
O que move a história? – Voltaire, Bodin e o
interesse pelas revoluções

Douglas Ferreira Barros
douglasfbarros@gmail.com
Pontifícia Universidade Católica de Campinas, Campinas, São Paulo, Brasil 

resumo O presente texto visa avaliar o estatuto da revolução a partir da obra de dois filó-

sofos franceses, por assim dizer, que empenharam parte considerável de seu trabalho na

investigação sobre a história: Voltaire e Jean Bodin. Nossa intenção é entender a relação

entre as noções de transformações, revolução e guerra, conflitos, tumultos. Não

pretendemos estabelecer uma comparação rígida, porque anacrônica, entre as obras desses

filósofos que trabalharam sobre a história. O que intentamos aqui é investigar algumas

linhas de força de seus argumentos que visam explicar as revoluções, suas origens e conse-

quências para mostrar como a articulação entre esses elementos possibilita a Voltaire e a

Bodin que realizem o que chamaremos de desmistificação de aspectos pertinentes tanto à

filosofia quanto à história. Trata-se ainda de mostra em que medida Bodin e Voltaire

divergem e se encontram no que tange ao tratamento filosófico desses temas.

palavras-chave História; Revoluções; Política; Ilustração; Voltaire; Jean Bodin.

O objetivo do presente texto é investigar as revoluções, segundo a abor-
dagem das histórias estabelecida por dois franceses que para muitos não
são dignos de figurar no Panteão dos grandes filósofos: Voltaire e Jean
Bodin. Trata-se de tema que, para autores como Descartes, por exemplo,
de modo algum constituiria objeto para o interesse filosófico.1 Distan-
ciando-nos dessa perspectiva, nosso intento aqui é avaliar o que Voltaire e
Bodin entendem por revoluções, que fatores podem desencadeá-las, quais
consequências acarretam. Também, nos interessa investigar como, pelo
estudo da história, se podem notar vestígios desses fatores que dariam

37

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011

Recebido em 22 de maio de 2011. Aceito em 19 de julho de 2011.



início às transformações, às mudanças, à irrupção da contingência na
regularidade sucessiva dos acontecimentos. Nossa hipótese de investi-
gação é que, ao explorarem a noção de revolução e a confrontarem com
certa compreensão da história, os pensadores intencionam realizar um
tipo específico de desmistificação que mira certos topói quase incon-
testáveis de uma certa compreensão sobre a história e de uma interpre-
tação de aspectos da filosofia a partir da história.

Método e desmistificação

Dois fatores esclarecem nossa opção por trabalharmos estes, segundo seus
críticos, “filósofos pouco filosóficos”, que escreveram sobre as revoluções
na história, antes da Revolução Francesa. Primeiro, trata-se neste caso de
pensadores que se empenharam para estabelecer um conhecimento
daquele campo do saber humano que se presta às críticas mais severas por
parte dos que, como Descartes, falam em nome das ciências e da verdade.
Ambos conservam o estudo e a interpretação da história como um dos
pilares centrais de sua investigação teórica e não se furtam ao desafio de
extrair dela um conhecimento cuja relevância e utilidade aspira ir além
da compreensão do encadeamento ou não de circunstâncias temporais
específicas. Em segundo lugar, observando algumas das singularidades de
seus escritos sobre a história, veremos que os dois filósofos se esforçam
para manter em diálogo os temas desse domínio do saber e temas clássi-
cos da filosofia.

A discussão acerca do método, para citar um desses temas, diz respeito
diretamente a alguns de seus trabalhos mais importantes. No caso de
Bodin, a especulação sobre a mais perfeita das repúblicas ocupará o centro
de seu interesse justamente na obra dedicada à exposição do método fácil
para o conhecimento das histórias,2 o Methodus ad facilem historiarum cogni-
tionem (1566). Justamente aí, entre outros assuntos, ele se pergunta pelas
causas das revoluções, circunscrevendo sua análise às transformações das
repúblicas na história.

Ao investigar o mesmo tema, Voltaire destacará os benefícios para a
humanidade e a civilização que se encontram nos períodos históricos
mais significativos desde a antiguidade, as razões que explicam o declínio

38

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



do grande século de Luís XIV, e os nomes históricos, personagens, que
exerceram influência decisiva nesses momentos. Ele o fará, segundo os
críticos, alheio às exigências métódicas de exposição e investigação. Mas,
segundo os admiradores deste filósofo, a preocupação com um método
específico está ali pressuposta.

É fato que os textos de Voltaire que em momentos se ocupam das
revoluções, como o Essai sur les moeurs et l’esprit des nations (1756) e o
Dicionário Filosófico (1765), trazem suas observações sobre esse tema de
forma pouco sistemática, dispersas. Não se encontram neles pistas claras
sobre a orientação metódica assumida que possa conduzir o leitor desde
um ponto de partida preciso até outro marco que indique o termo da
investigação. Os trechos dedicados à revolução seriam então meras obser-
vações sem importância, ou teríamos ali de fato uma reflexão sobre as
revoluções que acarretasse consequências para a compreensão de outros
elementos de suas obras? 

Ora, que Voltaire não tenha desenvolvido de modo sistemático suas
teses sobre os temas da filosofia e de outros domínios do saber é assunto
que admiradores e críticos de sua obra se dedicaram a discutir. Isso não
nos autoriza a pensar, contudo, que nos textos voltairianos não encon-
tremos uma ordem produtora de sentido. Defende Pomeau (POMEAU,
1957, p.09-10) que o modo voltairiano de pensar a história e de historiar
não é desordenado e que ele se orienta por um método específico. Claro
está que esse pensamento tipicamente setecentista não se estrutura em
função de método que se apresentaria como seu fiador absoluto, como
garantia infalível de que o filósofo conduz seus raciocínios ou a investi-
gação à verdade, à maneira do racionalismo de matriz cartesiana. O que
não implica que a reflexão voltairiana seja desprovida de método. Afinal,
o texto em que nos reporta os motivos da decadência do grande século
francês (o de Luís XIV), por exemplo, é inegavelmente dotado de
“clareza, precisão, reflexões curtas e plenas de sentido”. Esses alvos,
defende Pomeau, não se atingem sem o uso preciso de um método. 

Um dos aspectos que explicitaria a intenção do trabalho metódico
do Voltaire historiador está no tom crítico constante nos seus mais
diversos textos desse gênero. Como crítica se pode entender a insistên-
cia do filósofo em revisitar certos lugares comuns, eleitos por historia-
dores reconhecidos como clássicos, dando-lhes nova interpretação.

39

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



Também, a compreensão voltairiana se impõe como crítica porque
propõe a revalorização daquilo que foi digno de admiração e nos é
apresentado por inúmeros historiadores como lições de um passado a
ser imitadas no presente. 

Pomeau observa com relação a esse aspecto do texto voltairiano a
aplicação, em outra chave, de um elemento valioso das regras cartesianas.
“Não tomar como verdadeiro nada que suscite a menor dúvida” é o que
Descartes defende para que, após encontrar um ponto fixo e seguro, possa
erguer sobre uma evidência o edifício do conhecimento. Já a verve céti-
ca de Voltaire nos adverte a não tomar nenhum relato como verdadeiro e
dele extrair conclusões definitivas antes que o mesmo seja cotejado com
os fatos e dessa confrontação se possa distinguir o que é história e o que
são fabulações de historiador. Porque, afirma Pomeau, com termos sele-
cionados nos textos do próprio Voltaire,

Em primeiro lugar, [a história procura] evitar ‘a precipitação e a
prevenção’. [...] ‘Não pôr jamais sua imaginação no lugar das
realidades’, isto é, resistir à atividade naturalmente fabuladora do
espírito humano. Enfim, ‘despojar de todo espírito de partido’, e ‘não
ser de nenhum país’ (POMEAU, 1957, p.13).

O que significa evitar a precipitação? Tomar o trabalho do historiador
como um dado do real, como a transcrição fiel dos acontecimentos. Por
que e a que se deveria resistir? Exatamente preservar-se da intenção dos
historiadores de apresentar a verdade como inerente à coerência de seu
discurso. Resistir para Voltaire é não aceitar o espírito de defesa assumi-
do por certos historiadores sobre a sua própria experiência, sobre o seu
povo, sobre os seus governantes e as suas leis. Por que tantas vidas, tantos
povos, tantas batalhas, exércitos e generais seriam dignos de louvor?
Admitir, como faz Voltaire, como elemento constitutivo de sua crítica
que é preciso “não ser de nenhum país”, não ter o “espírito de partido”,
põe em relevo a postura de desconfiança sobre as criações dos historia-
dores. Ele avalia claramente como suspeita a natureza fabuladora do
espírito humano. Que resultados tais criações produziram? Com a
pretensão de nos revelar o verdadeiro da história elas terminariam
produzindo mistificações, a saber, posicionando a “imaginação no lugar
das realidades”. 

40

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



Resta então saber o que da história nos permitiria acusar tais tendên-
cias de mistificação. É o tema das revoluções que nos conduz à obser-
vação clara de como o posicionamento crítico se apresenta como méto-
do e por que merecem desconfiança os historiadores e suas histórias.
Tanto para Voltaire quanto para Bodin, as revoluções nos possibilitarão
confrontar uma intenção, comum a tantos historiadores, de atribuir um
sentido unívoco ao conhecimento da experiência de vários povos, de
várias batalhas, inúmeros governos e governantes, incontáveis poderes e
derrotas. O que nos causa surpresa é que, em se tratando de pensadores
cujas obras se distanciam no tempo por quase dois séculos, e, como se
verá, em posse de diferentes acepções e usos do método de leitura e
compreensão da história, ambos elejam o tema das revoluções como
tópos insubstituível da investigação.

No caso de Bodin, a proposta de um método de conhecimento da
história não põe ênfase apenas sobre o posicionamento crítico, que visa à
desmistificação dos lugares comuns preferidos dos escritos dos historia-
dores, embora isto também esteja em seu projeto. O Methodus pretende
aprimorar as concepções clássicas, que remontam a Cícero e Aristóteles,
segundo as quais o método designa ratio ou via, muito próximo do
significado grego de techné, atingindo um sentido equivalente latino com
a noção de ars (Cf. COUZINET, 1996, p.19). Partindo da concepção de
que, no contexto amplo das artes Historicae, tal gênero de saber é consti-
tuído pelas artes da escrita e as artes da memória, amparadas nos elemen-
tos da retórica clássica, Bodin intenta introduzi-lo ao método. 

Como um instrumento que facilita e proporciona o conhecimento, o
método é o que permitirá ao pensador sistematizar a história segundo
critérios de conhecimento já estabelecidos por outras disciplinas melhor
estruturadas segundo critérios rigorosos – cosmologia, direito, geografia.
Entre esses critérios está a necessidade de reclassificar os lugares comuns
da história e apresentá-los segundo uma ordem de fácil compreensão, de
modo a tornar acessível o trabalho de julgamento a ser feito pelo leitor
da história. E o que este julgará? Ele poderá julgar que povos, governos,
repúblicas foram bem sucedidas na tarefa de garantir a boa vida dos
cidadãos que as constituíam. Exatamente neste trabalho de julgamento da
história como um saber portador de uma veracidade acerca da experiên-
cia humana e não de uma verdade sobre a mesma é que seremos apre-

41

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



sentados por Bodin ao que de melhor fizeram os governos e as repúbli-
cas para se proteger das turbulências políticas e à razão pela qual inúmeros
dentre eles foram dissolvidos pelas revoluções.

Ao enfocarem o tema das revoluções, a nosso ver, Voltaire e Bodin
assumem um trabalho reflexivo que ultrapassa a discussão sobre detalhes
históricos ou sobre o caráter abrangente, unívoco e que aspira à verdade
da experiência humana contido na própria história. Eles a tomam como
um pretexto para propor uma reflexão filosófica acerca dos limites da
nossa compreensão sobre o passado. A intenção que atravessa as análises
de ambos é, em última instância, a de fazer a crítica, ou, como dissemos,
desmistificar este saber que pretende, se não impor-se como verdade, pelo
menos impor verdades aos que dele se valem. E ao fazerem isso, ambos
terminarão por afirmar a legitimidade de seu julgamento sobre a história,
em face daqueles que antes deles se apresentaram como portadores da
verdade histórica.

Revolução, afinal, o que é, qual sua importância e que
consequências produz?

Começando por Voltaire, o que encontramos em suas exposições sobre o
tema das revoluções é a mesma dispersão expositiva a ser notada na apre-
sentação de inúmeros temas considerados centrais em seus textos: a críti-
ca aos filósofos, a suspeita acerca dos trabalhos dos historiadores, entre
outros. Os relatos não nos conduzem a uma definição precisa do tema,
embora o mesmo figure em partes tão importantes de algumas obras que
dificilmente passaria incógnito mesmo pelo leitor mais desatento. Veja-se,
por exemplo, a introdução ao Essai sur les Moeurs et l´Esprit des Nations
(1756). Nela, Voltaire concentra seu interesse sobre o tema das mudanças
que se deram no globo; como se provocasse os historiadores, ou o leitor
das histórias, ou mesmo os filósofos, ele afirma que: 

vocês desejariam que os filósofos tivessem escrito a história antiga,
porque querem lê-la como filósofos. Procuram apenas verdades úteis, e
nada encontraram, dizem vocês, além de erros inúteis. Tratemos de nos
esclarecer conjuntamente; tentemos desencavar alguns monumentos
preciosos sob as ruínas dos séculos (VOLTAIRE, 1990, p.03).

42

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



Não poderia ser mais explícita a intenção da referência ao caráter
inovador – crítico? francamente cético? – da tentativa de revirar as ruínas
dos séculos. “Tratemos de nos esclarecer conjuntamente”, Voltaire
adverte, levantando a suspeita de que os relatos de certos historiadores
que aspiram à escrita ou à reflexão filosófica obscureceram nosso conhe-
cimento sobre o passado. Também, ele desconfia dessa intromissão da
filosofia, ou da pretensão filosófica dos leitores que se debruçam sobre os
relatos: ela contribuiria para turvar nossa compreensão dos fatos. Por fim,
e mais revelador das intenções céticas do texto, há uma constante a ser
observada nesse percurso que oscila da busca pelo útil ao encontro com
o erro: “pode ser que nosso mundo tenha sofrido tantas mudanças quan-
to os Estados tenham experimentado revoluções” (VOLTAIRE, 1990,
p.03). Demonstrar que as revoluções são eventos mais constantes do que
pensa e observa, como julga Voltaire, a vã reflexão filosófica é justamente
dar destaque ao elemento desmistificador, isto é, lançar dúvidas sobre
aquilo que os historiadores elegeram como grandes eventos, períodos
marcantes, personagens memoráveis, Estados fortes, indestrutíveis, insu-
peráveis, dignos de ser imitados. Desencavar “monumentos preciosos sob
as ruínas” é justamente dar visibilidade ao que não ocupou o interesse e
a admiração daqueles que se orientaram pelo que, de fato, dizem as
histórias. Por que, então, as revoluções mereceriam ser desencavadas?

As revoluções dirão muito sobre o que foi o passado destes persona-
gens e dos Estados a que pertenceram. Elas contam mais fielmente o que
são os homens e que relações mantêm com os demais semelhantes:
“Evitemos misturar o duvidoso ao certo e o quimérico com o
verdadeiro. Temos bastantes provas das grandes revoluções do globo, sem
procurar pelas novas” (VOLTAIRE, 1990, p.03). Quais teriam sido essas
grandes revoluções? Voltaire não estabelece distinção, muito menos hie-
rarquia entre os eventos naturais e aqueles causados pelas mãos humanas
– eventos artificiais, por assim dizer. Constata apenas que acontecimentos
de tanta magnitude3 e importância se deram na mesma proporção –
lembremo-nos: “pode ser que nosso mundo tenha sofrido tantas
mudanças quanto os Estados tenham experimentado revoluções” ? assim
como se difundiram por todas as partes da terra. Pelo menos era esse ensi-
namento que poderíamos extrair da leitura, por exemplo, das Sagradas
Escrituras. Ao se deter na investigação acerca da autoria do Apocalipse,

43

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



Voltaire afirma:
A cada comunidade cristã foram imputadas as profecias contidas nesse
livro. Os ingleses encontraram aí as revoluções da Grã-Bretanha; os
luteranos, os tumultos da Alemanha; os reformados da França, o reinado
de Carlos IX e a regência de Catarina de Médicis: todas têm,
igualmente, razão a esse respeito (VOLTAIRE,1964, p.48). 

Os sinais da importância desses eventos, talvez escondidos na atmosfera trá-
gica e destruidora que os acompanha, denunciam a relação direta entre a
disputa de interesses e a ocorrência dos mesmos. O que escondiam as letras
soturnas do livro do Apocalipse não eram exatamente “profecias” imputadas
“a cada comunidade cristã”, mas sim o diagnóstico segundo o qual em todas
as comunidades se poderiam encontrar a cobiça, o ódio, o orgulho, entre
outras mazelas que deram origam às revoluções. O texto de São João expli-
citaria apenas que elas ocorrem de diferentes modos a tantos povos.

Tão decidido quanto Voltaire a desvelar a partir do conhecimento das
histórias o caráter devastador das revoluções (conversiones in rerum publi-
carum), Jean Bodin, no século XVI, já estabelece que suas ocorrências são
comuns a todas as repúblicas e nunca seriam exclusivas de alguns povos.
Pois, ao investigarmos a trajetória pela qual passam os ordenamentos
humanos desde os menos complexos até aquelas repúblicas que triun-
faram por longos anos veremos quão comuns são as transformações radi-
cais por eles experimentados. Ele afirma: “... ao progredirmos, partindo
primeiramente daquelas associações originárias, para que tudo esteja
muito evidente a todos, descobriremos particularmente infinitas etapas e
revoluções”. (BODIN, 1951, p.190b, L.54-58 (381b, L.10-17))4. Neste
caso, a investigação sobre certas características dos governantes nos infor-
ma mais sobre a origem e as causas das revoluções do que a leitura das
Sagradas Escrituras. Bodin encontra os vestígios dos maus governantes
com o estudo das histórias; também localiza aí os possíveis elementos
desencadeadores das revoluções.

Em sua procura pelas causas desses eventos destruidores, Bodin revela
que as revoluções têm origem em causas tanto externas quanto internas
às repúblicas. É importante ressaltar que o que é externo para Bodin
nesse tópico de sua investigação sobre a história no Methodus não nos
remete a qualquer relação com a transcendência. A fragilização das insti-

44

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



tuições públicas, devida aos conflitos entre os cidadãos e um tirano, por
exemplo, tenderia a facilitar a invasão feita por uma república melhor
constituída. Foi assim que, diga-se de passagem, Roma conseguiu, em
diversos casos, expandir seus territórios. Fomentando a desunião dos
cidadãos com os governantes dos locais que desejavam conquistar, os
romanos criaram condições para obter o controle dessas mesmas regiões.
Note-se já na citação anterior que a dimensão política, por assim dizer, de
tais eventos não nos é apresentada em paralelo com as transformações
ocorridas na natureza – dimensão cósmica ou natural –, embora não seja
absurdo estabelecer analogia entre elas. Isso nos serve como advertência
contra qualquer dúvida quanto ao fato de que as revoluções sejam even-
tos gestados por ações humanas.

Cabe aqui levantarmos a questão: essas transformações de que nos fala
Bodin seriam já um indício de que os atos humanos podem ser pensados
sem qualquer vinculação com as ordenações de Deus? O texto bodiniano
não nos traz a resposta cabal a essa questão, mas o distanciamento entre os
interesses e as ações humanos, as transformações que engendram e qual-
quer tese sobre o poder de Deus sobre as criaturas denota que, pelo
menos, um roteiro explicativo sobre a história e suas transformações não
se explica exclusivamente pelas ordenações do Altíssimo.

Observa-se em Voltaire uma operação semelhante pela qual a
importância de considerações teológicas para explicação da história
humana se reduz drasticamente.  Voltaire, ao explicar-nos o termo “desti-
no”, em seu Dicionário Filosófico, defende que os filósofos persuadem-
se de que todas as coisas são governadas por leis imutáveis, ordem na qual
“tudo é um efeito necessário”. Ele não exclui que as causas também este-
jam relacionadas aos interesses e às ações humanos, mas não deixa de esta-
belecer os estritos vínculos entre as leis da natureza, as leis do Ser supre-
mo e os eventos terrestres. 

Ou o mundo subsiste por sua própria natureza, por suas leis físicas, ou
um Ser supremo o formou segundo suas leis supremas: em um e em
outro casos, essas leis são imutáveis; em um e em outro casos, tudo é
necessário... Tudo é ordenado, encadeado e limitado... É contraditório
que aquilo que foi ontem não possa tê-lo sido, que o que é hoje não
possa sê-lo e é contraditório que o que deve ser não o seja
(VOLTAIRE, 1964, p.162).

45

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



Haveria aqui alguma contrariedade entre as perspectivas de Bodin e de
Voltaire? De fato, o que encontramos é uma diferença de acento. Bodin,
por concentrar a explicação das revoluções em sua investigação sobre as
Repúblicas, detém sua atenção quase exclusivamente na história humana,
embora não a desconecte definitivamente da divina e da natural. Voltaire,
talvez por querer se apresentar como crítico da metafísica moderna,
defende que a ordem necessária envolve a natureza e os eventos
mundanos. Não interessa fechar questão quanto ao fato de que a necessi-
dade seja resultante da ordenação de Deus ou se as leis físicas a explicam.
O juízo disjuntivo deixa em aberto as possibilidades: “Ou o mundo
subsiste por sua própria natureza, por suas leis físicas, ou um Ser supremo
o formou segundo suas leis supremas”. Para Voltaire importa chamar a
nossa atenção para o fato de que esta rigidez no ordenamento das leis
sobre o mundo explica a ocorrência dos eventos, principalmente aqueles
políticos. Quem origina as leis ordenadoras? Pouco interessa, ou interes-
sa menos do que a certeza de que elas governam todos os eventos. Ao
mencionar as consequências da revolução inglesa, vemos quão insusbsti-
tuível é explicá-las segundo a ordem necessária que rege todos os acon-
tecimentos “... se toda Inglaterra tivesse sido tragada pelo mar esse
monarca não teria perecido sobre um cadafalso, ao lado de Whitehall.
Mas as coisas estavam arranjadas de modo que Carlos [I] deveria ter o
pescoço cortado” (VOLTAIRE, 1964, p.162). O desfecho da história de
Carlos I era necessário importando menos saber o princípio ordenador
dessa necessidade: Deus ou a natureza.

Daí se pode concluir quão surpeendente é a perspectiva de Voltaire ao
afirmar a ocorrência das revoluções em diversos povos e que tal evento é
tão comum quanto as reconfigurações dos poderes realizadas na sequên-
cia delas. O que responderiam os filósofos defensores da ordenação
necessária de Deus para todo e qualquer ser criado? Como um evento
poderia desafiar a ordem estabelecida pelo Ser supremo?

Imprevista que é, a revolução rompe com o que defendem os filóso-
fos parceiros do racionalismo dogmático sobre a ordem necessária. A
revolução é, pois, um desafio à própria persuasão, pelo menos na opinião
de Voltaire, enganosa dos filósofos; um confronto à própria rigidez das leis
ordenadoras dos eventos mundanos. Mas, não estavam “as coisas ... arran-
jadas de modo que Carlos [I] deveria ter o pescoço cortado”? Sim e não.

46

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



Que Carlos I seria morto, ninguém poderia duvidar. Todos morreremos:
é da ordem da natureza. Mas ninguém poderia saber previamente por
que e por quem o Rei inglês seria morto. Menos ainda que esses eventos
tenham se dado como resultante da ordenação divina. A certeza da ocor-
rência dos eventos talvez dê razão ao racionalista metafísico, que crê ser a
morte de Carlos I correspondente ao arranjo necessário em que estão
dispostos todos os eventos: “é contraditório que o que deve ser não o
seja”. Todavia, o que desafia a própria metafísica clássica é justamente
pensarmos que isto ocorre como resultante ou de forças da natureza,
pelas leis físicas, ou pelas ordens de Deus. Seria possível, então, afirmar
categoricamente que Voltaire trabalha, com a noção de revolução, como
ruptura em relação aos pressupostos da metafísica moderna? Correto é
admitirmos que ele desconsidera a importância de  sustentar que tanto a
irrupção das revoluções quanto outros eventos terrestres têm origem
necessária e exclusivamente na ordem Divina.  

Ainda que os filósofos creiam que a necessidade das leis da natureza
seja reflexo da vontade do Ser criador, isso não nos autoriza concluir que
os atos por Ele ordenados serão comprováveis historicamente. E com
relação aos fatos históricos é mais importante que constatemos a necessi-
dade de sua ocorrência do que concluir se a origem da ordem que os
produz está na natureza ou no poder do Ser criador. O que terá impul-
sionado Cromwell na Inglaterra, os reformados da Alemanha, os confe-
derados na França, os grupos dissidentes em Florença a alterar o curso dos
acontecimentos? Haveria contradição no fato de Voltaire não cravar
posição negando que a origem da necessidade é a ordem do Ser supre-
mo? Como supúnhamos acima, a força de seu argumento reside muito
mais no juízo disjuntivo acerca da origem dessa necessidade. Seria incon-
sistente, então, concluirmos cabalmente que as revoluções se dão comple-
tamente desconectadas de uma ordem ou que elas tenham origem apenas
em uma ordem – em Deus – em detrimento da outra – a natureza. Nada
disso produz qualquer efeito para nossa compreensão da história.

A constatação das revoluções na história confronta propositalmente,
mas não contradiz, a concepção defendida pela teologia e por certa
tradição metafísica, segundo a qual a origem da necessidade presente no
mundo está nas regulações, na vontade e na perfeição dos atos de Deus.
As revoluções põem em destaque a menor importância de nos concen-

47

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



trarmos na investigação da origem da necessidade – vimos acima: “vocês
desejariam que os filósofos tivessem escrito a história antiga, porque
querem lê-la como filósofos” (VOLTAIRE, 1990, p.03). Não se afirma
que as leis físicas sejam as da ordem Divina, menos ainda que esta contra-
diga ou seja determinante daquelas. Além disso, parece-nos claro que
tanto uma quanto a outra podem explicar a necessidade acerca do que
ocorre. É necessário que as revoluções tenham ocorrido, que ocorram e
que venham a ocorrer; assim como que tenha existido a ordem e todas as
coisas sejam ainda reguladas.  Sabe-se: “Tudo é ordenado, encadeado e
limitado... É contraditório que aquilo que foi ontem não possa tê-lo sido,
que o que é hoje não possa sê-lo e é contraditório que o que deve ser
não venha a sê-lo” (VOLTAIRE, 1964, p.162). O que prevalece aqui é
exatamente a intenção de desmistificar o status que envolve a origem da
necessidade que governa os eventos do mundo, quando identificado
exclusivamente à ordenação de Deus. Seria de menor importância o fato
de que as leis físicas, ou as leis de Deus, ou a própria natureza ordenam os
eventos da história. “Ou o mundo subsiste por sua própria natureza, por
suas leis físicas, ou um Ser supremo o formou segundo suas leis supremas:
em um e em outro casos, essas leis são imutáveis; em um e em outro
casos, tudo é necessário” (VOLTAIRE, 1964, p.162). Desmistificar aqui é
rebaixar o nível de importância da exata constatação da causa explicativa
da necessidade; é igualar em relevância as ordenações de Deus, das leis
físicas ou da natureza do mundo, posto que para cada uma dessas causas o
efeito é o mesmo.5 Interessante notarmos que essa desmistificação
mantém relação com o mesmo destaque conferido por Bodin ao tema
das revoluções.

Revoluções e suas origens

Quando passamos ao texto bodiniano, a relação entre política e ordem
cósmica se apresenta mais clara no sentido de nos mostrar como o autor
desrespeita, ou não prioriza, por assim dizer, a compreensão da ordem
estabelecida pelo Ser supremo. Talvez pelo fato de pensar segundo
critérios renascentistas e não ter que se posicionar em relação ao
racionalismo moderno, Bodin se permita valer de uma concepção menos

48

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



fiel àquela que coloca Deus no início da cadeia geradora de todos os
eventos históricos. Nesse caso, é Políbio que nos ajudará a entender como
a relação entre natureza e história não exige de nós a defesa intransigente
da tradição metafísica cristã.

Bodin sustenta que a origem das revoluções está diretamente associa-
da à incapacidade humana de compartilhar tudo com todos. É o desejo
de uns poucos homens de obter mais do que os demais, quando todos se
encontram em uma mesma condição de vida e de organização social,
que leva os primeiros a querer mandar e os segundos a não querer ser
mandados pelos mais egoístas. Esta é a gênese dos primeiros desentendi-
mentos públicos.

É certo que quanto mais toda associação e comunidade se diferencia
daquela entre homem e mulher, mais elas enfraquecem. Pois quer a
natureza que cada um queira mais que seja seu aquilo que deseja mais,
e, exclusivamente seu, sem querer compartilhar com outros. Assim, a
natureza não tolera por muito tempo usos comuns das coisas (BODIN.
Op. cit. p.191a, L.53-59 (382a, L.39-52)).

Uma vez que as relações amistosas forem substituídas pelas de
competição por melhores posições, que a intenção de compartilhar for
menor do que a de acumular, as condições para as discórdias entre os
homens já estarão dadas, estejam eles dentro ou não das organizações
públicas. Quando uns dominam para conservar a sua condição de ter
mais e querer conservar isso em detrimento dos demais, neste instante se
instaura a desigualdade da dominação. É justamente aí que têm início o
que Bodin identifica como as ações violentas. O que inspira os homens a
gestar as revoluções? A necessidade de interromper o desequilíbrio na
dominação desmedida estabelecida por poucos sobre os demais em uma
ordem política, seja ela uma cidade, um povoado ou uma República. 

...essa doce vida que os homens extraíram da associação mútua
começou a ser violada pelos desacordos, visto que os fracos,
evidentemente, eram oprimidos pelos poderosos, o que Varrão atribui à
natureza toda; quem pode mais, domina, como o peixe grande come os
pequenos e o falcão mata outras aves (BODIN. Op. cit. p.191b, L.14-22
(382b, L.20-26)).

49

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



A instituição da soberania se justifica para interromper essa dominação
desmesurada. Bodin sustenta que a instituição de um poder acima de
todos aqueles que pretendem dominar para se proteger e àquilo que
possuem é o que poderá dar freio à injustiça. E quando a injustiça nasce
dentro da própria soberania? Não há saída senão que os injustiçados
busquem destruir a soberania e possam instituir outra, que cumpra suas
intenções de justiça. Ou seja, para Bodin, as revoluções são ao menos
explicáveis sem que tenhamos que recorrer à causalidade divina ou à
Providência.

No Dicionário Filosófico, Voltaire coloca a questão de modo similar
quando nos explica que tipo de ações humanas enseja transformações.
Nem todos os tumultos, conflitos e guerras teriam por escopo as
revoluções. O verbete desigualdade nos diz que “A miséria atada à nossa
espécie subordina um homem a outro homem”. Um componente menos
vinculado à necessidade material e muito mais à condição de dominação
do poder sofrida pelos homens é o que explica as ações revolucionárias.
A desigualdade material seria, então, o elemento desencadeador das trans-
formações? Sim, mas, dependendo de sua intensidade e magnitude, as
revoluções não visariam dar fim a esse tipo de desigualdade. Pelo menos,
é essa a primeira impressão que se tem ao lermos que a miséria leva à
subordinação (Cf. SOUZA, 2001, 106-115).6 Além do que, a desigual-
dade não é um mal em si mesma (Cf. VOLTAIRE, 1964, p.171), o
próprio Voltaire o diz, embora reconheça que a desigualdade mantém
relação com a dependência. Então, que tipo de ações está na gênese das
revoluções? Surpreende que nosso autor enfatize apenas que a dependên-
cia, a submissão, leva os homens à humilhação e à escravidão. 

Uma família numerosa cultivou um bom pedaço de terra; duas
pequenas famílias vizinhas têm campos ingratos e rebeldes: é preciso que
as duas famílias pobres sirvam a família opulenta, ou que elas a degolem,
o que pode acontecer facilmente. Uma das duas famílias indigentes vai
oferecer seus braços para obter pão; a outra vai atacá-la e é vencida. A
família serva é a origem dos domésticos e dos serviçais manuais; a
família vencida é a origem dos escravos (VOLTAIRE, 1964, p.172). 

Como dado constitutivo, e talvez indelével, da condição humana, a
desigualdade material não é passível de ser corrigida em consonância

50

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



com o interesse de uns poucos homens. A desigualdade está relacionada
ao conflito e, portanto, à revolução apenas na medida em que dela
provavelmente resultarão relações de dominação. São as mazelas do poder
e da dominação sofridas pelos homens que os conduzem ao enfrenta-
mento, aos conflitos, às guerras. “É impossível, em nosso globo maravi-
lhoso, que os homens vivendo em sociedade não sejam divididos em duas
classes, uma de opressores, a outra de oprimidos, e essas duas se subdivi-
dem em mil, e essas mil têm ainda nuances diferentes” (VOLTAIRE,
1964, p.172), conclui nosso pensador em tom resignado. Por si mesma, a
desigualdade não é um fator que incomode os homens tanto quanto a
opressão. É apenas pelo fato de um homem estar ciente de sua condição
de oprimido que ele se volta contra os opressores.

Todos os oprimidos não são absolutamente infelizes. A maior parte
nasce neste estado e o trabalho contínuo os impede de sentir
demasiadamente sua situação; mas, quando eles a sentem, se observam
as guerras, como aquela do partido popular contra o partido do senado
em Roma, aquela dos camponeses na Alemanha, na Inglaterra, na
França (VOLTAIRE, 1964, p.172).

Embora constate que o povo é o desencadeador das insurgências,
Voltaire não crê que ele possa extirpar a opressão. Nosso pensador não
tem ilusões quanto à força de resistência dos oprimidos. As guerras, ele
afirma, sempre “terminam cedo ou tarde com a sujeição do povo,
porque os potentes têm dinheiro e o dinheiro é mestre de todos em um
Estado...” (VOLTAIRE, 1964, p.172). O ímpeto para vencer não corres-
ponde em intensidade à intenção negativa da opressão. O problema
reside em que de um lado se quer resistir à opressão e do outro as
condições materiais favorecem essa dominação para os já beneficiados.
Mas, por que os pobres venceriam? Por que os nobres cederiam suas
posições? Como dissemos, Voltaire não tem ilusões quanto às ambições
mais explícitas e intensas da natureza humana: “Todo homem nasce
com um pendor bastante violento para a dominação” (VOLTAIRE,
1964, p.172). Os pobres não anseiam eliminar a desigualdade, mas tão
somente ocupar o lugar dos seus opressores. A injustiça nesse caso, se for
pensada segundo a posição dos opressores em relação aos camponeses,
não reflete a situação de desigualdade material, embora isso também

51

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



esteja implícito nesta discussão. Ela informa-nos sobre uma dada situa-
ção de dominação, insustentável no tempo.

Todo homem nasce com um pendor bastante violento para a
dominação, a riqueza e os prazeres, e com muito gosto pela preguiça.
Por consequência, todo homem gostaria de ter dinheiro e mulheres ou
filhas dos outros, ser seu senhor, sujeitá-las a todos os seus caprichos e
nada fazer, ou fazer apenas coisas agradáveis. Veja bem que com essas
belas disposições é também impossível que os homens sejam iguais, que
é impossível que dois pregadores ou dois professores de teologia não
estejam enciumados um do outro (VOLTAIRE, 1964, p.172).

O que importa a Voltaire não é localizar a virtude nas ações de um dos
lados especificamente, mas sim constatar que os tumultos sempre terão
lugar entre os homens. Primeiro porque “a igualdade é, portanto, ao
mesmo tempo a coisa mais natural e a mais quimérica”
(VOLTAIRE,1964, p.172-3). Contraditório? Não, se pensamos que o
mais comum é que os indivíduos ao mesmo tempo contestem a desigual-
dade quando esta lhes é desfavorável, mas desejam conservá-la ou nada
fazem para alterar esta condição quando ela lhes favorece. Por isso a igual-
dade é quimérica. Uma ilusão dos filósofos leitores de história? Utopia de
historiadores que desejam escrever como filósofos? Nos dois casos o
equívoco reside em tomar as fabulações como fatos dignos dos relatos de
historiador. Além disso, a permanência da desigualdade indica que a
dependência também é uma constante: sempre haverá dominação, embo-
ra o mais natural seja a igualdade. Também, “o gênero humano tal como
é não pode subsistir”, isto é, o fato de os homens se darem conta de sua
condição submissa não significa que estarão condenados a resignar-se e
aceitar essa posição como definitiva. Por que a dominação e a ignorância
não são suficientes para amainar e eliminar as contendas? “Um homem
por sua própria vontade não deixará sua terra para vir trabalhar a de
outro. E se você tem necessidade de um par de sapatos, não será um
magistrado que irá fazê-lo para você” (VOLTAIRE, 1964, p.172-3).
Então, que artifício eficaz poderia fazer com que um homem deixe de
trabalhar para benecifiar a si mesmo e trabalhe para enriquecer outro? É
pela dominação que os camponeses servem aos ricos; para desfazê-la, eles
se indignam quanto à sua condição e se voltam contra os opressores; em

52

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



benefício dessa dominação, os ricos se protegem dos camponeses; pelos
tumultos criados de parte a parte se criam as revoluções. 

Bodin também identificará certo tipo de dominação como o motor
primeiro das revoluções. O tirano, ensinam-nos as histórias, é com mais
frequência abatido pelos súditos. A sua maior e única vontade é sujeitar os
homens aos seus interesses mais pessoais (BODIN, 1951, p.192a, L.44-46
- 382b, L.02-05). Se os desejos do tirano estão plenamente atendidos, por
que razão as revoluções lhe tiram o poder? Observa Bodin que o que está
em jogo na efetivação do poder nas repúblicas é a realização ou não da
justiça. Nada justificaria a instituição da soberania se esta não servisse de
anteparo à dominação opressiva de alguns homens sobre a maioria. Assim,
tanto mais uma república está sujeita a sofrer revoluções quanto menos a
sua soberania realiza a justiça na dominação. Vale dizer que Bodin
entende por república apenas a ordem política que resguarda em si um
lugar específico para o exercício do poder supremo – lugar a ser ocupa-
do por um, ou por vários ou por todo o povo. O mais injusto dos sobera-
nos, por consequência a mais injusta das repúblicas, é justamente aquele
para quem o poder é uma extensão de sua vontade pessoal. Nestas obser-
vações evidencia-se o traço clássico do pensamento bodiniano. A existên-
cia do poder visa ao cumprimento da justiça, donde se conclui que a
inexistência da justiça é a matriz das revoluções.

Nas aristocracias, monarquias e democracias, indistintamente – pois, é
tênue a diferença entre estas e oligarquia, tirania e anarquia –, é a injustiça
na dominação que leva os homens a se insurgirem contra a soberania
vigente. A tirania apresenta maior vulnerabilidade, por mais estranho que
isso nos possa parecer, porque a violência do poder recebe como reação,
por parte dos súditos, o enfrentamento pela violência. Como vimos
acima, nenhuma posição de poder é segura sempre, todas estão sujeitas às
revoluções. Dado que a condição dos homens que aspiram ao poder é a
de mover suas inteligências, astúcia e agilidade para se apossar e usufruir
dele, Bodin, tanto quanto Voltaire, vê em todo ato de insurgência contra
os opressores vigentes a intenção de reconfiguração dos limites da domi-
nação. A intensidade dos tumultos é que poderá instaurar uma nova
ordem para, digamos, a opressão. No conflito de parte a parte com vistas
à supremacia da dominação poderá residir, ou não, a força de disrupção
das revoluções.

53

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



Então, quando há alguém com intelecto elevado e com desejo de
glória (pois os desejos de domínio não surgem em almas lânguidas, mas
em mentes atentas e nas mais altas inteligências), de tal forma este
alimenta a plebe com banquetes, distribuições e volúpia de espetáculos,
[é] que obtém, sem nenhum mérito seu, honras e poder (BODIN,
Ibidem. p.193b, L.19-26 (385a, L.35-42).

Tão deplorável quanto o dos tiranos, o poder conquistado pelos dema-
gogos não intenta realizar a justiça. Bodin enfatiza que nesses casos o
que está em jogo é perversão do sentido último da soberania: a realiza-
ção da justiça na dominação, preterida em benefício da imposição dos
interesses de uns sobre as vontades de todo o povo.  Quando não agem
para convencer a plebe de que são os portadores da justiça, os demago-
gos usam seu poder para convencê-la de que a melhor submissão é a
que a faz render louvor aos tiranos. Seja utilizando a força, seja fazendo
uso das palavras, dos belos discursos emitidos nos banquetes e espetácu-
los, tiranos e demagogos se completam na intenção de submeter sem
limites os súditos.

...nada é mais deplorável do que a plebe, assistindo com prazer a
grandes suplícios, louvar a equidade do tirano. Nisto está o que é mais
vergonhoso e abominável, porque dissimularam a má índole com
aparência de religião e no templo dos deuses fingiram sem venerar.
Assim, por outro lado, no mesmo local, foram vistos produzir em face
uns dos outros o simulacro das virtudes (BODIN, Ibidem. p.194a, L.15-
18 (385b, L.44-47).

Como explicar por que, entre os antigos, Atenas se viu diante de tantas
guerras e revoluções e Esparta se manteve segura por tanto tempo? Bodin
está certo de que esta última, por suas instituições e pelos governantes, se
manteve impermeável à sedução dos demagogos. Talvez esteja neste
exemplo o símbolo maior causador das mazelas oriundas nas guerras.
Atenas, por sua índole mais livre, não só teria abrigado como também
teria dado proteção aos demagogos.

Já Voltaire, em Le Siècle de Louis XIV, sustenta que, embora surjam de
movimentos de contestação a tipos vários dominação desmedida, nem
sempre as revoluções instauram a justiça.

54

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



[Carlos I, Rei inglês] homem honesto, mas monarca mal aconselhado,
se engaja em uma guerra civil que lhe fez perder, enfim, como já
dissemos, o trono e a vida, sobre um cadafalso, por uma revolução
quase inaudita. 
Essa guerra civil, iniciada na menoridade de Luis XIV, impede por um
tempo a Inglaterra de participar dos interesses de seus vizinhos: ela
perdeu sua consideração junto com sua felicidade. Seu comércio foi
interrompido. As outras nações acreditaram tê-la enterrado sob suas
ruínas, até o momento em que renasceu, rapidamente, mais formidável
do que nunca, sob a dominação de Cromwell, que a sujeitou portando
o Evangelho em uma mão, a espada em outra, a máscara da religião
sobre o rosto, e que, em seu governo, cobriu de qualidades de um
grande rei todos os crimes de um usurpador (VOLTAIRE, 1957,
p.625-26).

Voltaire não atribui qualquer nobreza ao ato revolucionário de
Cromwell, como também não condena o fato de que o revolucionário
inglês tenha estabelecido uma dominação cruel, empunhando a Bíblia e
a espada. Não se pretende aqui exaltar ou condenar de antemão os atos e
a biografia revolucionários, menos ainda estabelecer restrições ou
louvações às decisões e ao modo de vida dos derrotados. Ele explora em
primeiro lugar o modo pelo qual a emergência da revolução traz consi-
go a aspiração de restabelecimento da justiça na dominação; em segundo,
o modo pelo qual o ato revolucionário não mantém por si mesmo qual-
quer compromisso com a justiça dessa mesma dominação: Cromwell, em
seu governo, “cobriu de qualidades de um grande rei todos os crimes de
um usurpador”. 

Resta ainda saber quem são os homens que se insurgem contra a
dominação desmedida. Seriam os revolucionários e as revoluções porta-
dores de algum caráter moral especial?

Conclusão: revolucionários, os mais comuns entre os homens?

Na Introdução de Le Siécle de Louis XIV, Voltaire reconhece a importân-
cia de certos personagens históricos para a ocorrência das transfor-

55

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



mações. Seriam eles especiais em relação os homens comuns? Ao destacar
a proeminência de certos nomes nos períodos de efetivo apogeu na
história: Péricles e Alexandre, no século do maior progresso helênico;
Augusto, no século de glórias dos romanos; os Médicis, no século que
põe fim à Idade Média; e Luiz XIV, no século de ouro de toda a
humanidade, nosso filósofo claramente identifica nestes personagens os
governantes que se destacaram em razão da grandiosidade dos feitos que
promoveram. Sem nutrir ilusões quanto aos verdadeiros portadores da
justiça, Voltaire reconhece que a paz ou a desordem dos estados, sua
decadência ou sua glória dependem desses governantes, dos príncipes,
pois é o governo que muda os costumes, que eleva ou faz decair as
nações. Como precisamente comenta Pomeau, 

Voltaire vê na ação de tais personagens uma das forças motrizes da
história. [...] Ele mesmo não se abandona, sem retorno, ao pessimismo
antidemocrático que postula a doutrina. Idealista, “sensível” em seus
momentos, ele não confunde o povo com “a canalha”. Mesmo no
pandemônio das superstições, reconhece nele alguns lampejos. Forças
positivas trabalham para o bem da humanidade: “uma amor pela ordem
anima em segredo o gênero humano”. Não é verdadeiro que o homem
em sociedade aspira ao caos; os flibusteiros mesmos organizam sua
anarquia. O homem, animal social, termina por colocar termo aos
saques e destruições; a cada vez, sobre as ruínas das cidades mortas, ele
trabalha para reconstruir uma sociedade habitável. Outra manifestação
do instinto de vida: a engenhosidade mecânica, natural à raça humana,
criou as ferramentas, que se transmitem através das revoluções da
história. (VOLTAIRE, 1990, p.XLV-VI).

Diferentemente de Rousseau,7Voltaire sustentará que as artes são capazes
de melhorar moralmente a humanidade. Convém notar que as virtudes
transformadoras residem também no povo, embora, de fato, esses
príncipes tenham trazido incontestáveis e inúmeros benefícios às
sociedades. O povo teve seus momentos, menos frequentes do que os
príncipes, os tais lampejos, de iluminação para fazer avançar a
humanidade. As transformações por que passaram esses séculos e a
influência que acarretaram aos seguintes parecem aqui dizer respeito
também ao progresso moral; as revoluções remetem às transformações

56

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



radicais do poder, ou à reconfiguração da injustiça da dominação de uns
sobre os demais. 

Para Voltaire, não obstante a história se transforme realizando um
progresso, a teoria dos quatro séculos dignos de destaque,8 distantes e
distintos entre si, impõe dificuldades a quem sustenta a ideia de um
desenvolvimento contínuo. Isso torna factível a emergência das
revoluções como sinal desse movimento com vistas ao progresso. Aqueles
homens que rompem a ordem necessária dos eventos podem ser tanto os
príncipes quanto os mais comuns entre os homens do povo. Sustenta
Voltaire, em Le siècle de Louis XIV, que “todos os tempos produziram
heróis e políticos: todos os povos provaram revoluções; todas as histórias
são quase iguais para quem pretende apenas pôr fatos em sua memória”
(1957, p.616). Se, de um lado, alguns príncipes promoveram o aprimora-
mento moral e material nas quatro épocas que se destacaram na história
da humanidade, as revoluções, de outro lado, não antecipam qualquer
momento de redenção dos homens da exploração pelo poder político. 

Entre os heróis e os políticos, todos aspiram ao poder. Se as quatro
idades de apogeu da humanidade marcam períodos específicos em que se
produziu o maior avanço moral e material em todos os tempos, elas são
também entremeadas por eventos obscuros. “Cada época brilhante
emerge isolada por falhas, cercada de trevas”, destaca Pomeau. E conclui:
ele [Voltaire] “pensa que a história se consuma com cataclismas suces-
sivos, comparáveis àqueles que balizam a história natural de Buffon: no
curso de cada revolução, o velho morre, o novo nasce” (POMEAU, 1990,
pp.XLVIII-IX). Momentos em que a humanidade avançou a patamares
superiores de civilização há apenas quatro – sim, Voltaire sustenta que a
civilização implica na elevação moral e material das sociedades9. Já as
revoluções são inúmeras e não necessariamente estão articuladas com a
melhoria do padrão civilizatório. As revoluções reordenam os elementos
constitutivos de uma sociedade. É o que afirma Jean Dagens acerca de
Réflexions critiques sur la poésie et la peinture (1719): 

...o mundo está sujeito a mudanças e vicissitudes, cujos períodos não
nos são conhecidos, mas cujas revoluções reposicionam sucessivamente
a polidez e a barbárie, os talentos do espírito assim como a força do
corpo e, consequentemente, o progresso das ciências e das artes, sua
languidez e seu gradual desaparecimento, tal como a revolução do sol

57

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



reordena as estações alternadamente. (DAGENS, Apud POMEAU,
1990, p.XLIX, nota 04).

Tampouco para Bodin, a insurgência contra os tiranos e demagogos seria
um ato levado a cabo exclusivamente por homens de estatura moral eleva-
da. As disputas e conflitos que ensejam as revoluções expõem, como vimos,
o interesse pela alteração das posições de domínio, que implica a reinstau-
ração da justiça pela condução da soberania segundo os interesses dos que
a ela se submetem igualmente.  Não é porque intentam eliminar o tirano,
extirpá-lo do poder, que os revolucionários são portadores da verdade e da
justiça, tampouco suas qualidades morais, por si mesmas, justificam a alte-
ração das posições de domínio. É certo dizer que a transformação radical
que engendram seja porta-voz de uma demanda por justiça, mas nada pode
garantir que a execução do poder efetivará tal demanda. 

Os homens, por si mesmos, não são os emissários de uma boa nova de
justiça, mas, tão somente, a ordem de sucessão do tempo responde à
demanda por realização da justiça. Ao investigar a influência da historio-
grafia grega sobre o pensamento de Bodin – Tucídides, em primeiro lugar
?, Marie-Dominique Couzinet avalia que a dissolução das soberanias
corresponde a esse clamor pela instituição da justiça. Ela afirma: esses
historiadores entendem que “o mundo sustenta sua organização a partir
da justiça e o tempo não é outra coisa que um processo de justiça” (1996,
p.136). Para Bodin, a noção de justiça remete à ideia de ordem, e a
irrupção revolucionária pode ser entendida como a iniciativa de instau-
ração de uma nova ordem no tempo da política. 

A aproximação entre os textos de Bodin e de Voltaire podem nos
colocar em uma zona de risco interpretativa – entre o equívoco e a
descoberta. No entanto, avaliamos que esse trabalho produz bons resulta-
dos, principalmente ao colocarmos em destaque o tema da revolução. A
leitura dos dois autores em paralelo nos permite compreender quanto
procuraram levar ao limite o projeto de escrever sobre a história e pensá-
la valendo-se para isso de elementos filosóficos. O intento de encontrar
uma formulação, a mais universal possível, para representar as revoluções
e sua relação com a história responde ao desejo de desconstruir, ou
desmistificar os ícones edificados pelos historiadores equivocados, assim
como a eles próprios e aos seus trabalhos. Justamente aqui podemos

58

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



observar mais nitidamente essa influência da filosofia sobre a compreen-
são e o conhecimento da história. 

Investigando aspectos atinentes às revoluções, Voltaire rebaixa a
importância de atribuirmos a origem da ordem necessária dos eventos ou
a Deus ou às leis da natureza; Bodin duvida da possibilidade de que uma
república possa se edificar livre das contingências e do confronto com as
mazelas humanas. No primeiro caso, parece que os metafísicos clássicos e
modernos, também os teólogos, encontram-se no centro da mira do filó-
sofo iluminista; no segundo, é contra a tese platônica e agostiniana da
república ideal que se apresentam os argumentos de Bodin. Em ambos os
casos, a desmistificação significa desfazer certos consensos filosóficos e de
uma leitura filosófica da história, que obscurecem nossa compreensão
sobre o que, de fato, realizaram os homens e quais deles foram dignos de
admiração em toda a história da humanidade. Ademais, se a investida
desses dois filósofos sobre a história é ou não trabalho merecedor do títu-
lo de filosófico, tal discussão é uma disputa a mais em aberto nesta, como
afirma Lebrun, imensa “arte da guerra ideológica chamada ‘filosofia’”
(LEBRUN, 2001, p.11).

1 Referimo-nos aqui à muito conhecida e fartamente comentada passagem das Regulae,
segundo a qual “...nunca nos tornaremos Matemáticos, por exemplo, embora nossa memória
possua todas as demonstrações feitas por outros, se nosso espírito não for capaz de resolver toda
espécie de problemas; não nos tornaríamos filósofos, por ter lido todos os raciocínios de Platão
e Aristóteles, sem poder formular um juízo sólido sobre o que nos é proposto. Assim, de fato,
pareceríamos ter aprendido, não ciências, mas histórias” [itálicos nossos] (DESCARTES, 2007,
Regra III, p.12). Descartes procura estabelecer os critérios para uma caríssima separação entre
o domínio da ciência, que se ocupa do conhecimento do que é verdadeiro, necessário e
perene, e o domínio dos saberes contingentes, circunstanciais, particulares, pois são depen-
dentes dos humores e da intenção daqueles que os realizam.

2 Cabe aqui destacar que o próprio Bodin utiliza o termo histórias por considerar esse
domínio do saber não um todo uniforme e respeitar a divisão clássica que distingue a História
em: história divina, natural e humana.

3 “A maior de todas essas revoluções seria a perda da terra Atlântida, se fosse verdade que essa
parte do mundo tivesse existido. É verossímil que essa terra não era outra coisa senão a Ilha
de Madère, descoberta talvez pelos Fenícios, os mais ousados navegadores da antiguidade,
esquecida em seguida, e enfim reencontrada no começo do século XV de nossa era”
(VOLTAIRE, 1990, p.05).

59

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



4 Em todas as citações do texto de Bodin traremos a indicação das páginas, colunas e linhas.
Entre parênteses citamos as informações da tradução francesa feita a partir do original em
latim, indicado fora dos parênteses. Cf.: Methodus ad facilem historiarum cognitionem (Paris, Martin
le Jeune, 1566), ab ipso recognita, et multo quam ante locupletior (1572), Édition et traduction de
Pierre Mesnard, In.: Jean Bodin, Oeuvres Philosophiques. Paris: 1951, p.104-269; 269-473.

5 Não é totalmente descabido estabelecermos aqui um paralelo entre a perspectiva voltairia-
na e o que faz Maquiavel no capítulo XXV d´O Príncipe: “Quantun Fortuna in rebus huma-
nis possit, et quomodo il li sit occurrendum”. O pensador florentino afirma: “E´non mi è
incognito como molti hanno avuto et hanno opinione che le cose del mondo sieno in modo
governate dalla fortuna e da Dio, che li uomini com la prudenza loro non possino corregger-
le, anzi non vi abbino remedio alcuno...”. p.92. O que Maquiavel quis dizer ao afirmar que
muitos têm a opinião de que as coisas do mundo são governadas pela Fortuna e por Deus? Se
a Fortuna governa tanto quanto Deus, é preciso concluir que este não tem onipotência sobre
as Suas criaturas. Não se nega aqui que Deus tenha poder e que este se exerça sobre todas as
coisas. Mas Ele não é o único poder. Se a deusa é ingovernável, então Deus é a força que
ordena dentro de certos limites, menos a força da Fortuna. Enfim, que intenção haverá nesse
paralelo entre as ações da Fortuna e as de Deus a não ser a de desmistificar a onipotência
Deste e conferir aos homens, seus interesses e suas ações o poder de resistir, tanto quanto
possível, às ordenações desgovernadas da deusa? O que poderia desafiar mais as opiniões
doutas e comuns, em pleno século XVI, do que comparar a força de Deus com a de uma
mulher? Além disso, Maquiavel conclui dizendo que o poderá impor alguma resistência à
deusa é a Virtù.

6Tanto para Voltaire quanto para Bodin as revoluções constituem-se de embates que destroem
as estruturas sobre as quais se assentam os governos, as cidades, as repúblicas. Nenhum sinal
elas emitem sobre a reconstrução de novas formas de governo ou de estados. Menos ainda, de
uma dada revolução se poderá inferir que arranjo político será gestado das ruínas do anterior.
Assim, igualmente entre os ingleses, os franceses e os florentinos, as revoluções nos informam
muito sobre o grau presente e passado de degradação, das relações entre os cidadãos e os
governantes, que comportavam estas repúblicas. A regularidade das transformações entre as
formas: monarquia, tirania, aristocracia, oligarquia, democracia e anarquia, não contempla
imprevisões no curso da geração e da dissolução das repúblicas. Esse detalhe, portanto, que é
a regularidade na transformação, nos auxilia para que tenhamos mais claro que tipo de
mudanças engendram as revoluções se comparadas à dissolução das formas de governo poli-
biana. De fato, este não é apenas um detalhe, mas o ponto a partir do qual tumultos, conflitos,
embates e guerras podem ser qualificados como revoluções. No caso de Voltaire, é necessário
que ocorram as revoluções, porém não é por quaisquer causas que elas se geram. Mas, uma
vez que estas estejam dadas, nada poderá deter sua ocorrência.
Para que entendamos, na concepção bodiniana, a intensidade destrutiva que comporta as
revoluções é importante determos nossa atenção sobre a clara a influência da teoria das
metabolai ton politeion – a transformação das formas constitucionais – de Políbio. Bodin ampara
sua compreensão sobre as revoluções em consonância com uma ordem natural – que é reflexo
do desejo humano por justiça na dominação. As transformações que se dão nas repúblicas
constatadas por Políbio nos levam a pensar justamente a intensidade das mudanças que estão
envolvidas nas revoluções. Um detalhe, entretanto, distancia essas concepções de Bodin e

60

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



Políbio: “... esta teoria [polibiana] das transformações naturais (katà physin metabolês) em cada
uma das diferentes formas de governo...” (POLÍBIO, 2003, p. 277) não se refere especifica-
mente às revoluções, tal como lemos no texto do pensador francês. Ela põe em primeiro
plano a instabilidade como constitutiva de qualquer instituição política assim como do poder,
em sentido amplo. As revoluções, na concepção bodiniana, dissemos, implicam em mudanças
de outra intensidade.

7 Cf. ROUSSEAU, 1978.

8 Ao escrever sobre a história dos “quatro grandes séculos”, em O Século de Luís XIV (Le siècle
de Louis XIV), Voltaire os considerou momentos em que “espírito humano mais se aper-
feiçoou”. O que produziu tal aperfeiçoamento? Os governantes que souberam conduzir o
povo e tornaram factível o florescimento dos grandes feitos. Ele afirma: “Ces quatre âges
heureux sont ceux où les arts ont été perfectionnés, et qui, servant d’époque à la grandeur de
l’esprit humain, sont l’exemple de la postérité (p.617).” Entendendo por século o período, ou
a época, marcado pelo comando dos governantes, Voltaire os divide assim: primeiro: o de
Felipe e Alexandre, que determina a Grécia clássica; o segundo: o de César e Augusto, entre
os romanos; terceiro: o dos Médici na Itália do Renascimento; e o quarto: o de Luís XIV na
França. (Cf. VOLTAIRE, 1957, I).

9 Cf. CONSOLIN, 2002, p.162-4

Referências Bibliográficas
BODIN, J. Methodus ad facilem historiarum cognitionem (Paris, Martin le
Jeune, 1566), ab ipso recognita, et multo quam ante locupletior (1572),
Édition et traduction de Pierre Mesnard, In.: Jean Bodin, Oeuvres
Philosophiques. Paris: 1951, p.104-269; 269-473.

DESCARTES, R. 2007. Regras para a orientação do Espírito. São Paulo:
Martins Fontes.

CASSIRER, E. 1997. A filosofia do Iluminismo. São Paulo: Paz e Terra.

CONSOLIN, M. C. 2002. “ Florecimento e degeneração do ‘Espírito
das Nações’”. In: História: Questões & Debates, Curitiba, n. 37, p. 159-
182.

COUZINET, M-D. 1996. Histoire et méthode à la rennaissance – une
lecture de la Methodus de Jean Bodin. Paris: Vrin.

LEBRUN, G. 2001. “Hume e a astúcia de Kant”. In.: Sobre Kant. São
Paulo: Iluminuras.

61

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011



MAQUIAVEL, N. 1991. Il Principe. Torino: Einaudi.

MOURA, C. A. R. 2001. “História Stultitiae e História Sapientiae”. In.:
Racionalidade e Crise – Estudos de História da Filosofia Moderna e
Contemporânea. São Paulo e Curitiba: Discurso Editorial e Ed. UFPR.

POLÍBIO. 2003. The Histories. Trad. W. R. PATON. London: Loeb
Classical Library.

POMEAU, R. 1964. “Présentation”. In.: Dictionaire Philosophique
(Voltaire). Paris: Garnier-Flammarion.

_______. 1990. “Introduction”. In.: Essai sur les moeurs et l’esprit des
nations (Voltaire), tomo I. Paris: Garnier.

_______.  1957. “Preface”. In.: Oeuvres Historiques (Voltaire). Paris:
Gallimard.

PORTER, R.; TEICH, M. (Orgs.). 1986. Revolution in History.
Cambridge: University Press.

ROUSSEAU, J.-J. 1978. Discurso sobre as ciências e as artes. In: Coleção os
Pensadores. São Paulo: Editora Abril.

SOUZA, M. G. 2001. Ilustração e história – o pensamento sobre a
história no Iluminismo francês. São Paulo: Discurso Editorial.

VOLTAIRE. 1964. Dictionaire Philosophique. Paris: Garnier-Flammarion.

_______. 1990. Essai sur les moeurs et l’esprit des nations. T. I et II. Paris:
Garnier.

_______. 195. Oeuvres Historiques, Bibliothèque de la Pléiade. Paris:
Gallimard.

62

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.37-62, abril, 2011


