155

PEIXOTO, M.; MARQUES, M.; PUENTE, F. 0
visivel e o inteligivel: estudos sobre a
percepcao e o pensamento na filosofia
grega antiga. Belo Horizonte: Ed. UFMG,
2012. 151 p.

Teorias atemporais da percepcao

Diogo Norberto Mesti! (Universidade Federal de Minas Gerais, Belo
Horizonte, Minas Gerais, Brasil)
diogomesti@yahoo.com.br

Grande parte das abordagens classicas que movimentam a histéria moderna e a histéria
recente da filosofia da percepgao ja aparece nos gregos: a divisao entre sonho e realidade,
a aparéncia e a ilusdo, a distorcdo da vareta na agua, a perspectiva de uma escultura ou
foto, a continuidade e a descontinuidade das coisas, a determinacdo ou a indeterminacao
da percepcdo, a temporalidade da percepcao e do movimento, a distancia ou proximidade
da percepcdo e das imagens. O livro aqui resenhado, editorado com a capa contendo a
imagem Upward de Kandinsky, ndo chega a esgotar todos esses assuntos, mas enfrenta os
principais problemas da percepgdo em Heraclito, Parménides, Demdcrito, Platdo e Aristote-
les, tratando de temas como projecdo, sujeito, critério, relativismo, individuacdo e tempo-
ralidade da percepgdo. Os oito estudos apresentados pelos professores de Filosofia Antiga
da Universidade Federal de Minas Gerais: Miriam Peixoto, especialista em pré-socraticos,
Marcelo Marques, especialista em Platdo e Fernando Puente, especialista em Aristoteles,
fornecem um guia abrangente que ora tece conclusées, ora esboca projetos de estudos.?
0 primeiro estudo “A experiéncia da visao na literatura grega” poderia vir sob o titulo
de Apresentagdo. Trata-se de um texto de abertura ou, como se assume, “preambulo de um
problema” e deixa o leitor na expectativa de que ha muito a ser estudado sobre as fontes

literarias dos diversos regimes de visibilidade dos gregos. Miriam Peixoto escolheu apenas

Recebido em 26 de junho de 2012. Aceito em 13 de setembro de 2012.
doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



156

trés casos dentre os inlimeros que encharcam a poesia grega: o testemunho do aedo cego
que sem ver sabe o que se passou em Tréia;> o caso de Medusa ao cristalizar o tempo pelo
olhar e o caso de Tirésias,# vidente da trilogia Tebana de Séfocles, que vé o que Edipo ndo
conseguia enxergar.

0Os outros dois textos de Peixoto apresentam o que se espera de um estudo sobre os
pré-socraticos Heraclito, Parménides e Demécrito: (i) o equilibrio da critica doxografica,>
que demanda um posicionamento sobre as distor¢des ou ndo envolvendo as origens da
opinido daquele que preservou os fragmentos dos pré-socraticos ao longo dos séculos, (ii)
explicagdes etimolégicas de certos termos e (iii) a tentativa de recompor os fragmentos em
alguma teoria consistente.

No segundo estudo, dedicado a “Heraclito e Parménides: a experiéncia dos sentidos
entre o visivel e o invisivel”, a autora mostra que a desconfianca que ambos possuem dos
sentidos ndo os impede de utilizarem tanto da visdo quanto da audicdo para falar de uma
percepcao do inteligivel, postura essa que perpassa dois modos de explicar a intelec¢do:
ver o0 ser, como em Parménides, ou ouvir o [6gos, como em Heraclito. A respeito de
Parménides, a autora endossa a posicao controversa de Teofrasto de que sentir é pensar,
afirmando que o proémio do poema é todo imagético, como um quadro. Nas palavras da
autora: “tudo isso é emoldurado pela promessa de um aprendizado que, se implica o aban-
dono das sensagdes e das aparéncias, ndo se faz sem o apelo as imagens sensiveis” (p. 25).
Sobre Heraclito, ela defende que ouvir o ldgos é como “uma escuta interior que tem certa-
mente na alma o seu tdpos de conhecimento” (p. 27) e isso se explica pela necessidade de
haver uma sintonia entre ouvinte e o que se ouve, porque coisas sabias ndo significam para
barbaros ou pode-se ter ouvido e entendido algo, que acabou sendo esquecido.

0 terceiro estudo, “Sobre o sentir e o inteligir: a propésito do testemunho DK 68 A 105
de Democrito”, apresentado também por Peixoto, sustenta uma posicdo muito bem lapida-
da.b Ele é um texto de envergadura porque lida com fragmentos espalhados em mais de
uma dazia de comentadores.” Ela responde se sensacdo e inteleccio seriam partes distin-
tas ou ndo da alma em Demdcrito, aprofunda a terminologia doxografica a respeito de
faculdades psiquicas (nods, l6gos, didnoia e phronesis) e tece alguns comentérios sobre a
posicao ético-pedagdgica de Demacrito. A autora tenta harmonizar trés teses aparente-
mente incongruentes acerca de Demécrito: da unidade entre intelecgdo e sensagdo veicu-
lada por Aristoteles, a posicdo que Filopono propde sobre diferentes movimentos de uma
mesma alma e a divisdo proposta por Aécio (esta derivada de herancas epicuristas). A tese
que a autora adota é a de Filopono, que sustenta que sensacdo e inteleccdo ndo estdo em
partes distintas, e ela propde a sua propria, a saber, de que sensacdo e intelec¢do sao

contiguas. A contiguidade atravessa todo o texto da autora, desde esse momento inicial,

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



157

passando pela relacdo entre o catalogo das obras até a conclusdo, onde ela diz: “se o
homem permanece um na contiguidade de suas func¢des - viver, sentir, pensar, viver -, isso
ndo impede que se estabeleca uma hierarquia entre as fun¢des que estdo na base do viver,
a saber, o sentir e o inteligir” (p. 61).

Marques apresenta, no quarto estudo, “A percepcao individual no Teeteto”, a tensao
entre o Protagoras ficticio que Platdo faz Sécrates encenar e o proprio Socrates, tensao
essa que gira em torno da existéncia ou ndo de um critério humano que possa ser chama-
do de individuo para a percepgdo sensivel. Marcado por uma postura metodolégica que ja
fora explicada na sua primeira obra de grande vulto, Platdo, o pensador da diferenca, o
autor sustenta que Platdo explica o homem-medida de Protdgoras como trampolim para
suas proprias teses.” Essa profunda abertura e cooptacdo do que é outro serve para deslo-
car também o lugar do filésofo, tanto que Socrates passa longas paginas no Teeteto
mostrando que ele pode saber que simplesmente ndo sabe, contradicdo essa que, em certa
medida, se apresenta para Marques em outros termos: “o filésofo ndo se prende ao indi-
vidual, é isso que marca a sua individualidade”, ele busca “referenciais espaciais e tempo-
rais supraindividuais (174E)”, contudo, ele supde uma alma individual para conhecer essas
coisas ndo individuais (p. 83). Platdo diz, no Teeteto, que os relativistas acreditam que o
mundo é um movimento instavel, mas na verdade é eles que estdo em continuo movimen-
to girando em torno de si mesmos e nio percebem a sua propria individualidade.

No segundo estudo apresentado por Marques, o quinto do livro, “A percep¢ao sensivel:
entre a Repdblica e o Timeu”, o estudioso apresenta as consondancias entre duas obras do
corpus platénico que estdo ligadas dramaticamente. Marques procura encontrar na expe-
riéncia da visdo uma ilustracdo da dialética platonica, e vice-versa. Ele sustenta que ha uma
ilustracdo de mao dupla: a visdo serve para ilustrar o que é a dialética, mas também a
dialética ilustra o que é a visdo.!0 Essa duplicidade é consequéncia da tese antidualista (e
anti dois mundos) em Platdo, que o autor procura defender ha algum tempo: “a inteligén-
cia ndo opera separada dos afetos e das pulsdes” (p. 101). Ainda que a alma seja “anterior”
ao corpo, pela exceléncia ligada ao seu valor intrinseco, ela “so fica pronta quando sdo
geradas suas partes mortais, 0 que s6 acontece no “momento” da fabricagdo do corpo” (p.
94). Em outras palavras, perceber e ver sdo corresponsaveis por uma certa instauracdo do
valor, ainda que ndo sejam a sede e origem da escolha que s6 o psiquismo fara.!!

0 primeiro texto de Puente, quinto do livro, “Percepcdo e contradicdo: analogia e
pensamento em Platdo (Rep. VII 522c-526¢)”, procura explicar o trecho da Repiblica em
que Platdo mostra a contradicdo das coisas unas que aparecem para n6s com miltiplas
qualidades. O caso em questdo é o da grandeza do dedo, onde um dedo da mao é visto

como grande e pequeno ao mesmo tempo se comparado a dois outros dedos: o indicador

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



158

em relacdo ao polegar e ao médio. Platdo afirma que nesses casos temos que fazer uma
“interpretacdo do dado sensorial” (p. 115) e devemos examinar como o dado pode ser
entendido como um sb dedo, ainda que ele apareca para nds de diversos tamanhos. 0 que
Puente sugere é que a aritmética dos dedos é na verdade uma aritmética das sensagdes:
estamos diante de duas sensacoes. Uma que sabe o que é um dedo e outra que sé atribui
qualidades a esse dedo em relacdo aos sensiveis (p. 116). A analogia que, como nota
Puente, sugere Platdo, procura fazer uma conexdo entre ambitos dessemelhantes, a dltima
secdo do sensivel com a primeira secdo do inteligivel: a pistis com a didnoia. Assim, pensa-
se (didnoia) e interpreta-se a unidade das coisas que acreditamos (pistis) ser maltiplas.

0 segundo e o terceiro texto de Puente, respectivamente, sexto e sétimo do livro, trata
de dois grandes temas do pensamento de Aristoteles: a comparacao do entendimento com
o tato e a questdo da temporalidade. O texto “A metafora, a metafora tatil e o pensamen-
to em Aristoteles (Metaph. O 10, 1051B23-25 e A 7, 1072B19-21)", avalia se a compreen-
sdo dos primeiros principios pode ser associado a compreensao tatil, isto é, se os primeiros
principios podem ser compreendidos imediatamente como o tato ou ndo. A resposta para
essa pergunta passa diretamente pelo papel da dialética dos principios. Adotando a postu-
ra de Berti, o autor mostra que é depois de muita dialética que se chega aos primeiros
principios, como se chegassemos as defini¢des. Mas antes de elucidar a comparagdo da
percepcao tétil com o conhecimento intelectivo, ele procura recolocar o uso da metafora
no devido lugar no pensamento aristotélico: “a metafora, assim como as comparagdes de
modo geral, nos ajuda a pensar” (p. 132).12 0 texto se encerra ventilando dois motivos
para Aristoteles utilizar tal metéafora tatil para falar do entendimento: (i) o privilégio da
metafora é tatil, e ndo a visual, porque no caso da visdo ndo vemos o olho pelo qual
enxergamos e, no caso do tato, conhecemos o meio pelo qual conhecemos ou (ii) porque
no caso do tato é preciso um certo tempo, tateando o objeto com cuidado. Puente ndo se
posiciona a respeito de uma das duas e indica um programa de estudos futuros.

0 terceiro texto de Puente, e dGltimo do livro “Perceber ou pensar o tempo? (Phys. IV
11)”, provavelmente apresenta de modo sintético as posi¢des ja destacadas em trés livros
sobre o tempo: um sobre Aristoteles, outro sobre os gregos e outro sobre o tema tempo.
Como é um tema que o autor domina plenamente, o estudo esclarece o confuso problema
da definicdo que Aristoteles da do tempo. Em certa medida, pode-se sustentar que o pro-
blema do tempo e do agora é o problema do continuo e do discreto. Assim, para respondé-
lo, deve-se responder qual é o momento em que pontuamos um agora na continuidade do
tempo. Esse momento de pontuar é sensitivo ou apenas intelectivo? Segundo Puente, para
Aristoteles, mesmo que o tempo ndo seja idéntico ao movimento, a relacao entre eles é

que sb entendemos o tempo quando ele passou, ou seja, quando percebemos que ocorreu

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



159

um movimento e isso carrega uma ambiguidade seméntica sensitivo-intelectiva. Puente
ndo ira acabar com essa ambiguidade, mas, ao menos, tenta explici-la a partir de como
conseguimos numerar as coisas pelo intelecto. Isso é crucial para explicar o tempo porque
0 ndmero é a negacdo do continuo e o tempo “é como ‘ndmero de um movimento segundo
o0 anterior-posterior’, ou seja, como uma espécie de apreensao que realizamos ao ordenar
sucessivamente (isto &, ao numerar) um continuo (no caso, o movimento)” (p. 149).

0 que ha de comum que justifica esses estudos serem reunidos? Em resumo, esse grupo
de estudiosos da UFMG desconstr6i equivocos hermenéuticos acerca da postura filoséfica
tipica dos gregos, que consiste em criticar algo sem que isso que é criticado seja aban-
donado e excluido totalmente. Vemos, por exemplo, um Parménides unitarista utilizando-
se do sensivel, um Platdo ideativo se ligando ao corpdreo e um Aristoteles logico reuti-
lizando metaforas. Esse equilibrio critico é crucial aquele que pretende se iniciar na leitura
dos antigos. A prudéncia hermenéutica dos trés ensina isso em cada linha do livro e eles
ndo se apressam em tomar posturas sem antes dar conta de conciliar as vozes do critico e
do usuério de recursos filosoficos. Como aparece expresso na orelha do livro: “embora
distintos, os dominios cognitivos da percepcdo e do pensamento ndo podem ser tratados
dicotomicamente” nos autores gregos. Assim, a postura hermenéutica geral dos trés é fruto
de um dialogo continuo que eles estabelecem entre si no Grupo de Filosofia Antiga da
UFMG, influenciando-se mutuamente. Os professores conseguiram, com a publicacdo desse
livro, expandir ainda mais o extenso volume de eventos e publicagcdes que tem envolvido
esse grupo de pesquisadores.13

A principio, a discussdo contemporanea sobre a percep¢do nasceu como uma derivacao
da Filosofia da Mente e da Linguagem e, na segunda metade do século passado, tomou
rumos proprios. Em grande medida, sempre houve em lingua inglesa um debate sobre as
influéncias de Platdo e Aristoteles nas teorias da linguagem e da mente desenvolvidas
pelos filésofos na primeira metade do século passado. Os Estudos sobre a percepgdo e o
pensamento na filosofia grega antiga, como diz o subtitulo dessa coletanea, prova que a
releitura dos gregos continua sendo importante para o debate contemporaneo sobre
entendimento, pensamento, percepcdo, ilusdo, aparicdo, reflexdao e imagem. A presente
coletanea de artigos néo trata especificamente da Filosofia da Mente ou da Linguagem ou
da Percepcdo contemporanea, mas qualquer um que esteja familiarizado e atento ao debate
contemporaneo sobre a percep¢do pode encontrar perguntas, respostas ou problemas nos
antigos filésofos gregos que podem auxiliar, inspirar ou até resolver questdes atuais postas
pela fenomenologia e pelos filésofos da ciéncia.!#

Assim, as teorias da percepcdo dos gregos nao podem ser ignoradas pelos especialistas

em filosofia antiga, nem pelos que se iniciam nos estudos dos antigos em geral e também

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



160

deve servir aos pesquisadores contemporaneos da percepcao que se interessam pelo que os
antigos disseram. E ainda que os gregos ndo sejam tdo experimentalistas como é a psicolo-
gia contempordnea, eles ja diziam que a medula é que une entendimento e percepcao
(veja-se nota 10 acima). Além disso, o problema de como estudar a percepcdo da mente
pela propria mente ainda nao foi resolvido, assim como Platdo dizia que ndo poderiamos
ver os olhos pelos quais vemos ou conhecer as capacidades pela quais somos capazes de
conhecer. A consciéncia disso faz com que a teoria da percepgdo dos gregos continue

atemporal, ndo sendo sb grega, mas atual.

1 Doutorando em Filosofia Antiga na Universidade Federal de Minas Gerais.

2 Um breve curriculo da cada um, com alguns dos trabalhos mais recentes. Peixoto tem apre-
sentado intmeros trabalhos em congressos e semindrios internacionais na América Central,
EUA e Europa, bem como publicado capitulos de livros em coletaneas internacionais sobre
os pré-socraticos. Marques ¢ autor dois livros: O caminho poético de Parménides. Sio Paulo:
Loyola, 1990, e Platéo, pensador da diferen¢a. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2006, ¢ esta concluin-
do um trabalho sobre o ser e o aparecer na Repiiblica. Puente estd preparando uma tradugio
da Fisica de Aristoteles e depois de ter publicado sua tese, Os sentidos do tempo em Aristoteles.
Sio Paulo: Loyola, 2001, publicou também Ensaios sobre o tempo na filosofia antiga. Sio Paulo:
Annablume, 2010, e um livro sobre O tempo. Sio Paulo: Martins Fontes, 2010. Os trés em
conjunto vém organizando Simpdsios Internacionais que acontece todos os anos na UFMG.
Os dois tltimos foram Sobre 0 Conceito de Natureza na Antiguidade e sobre as Teorias das Imagens
na Antiguidade.

3 E por este aedo, que fez Odisseu chorar, que sabemos que a batalha de Tréia encerrou-se
com o Cavalo de Tréia, pois o fim de Tréia nio é relatado no fim da Iliada, mas na Odisséia
por Demédoco.

4 Tirésias é a Ginica personagem que possuia vitalidade na jornada de Odisseu ao submundo
do Hades para descobrir o melhor caminho para retornar 4 Itaca. Todos os outros “habitantes”
do Hades eram apenas espectros (eidola) esvoagantes que nio possuiam vitalidade alguma.
Tirésias, como o tnico dotado de vitalidade, consegue dialogar com Odisseu sem ter que
tomar o sangue negro que permite aos outros espectros falar com Odisseu e isso fez dele o
vidente clissico que paira no imaginirio dos dramaturgos tragedidgrafos gregos.

5 Como a explicacio da posi¢io de Sexto Empirico sobre Heraclito (p. 23-24) que poderia
ser “influenciada pela apropriagio de algumas teses heraclitianas na tradi¢io do estoicismo
antigo”, a defesa da controversa posi¢io de Teofrasto sobre Parménides (p. 24) de que sentir é
0 mesmo que pensar, a posi¢io de Clemente sobre Parménides (p. 26), as teses de Aécio, Filo-
pono, Aristoteles e Sexto Empirico, sobre as partes ou faculdade da alma em Dembcrito (p.
35-67), os fragmentos de Democrito transmitidos por Clemente (p. 44), a transmissio de
Hermipo (p. 43-47), a posicio de Cicero (p. 46) etc.

6 Se dividissemos o texto de 30 paginas de Miriam em cinco partes, teremos uma leitura com
a pausa necessaria para incorporar o complexo assunto abordado ali e a vasta doxografia ali
citada. Propomos ao leitor a seguinte divisio: (i) Introducio (p. 35-36), (ii) Discussio entre

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



161

Aécio e Filopono (p. 36-45), (iii) Nexos conceituais-terminoldgicos (p. 45-54), (iv) Conse-
quéncias ético-perceptivas (p. 54-58) e (v) Conclusio (p. 58-61).

7 Aécio, Filopono, Aristoteles, Sexto Empirico, Didgenes, Teofrasto, Hermipo, Cicero, Simpli-
cio, Galeno, Estrobeu, Hesiquio, Clemente, Plutarco. Sio tantos nomes, de tantas épocas dife-
rentes, que seria interessante colocar na frente do nome de cada um a data em que viveu.

8 Contiguo é aquilo que possui os limites unidos de coisas que nao sio iguais, mas diferentes.
A contiguidade é uma espécie de copresenca das partes em todos os lugares. Nas palavras da
autora: “é possivel que os mesmos dtomos da alma estejam em um momento envolvidos com
a produgio da sensagio e, em outro, com aquela da intelec¢io” (p.45). Atomos nio estio em
continuidade uns com os outros, o que implicaria nio haver limite e nem diferenca entre duas
coisas. A questdo, entdo, ¢ que se trata de uma Unica e mesma alma com movimentos distin-

tos de seus dtomos cujos limites sio contiguos.

9 Marques ja afirmou no Platdo, pensador da diferenca que Platio fazia o outro falar para refuti-
lo. Esta é a melhor solu¢io hermenéutica para se abordar os didlogos platdnicos, que inclui a
dimensio dialética do outro na perspectiva de consolidacio de quem ¢é o filésofo. Sdcrates diz,
por exemplo, que Protagoras nio acredita em individuos, mas quando refuta Protigoras,
parece estar supondo um individuo que antes nio havia em uma armadilha que o Protigoras
(na voz de Sécrates) cai (p. 78-79). E como trazer o outro para dialogar com um principio que
ele ndo aceita como legitimo. Nas palavras do autor: “trata-se de transposicio, trai¢io, detur-
pagdo? Sim e nio, pois se trata também de apropriagio critica, ressignificagio e traducio de
um (Protigoras) pelo outro (Socrates)” (p.79). Eu perguntaria ao autor, de um Protigoras, pelo
outro Protagoras?

10 Um argumento nio mencionado pelo autor, mas que corrobora sua tese é que na Repiibli-
ca, do ponto de vista epistemoldgico, assim como nio conseguimos ver o olho que utilizamos
para ver, também nio conseguimos entender a dynamis dialética que utilizamos para conhecer.

11 A alma, na medida em que é incorporada, estd em toda a extensio corpdrea porque se
espalha pela medula e esta instaura o movimento. O Timeu é o lugar de explicacdes enge-
nhosas para a percep¢io humana, dentre elas a sustentacio de que a percepg¢io ocorre através
da medula (myélos): “a medula é a instancia central desse processo de conexio e mediacio
entre corpo e alma” (p.95), ligando o racional da alma a cabeca, o impulso do peito e a parte
apetitiva do abdémen. Ela é “a corporeidade sendo pensada em funcio da viabiliza¢io das
fungdes a serem exercidas pelo psiquismo” (p.95) tendo como principal eixo condutor a
questio do movimento. Outra solu¢do curiosa é a explicagio de como ocorre a visdo. Temos
a luz que os olhos carregam, que se chocam com a luz solar do dia e também com a luz
propria dos objetos e corpos. E desse encontro que acontece a possibilidade da visio e ver.

12 Como estudante de Platio, veio-me a mente o que a dialética tem haver com a metafora?
Ou com os similes e compara¢des? O autor responde explicando a critica de Aristoteles: o pro-
blema de Platio ¢ utilizar de metaforas para definir ou enquanto demonstra alguma coisa (p. 130).

13 Destaco aqui pequenos erros editoriais que nio comprometem a dimensio, importancia e
abrangéncia destes estudos. Na p. 8, anuncia-se que o primeiro ensaio trataria da rela¢io entre
Odisseu e as sereias, 0 que nio ocorre, pois o caso relatado é o entre Odisseu e Demddoco na
corte dos Feacios (p. 11-12). Na p. 36, a palavra “testes” esta sobrando, quando se diz “o exame

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



162

conjunto desses testes testemunhos apresenta”. Na p. 62, nota 3, esta faltando algo: “vale notar
que em estudos mais recentes e coloca”. Na p. 107, nota 5, Marques coloca a editora errada
do seu livro Platdo, pensador da diferen¢a, em vez de Loyola, é Editora da UFMG. E, por fim,
Puente nio referencia a edi¢io da obra grega utilizada para suas tradugdes.

14 O caso de Filopono, referindo-se a leitura silogistica que Aristoteles faz de Democrito, é
exemplar nesse sentido: “o intelecto estd para a verdade como a alma esta para a representacio
tenomenal (phainémenon)” (p. 36) ou a ideia de que nio existem cores no mundo, nem quali-
dades sensiveis em si mesmas para Democrito, pois a cor depende do modo como ela aparece
nas composicdes (rhysmds) que os atomos possuem (p. 56) ou a ideia protagdrica “de que a
cor-branca-vista-por-um-olho-que-vé, enquanto vé, pois nada é em si e por si” (p. 74) ou a
ideia de um comentador Pesic, no artigo “Seeing the forms”, que aproxima a teoria de Platio
de Merleau Ponty, Sartre e Levinas (p. 108, nota 21).

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



