
PEIXOTO, M.; MARQUES, M.; PUENTE, F. O
visível e o inteligível: estudos sobre a
percepção e o pensamento na filosofia
grega antiga. Belo Horizonte: Ed. UFMG,
2012. 151 p.
Teorias atemporais da percepção

Diogo Norberto Mesti1 (Universidade Federal de Minas Gerais, Belo
Horizonte, Minas Gerais, Brasil)
diogomesti@yahoo.com.br

Grande parte das abordagens clássicas que movimentam a história moderna e a história

recente da filosofia da percepção já aparece nos gregos: a divisão entre sonho e realidade,

a aparência e a ilusão, a distorção da vareta na água, a perspectiva de uma escultura ou

foto, a continuidade e a descontinuidade das coisas, a determinação ou a indeterminação

da percepção, a temporalidade da percepção e do movimento, a distância ou proximidade

da percepção e das imagens. O livro aqui resenhado, editorado com a capa contendo a

imagem Upward de Kandinsky, não chega a esgotar todos esses assuntos, mas enfrenta os

principais problemas da percepção em Heráclito, Parmênides, Demócrito, Platão e Aristóte-

les, tratando de temas como projeção, sujeito, critério, relativismo, individuação e tempo-

ralidade da percepção. Os oito estudos apresentados pelos professores de Filosofia Antiga

da Universidade Federal de Minas Gerais: Miriam Peixoto, especialista em pré-socráticos,

Marcelo Marques, especialista em Platão e Fernando Puente, especialista em Aristóteles,

fornecem um guia abrangente que ora tece conclusões, ora esboça projetos de estudos.2

O primeiro estudo “A experiência da visão na literatura grega” poderia vir sob o título

de Apresentação. Trata-se de um texto de abertura ou, como se assume, “preâmbulo de um

problema” e deixa o leitor na expectativa de que há muito a ser estudado sobre as fontes

literárias dos diversos regimes de visibilidade dos gregos. Miriam Peixoto escolheu apenas

155

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012

Recebido em 26 de junho de 2012.Aceito em 13 de setembro de 2012.



três casos dentre os inúmeros que encharcam a poesia grega: o testemunho do aedo cego

que sem ver sabe o que se passou em Tróia;3 o caso de Medusa ao cristalizar o tempo pelo

olhar e o caso de Tirésias,4 vidente da trilogia Tebana de Sófocles, que vê o que Édipo não

conseguia enxergar.

Os outros dois textos de Peixoto apresentam o que se espera de um estudo sobre os

pré-socráticos Heráclito, Parmênides e Demócrito: (i) o equilíbrio da crítica doxográfica,5

que demanda um posicionamento sobre as distorções ou não envolvendo as origens da

opinião daquele que preservou os fragmentos dos pré-socráticos ao longo dos séculos, (ii)

explicações etimológicas de certos termos e (iii) a tentativa de recompor os fragmentos em

alguma teoria consistente.  

No segundo estudo, dedicado a “Heráclito e Parmênides: a experiência dos sentidos

entre o visível e o invisível”, a autora mostra que a desconfiança que ambos possuem dos

sentidos não os impede de utilizarem tanto da visão quanto da audição para falar de uma

percepção do inteligível, postura essa que perpassa dois modos de explicar a intelecção:

ver o ser, como em Parmênides, ou ouvir o lógos, como em Heráclito. A respeito de

Parmênides, a autora endossa a posição controversa de Teofrasto de que sentir é pensar,

afirmando que o proêmio do poema é todo imagético, como um quadro. Nas palavras da

autora: “tudo isso é emoldurado pela promessa de um aprendizado que, se implica o aban-

dono das sensações e das aparências, não se faz sem o apelo às imagens sensíveis” (p. 25).

Sobre Heráclito, ela defende que ouvir o lógos é como “uma escuta interior que tem certa-

mente na alma o seu tópos de conhecimento” (p. 27) e isso se explica pela necessidade de

haver uma sintonia entre ouvinte e o que se ouve, porque coisas sábias não significam para

bárbaros ou pode-se ter ouvido e entendido algo, que acabou sendo esquecido.

O terceiro estudo, “Sobre o sentir e o inteligir: a propósito do testemunho DK 68 A 105

de Demócrito”, apresentado também por Peixoto, sustenta uma posição muito bem lapida-

da.6 Ele é um texto de envergadura porque lida com fragmentos espalhados em mais de

uma dúzia de comentadores.7 Ela responde se sensação e intelecção seriam partes distin-

tas ou não da alma em Demócrito, aprofunda a terminologia doxográfica a respeito de

faculdades psíquicas (noûs, lógos, diánoia e phrónesis) e tece alguns comentários sobre a

posição ético-pedagógica de Demócrito. A autora tenta harmonizar três teses aparente-

mente incongruentes acerca de Demócrito: da unidade entre intelecção e sensação veicu-

lada por Aristóteles, a posição que Filopono propõe sobre diferentes movimentos de uma

mesma alma e a divisão proposta por Aécio (esta derivada de heranças epicuristas). A tese

que a autora adota é a de Filopono, que sustenta que sensação e intelecção não estão em

partes distintas, e ela propõe a sua própria, a saber, de que sensação e intelecção são

contíguas.8 A contiguidade atravessa todo o texto da autora, desde esse momento inicial,

156

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



passando pela relação entre o catálogo das obras até a conclusão, onde ela diz: “se o

homem permanece um na contiguidade de suas funções – viver, sentir, pensar, viver –, isso

não impede que se estabeleça uma hierarquia entre as funções que estão na base do viver,

a saber, o sentir e o inteligir” (p. 61).

Marques apresenta, no quarto estudo, “A percepção individual no Teeteto”, a tensão

entre o Protágoras fictício que Platão faz Sócrates encenar e o próprio Sócrates, tensão

essa que gira em torno da existência ou não de um critério humano que possa ser chama-

do de indivíduo para a percepção sensível. Marcado por uma postura metodológica que já

fora explicada na sua primeira obra de grande vulto, Platão, o pensador da diferença, o

autor sustenta que Platão explica o homem-medida de Protágoras como trampolim para

suas próprias teses.9 Essa profunda abertura e cooptação do que é outro serve para deslo-

car também o lugar do filósofo, tanto que Sócrates passa longas páginas no Teeteto

mostrando que ele pode saber que simplesmente não sabe, contradição essa que, em certa

medida, se apresenta para Marques em outros termos: “o filósofo não se prende ao indi-

vidual, é isso que marca a sua individualidade”, ele busca “referenciais espaciais e tempo-

rais supraindividuais (174E)”, contudo, ele supõe uma alma individual para conhecer essas

coisas não individuais (p. 83). Platão diz, no Teeteto, que os relativistas acreditam que o

mundo é um movimento instável, mas na verdade é eles que estão em contínuo movimen-

to girando em torno de si mesmos e não percebem a sua própria individualidade.

No segundo estudo apresentado por Marques, o quinto do livro, “A percepção sensível:

entre a República e o Timeu”, o estudioso apresenta as consonâncias entre duas obras do

corpus platônico que estão ligadas dramaticamente. Marques procura encontrar na expe-

riência da visão uma ilustração da dialética platônica, e vice-versa. Ele sustenta que há uma

ilustração de mão dupla: a visão serve para ilustrar o que é a dialética, mas também a

dialética ilustra o que é a visão.10 Essa duplicidade é consequência da tese antidualista (e

anti dois mundos) em Platão, que o autor procura defender há algum tempo: “a inteligên-

cia não opera separada dos afetos e das pulsões” (p. 101). Ainda que a alma seja “anterior”

ao corpo, pela excelência ligada ao seu valor intrínseco, ela “só fica pronta quando são

geradas suas partes mortais, o que só acontece no “momento” da fabricação do corpo” (p.

94). Em outras palavras, perceber e ver são corresponsáveis por uma certa instauração do

valor, ainda que não sejam a sede e origem da escolha que só o psiquismo fará.11

O primeiro texto de Puente, quinto do livro, “Percepção e contradição: analogia e

pensamento em Platão (Rep. VII 522c-526c)”, procura explicar o trecho da República em

que Platão mostra a contradição das coisas unas que aparecem para nós com múltiplas

qualidades. O caso em questão é o da grandeza do dedo, onde um dedo da mão é visto

como grande e pequeno ao mesmo tempo se comparado a dois outros dedos: o indicador

157

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



em relação ao polegar e ao médio. Platão afirma que nesses casos temos que fazer uma

“interpretação do dado sensorial” (p. 115) e devemos examinar como o dado pode ser

entendido como um só dedo, ainda que ele apareça para nós de diversos tamanhos. O que

Puente sugere é que a aritmética dos dedos é na verdade uma aritmética das sensações:

estamos diante de duas sensações. Uma que sabe o que é um dedo e outra que só atribui

qualidades a esse dedo em relação aos sensíveis (p. 116). A analogia que, como nota

Puente, sugere Platão, procura fazer uma conexão entre âmbitos dessemelhantes, a última

seção do sensível com a primeira seção do inteligível: a pístis com a diánoia. Assim, pensa-

se (diánoia) e interpreta-se a unidade das coisas que acreditamos (pístis) ser múltiplas. 

O segundo e o terceiro texto de Puente, respectivamente, sexto e sétimo do livro, trata

de dois grandes temas do pensamento de Aristóteles: a comparação do entendimento com

o tato e a questão da temporalidade. O texto “A metáfora, a metáfora tátil e o pensamen-

to em Aristóteles (Metaph. q 10, 1051B23-25 e L 7, 1072B19-21)”, avalia se a compreen-

são dos primeiros princípios pode ser associado à compreensão tátil, isto é, se os primeiros

princípios podem ser compreendidos imediatamente como o tato ou não. A resposta para

essa pergunta passa diretamente pelo papel da dialética dos princípios. Adotando a postu-

ra de Berti, o autor mostra que é depois de muita dialética que se chega aos primeiros

princípios, como se chegássemos às definições. Mas antes de elucidar a comparação da

percepção tátil com o conhecimento intelectivo, ele procura recolocar o uso da metáfora

no devido lugar no pensamento aristotélico: “a metáfora, assim como as comparações de

modo geral, nos ajuda a pensar” (p. 132).12 O texto se encerra ventilando dois motivos

para Aristóteles utilizar tal metáfora tátil para falar do entendimento: (i) o privilégio da

metáfora é tátil, e não a visual, porque no caso da visão não vemos o olho pelo qual

enxergamos e, no caso do tato, conhecemos o meio pelo qual conhecemos ou (ii) porque

no caso do tato é preciso um certo tempo, tateando o objeto com cuidado. Puente não se

posiciona a respeito de uma das duas e indica um programa de estudos futuros.

O terceiro texto de Puente, e último do livro “Perceber ou pensar o tempo? (Phys. IV

11)”, provavelmente apresenta de modo sintético as posições já destacadas em três livros

sobre o tempo: um sobre Aristóteles, outro sobre os gregos e outro sobre o tema tempo.

Como é um tema que o autor domina plenamente, o estudo esclarece o confuso problema

da definição que Aristóteles dá do tempo. Em certa medida, pode-se sustentar que o pro-

blema do tempo e do agora é o problema do contínuo e do discreto. Assim, para respondê-

lo, deve-se responder qual é o momento em que pontuamos um agora na continuidade do

tempo. Esse momento de pontuar é sensitivo ou apenas intelectivo? Segundo Puente, para

Aristóteles, mesmo que o tempo não seja idêntico ao movimento, a relação entre eles é

que só entendemos o tempo quando ele passou, ou seja, quando percebemos que ocorreu

158

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



um movimento e isso carrega uma ambiguidade semântica sensitivo-intelectiva. Puente

não irá acabar com essa ambiguidade, mas, ao menos, tenta explicá-la a partir de como

conseguimos numerar as coisas pelo intelecto. Isso é crucial para explicar o tempo porque

o número é a negação do contínuo e o tempo “é como ‘número de um movimento segundo

o anterior-posterior’, ou seja, como uma espécie de apreensão que realizamos ao ordenar

sucessivamente (isto é, ao numerar) um contínuo (no caso, o movimento)” (p. 149).

O que há de comum que justifica esses estudos serem reunidos? Em resumo, esse grupo

de estudiosos da UFMG desconstrói equívocos hermenêuticos acerca da postura filosófica

típica dos gregos, que consiste em criticar algo sem que isso que é criticado seja aban-

donado e excluído totalmente. Vemos, por exemplo, um Parmênides unitarista utilizando-

se do sensível, um Platão ideativo se ligando ao corpóreo e um Aristóteles lógico reuti-

lizando metáforas. Esse equilíbrio crítico é crucial àquele que pretende se iniciar na leitura

dos antigos. A prudência hermenêutica dos três ensina isso em cada linha do livro e eles

não se apressam em tomar posturas sem antes dar conta de conciliar as vozes do crítico e

do usuário de recursos filosóficos. Como aparece expresso na orelha do livro: “embora

distintos, os domínios cognitivos da percepção e do pensamento não podem ser tratados

dicotomicamente” nos autores gregos. Assim, a postura hermenêutica geral dos três é fruto

de um diálogo contínuo que eles estabelecem entre si no Grupo de Filosofia Antiga da

UFMG, influenciando-se mutuamente. Os professores conseguiram, com a publicação desse

livro, expandir ainda mais o extenso volume de eventos e publicações que tem envolvido

esse grupo de pesquisadores.13

A princípio, a discussão contemporânea sobre a percepção nasceu como uma derivação

da Filosofia da Mente e da Linguagem e, na segunda metade do século passado, tomou

rumos próprios. Em grande medida, sempre houve em língua inglesa um debate sobre as

influências de Platão e Aristóteles nas teorias da linguagem e da mente desenvolvidas

pelos filósofos na primeira metade do século passado. Os Estudos sobre a percepção e o

pensamento na filosofia grega antiga, como diz o subtítulo dessa coletânea, prova que a

releitura dos gregos continua sendo importante para o debate contemporâneo sobre

entendimento, pensamento, percepção, ilusão, aparição, reflexão e imagem. A presente

coletânea de artigos não trata especificamente da Filosofia da Mente ou da Linguagem ou

da Percepção contemporânea, mas qualquer um que esteja familiarizado e atento ao debate

contemporâneo sobre a percepção pode encontrar perguntas, respostas ou problemas nos

antigos filósofos gregos que podem auxiliar, inspirar ou até resolver questões atuais postas

pela fenomenologia e pelos filósofos da ciência.14

Assim, as teorias da percepção dos gregos não podem ser ignoradas pelos especialistas

em filosofia antiga, nem pelos que se iniciam nos estudos dos antigos em geral e também

159

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



deve servir aos pesquisadores contemporâneos da percepção que se interessam pelo que os

antigos disseram. E ainda que os gregos não sejam tão experimentalistas como é a psicolo-

gia contemporânea, eles já diziam que a medula é que une entendimento e percepção

(veja-se nota 10 acima). Além disso, o problema de como estudar a percepção da mente

pela própria mente ainda não foi resolvido, assim como Platão dizia que não poderíamos

ver os olhos pelos quais vemos ou conhecer as capacidades pela quais somos capazes de

conhecer. A consciência disso faz com que a teoria da percepção dos gregos continue

atemporal, não sendo só grega, mas atual.

1 Doutorando em Filosofia Antiga na Universidade Federal de Minas Gerais.

2 Um breve currículo da cada um, com alguns dos trabalhos mais recentes. Peixoto tem apre-
sentado inúmeros trabalhos em congressos e seminários internacionais na América Central,
EUA e Europa, bem como publicado capítulos de livros em coletâneas internacionais sobre
os pré-socráticos. Marques é autor dois livros: O caminho poético de Parmênides. São Paulo:
Loyola, 1990, e Platão, pensador da diferença. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2006, e está concluin-
do um trabalho sobre o ser e o aparecer na República. Puente está preparando uma tradução
da Física de Aristóteles e depois de ter publicado sua tese, Os sentidos do tempo em Aristóteles.
São Paulo: Loyola, 2001, publicou também Ensaios sobre o tempo na filosofia antiga. São Paulo:
Annablume, 2010, e um livro sobre O tempo. São Paulo: Martins Fontes, 2010. Os três em
conjunto vêm organizando Simpósios Internacionais que acontece todos os anos na UFMG.
Os dois últimos foram Sobre o Conceito de Natureza na Antiguidade e sobre as Teorias das Imagens
na Antiguidade.

3 É por este aedo, que fez Odisseu chorar, que sabemos que a batalha de Tróia encerrou-se
com o Cavalo de Tróia, pois o fim de Tróia não é relatado no fim da Ilíada, mas na Odisséia
por Demódoco.

4 Tirésias é a única personagem que possuía vitalidade na jornada de Odisseu ao submundo
do Hades para descobrir o melhor caminho para retornar à Ítaca.Todos os outros “habitantes”
do Hades eram apenas espectros (eídola) esvoaçantes que não possuíam vitalidade alguma.
Tirésias, como o único dotado de vitalidade, consegue dialogar com Odisseu sem ter que
tomar o sangue negro que permite aos outros espectros falar com Odisseu e isso fez dele o
vidente clássico que paira no imaginário dos dramaturgos tragediógrafos gregos.

5 Como a explicação da posição de Sexto Empírico sobre Heráclito (p. 23-24) que poderia
ser “influenciada pela apropriação de algumas teses heraclitianas na tradição do estoicismo
antigo”, a defesa da controversa posição de Teofrasto sobre Parmênides (p. 24) de que sentir é
o mesmo que pensar, a posição de Clemente sobre Parmênides (p. 26), as teses de Aécio, Filo-
pono,Aristóteles e Sexto Empírico, sobre as partes ou faculdade da alma em Demócrito (p.
35-67), os fragmentos de Demócrito transmitidos por Clemente (p. 44), a transmissão de
Hermipo (p. 43-47), a posição de Cícero (p. 46) etc.

6 Se dividíssemos o texto de 30 páginas de Miriam em cinco partes, teremos uma leitura com
a pausa necessária para incorporar o complexo assunto abordado ali e a vasta doxografia ali
citada. Propomos ao leitor a seguinte divisão: (i) Introdução (p. 35-36), (ii) Discussão entre

160

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



Aécio e Filopono (p. 36-45), (iii) Nexos conceituais-terminológicos (p. 45-54), (iv) Conse-
quências ético-perceptivas (p. 54-58) e (v) Conclusão (p. 58-61).

7 Aécio, Filopono,Aristóteles, Sexto Empírico, Diógenes,Teofrasto, Hermipo, Cícero, Simplí-
cio, Galeno, Estrobeu, Hesíquio, Clemente, Plutarco. São tantos nomes, de tantas épocas dife-
rentes, que seria interessante colocar na frente do nome de cada um a data em que viveu.

8 Contíguo é aquilo que possui os limites unidos de coisas que não são iguais, mas diferentes.
A contiguidade é uma espécie de copresença das partes em todos os lugares. Nas palavras da
autora:“é possível que os mesmos átomos da alma estejam em um momento envolvidos com
a produção da sensação e, em outro, com aquela da intelecção” (p.45). Átomos não estão em
continuidade uns com os outros, o que implicaria não haver limite e nem diferença entre duas
coisas.A questão, então, é que se trata de uma única e mesma alma com movimentos distin-
tos de seus átomos cujos limites são contíguos.

9 Marques já afirmou no Platão, pensador da diferença que Platão fazia o outro falar para refutá-
lo. Esta é a melhor solução hermenêutica para se abordar os diálogos platônicos, que inclui a
dimensão dialética do outro na perspectiva de consolidação de quem é o filósofo. Sócrates diz,
por exemplo, que Protágoras não acredita em indivíduos, mas quando refuta Protágoras,
parece estar supondo um indivíduo que antes não havia em uma armadilha que o Protágoras
(na voz de Sócrates) cai (p. 78-79). É como trazer o outro para dialogar com um princípio que
ele não aceita como legítimo. Nas palavras do autor:“trata-se de transposição, traição, detur-
pação? Sim e não, pois se trata também de apropriação crítica, ressignificação e tradução de
um (Protágoras) pelo outro (Sócrates)” (p.79). Eu perguntaria ao autor, de um Protágoras, pelo
outro Protágoras?

10 Um argumento não mencionado pelo autor, mas que corrobora sua tese é que na Repúbli-
ca, do ponto de vista epistemológico, assim como não conseguimos ver o olho que utilizamos
para ver, também não conseguimos entender a dynamis dialética que utilizamos para conhecer.

11 A alma, na medida em que é incorporada, está em toda a extensão corpórea porque se
espalha pela medula e esta instaura o movimento. O Timeu é o lugar de explicações enge-
nhosas para a percepção humana, dentre elas a sustentação de que a percepção ocorre através
da medula (myélos): “a medula é a instância central desse processo de conexão e mediação
entre corpo e alma” (p.95), ligando o racional da alma à cabeça, o impulso do peito e a parte
apetitiva do abdômen. Ela é “a corporeidade sendo pensada em função da viabilização das
funções a serem exercidas pelo psiquismo” (p.95) tendo como principal eixo condutor a
questão do movimento. Outra solução curiosa é a explicação de como ocorre a visão.Temos
a luz que os olhos carregam, que se chocam com a luz solar do dia e também com a luz
própria dos objetos e corpos. É desse encontro que acontece a possibilidade da visão e ver.

12 Como estudante de Platão, veio-me à mente o que a dialética tem haver com a metáfora?
Ou com os símiles e comparações? O autor responde explicando a crítica de Aristóteles: o pro-
blema de Platão é utilizar de metáforas para definir ou enquanto demonstra alguma coisa (p.130).

13 Destaco aqui pequenos erros editoriais que não comprometem a dimensão, importância e
abrangência destes estudos. Na p. 8, anuncia-se que o primeiro ensaio trataria da relação entre
Odisseu e as sereias, o que não ocorre, pois o caso relatado é o entre Odisseu e Demódoco na
corte dos Feácios (p. 11-12). Na p. 36, a palavra “testes” está sobrando, quando se diz “o exame

161

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012



conjunto desses testes testemunhos apresenta”. Na p. 62, nota 3, está faltando algo:“vale notar
que em estudos mais recentes e coloca”. Na p. 107, nota 5, Marques coloca a editora errada
do seu livro Platão, pensador da diferença, em vez de Loyola, é Editora da UFMG. E, por fim,
Puente não referencia a edição da obra grega utilizada para suas traduções.

14 O caso de Filopono, referindo-se à leitura silogística que Aristóteles faz de Demócrito, é
exemplar nesse sentido:“o intelecto está para a verdade como a alma esta para a representação
fenomenal (phainómenon)” (p. 36) ou a ideia de que não existem cores no mundo, nem quali-
dades sensíveis em si mesmas para Demócrito, pois a cor depende do modo como ela aparece
nas composições (rhysmós) que os átomos possuem (p. 56) ou a ideia protagórica “de que a
cor-branca-vista-por-um-olho-que-vê, enquanto vê, pois nada é em si e por si” (p. 74) ou a
ideia de um comentador Pesic, no artigo “Seeing the forms”, que aproxima a teoria de Platão
de Merleau Ponty, Sartre e Levinas (p. 108, nota 21).

162

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 2, p.155-162, outubro, 2012


