
Solidariedade e autonomia individual

Alessandro Pinzani 

alessandro@cfh.ufsc.br

Universidade Federal de Santa Catarina / CNPq, Florianópolis, Santa Catarina,

Brasil

resumo O artigo discute o papel da solidariedade na sociedade pós-convencional, mostran-

do como ela se entrelaça com a noção de uma autonomia individual amparada em direitos

fundamentais. Para este fim, serão considerados dois experimentos mentais pensados por

Joel Feinberg e Eamonn Callan, em seguida, se passará à definição que Jürgen Habermas e

Axel Honneth deram do conceito de solidariedade e, finalmente, serão apresentadas algu-

mas considerações sobre o conceito de autonomia individual.

palavras-chave solidariedade; autonomia; Habermas; Honneth 

1. Dois experimentos mentais

Nos últimos anos difundiu-se aparentemente um certo descontentamen-

to perante teorias da justiça que se concentram exclusiva ou principal-

mente em direitos de indivíduos ou grupos. Não se trata de pôr em

questão o valor prático e o significado teórico do conceito de direitos

individuais ou coletivos; antes, procura-se ampliar a perspectiva a partir da

qual podem ser enfrentadas questões de justiça. Considero a teoria do

reconhecimento de Axel Honneth como sendo uma expressão deste

descontentamento, mas há outros autores que receiam que, ao focalizar os

direitos individuais ou coletivos, as questões de justiça acabem sendo

reduzidas a questões meramente jurídicas. Os seres humanos possuem –

esta é a crítica – necessidades que vão além da necessidade de direitos; as

teorias convencionais, porém, não dispõem de uma linguagem na qual

157

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



tais necessidades possam ser formuladas como exigências de justiça ou ser

entendidas como tais. Isto não significa que qualquer exigência humana

possa tornar-se legitimamente objeto de uma exigência de justiça, já que

isto significaria abrir uma caixa de Pandora.A idéia é antes a de encon-

trar um ponto de vista teórico que nos permita ampliar o espectro das

exigências de justiça legítimas além das meras pretensões jurídicas, sem

por isso ampliar o conceito de justiça a ponto de torná-lo sem sentido

prático – isto é, sem abrir a caixa de Pandora.

Não se trata, então, de substituir as tradicionais teorias da justiça,mas de

integrá-las por meio de uma maior atenção a experiências ou fenômenos

de injustiça que não podem ser descritos apropriadamente na linguagem

dos direitos.O debate acerca do reconhecimento – não somente no senti-

do de Honneth, mas também na versão oferecida por vários teóricos do

multiculturalismo – vai parcialmente nesta direção, embora frequente-

mente prevaleça a dimensão do reconhecimento jurídico. Também o

debate acerca de recursos que não podem ser criados ou garantidos

juridicamente, como por exemplo a solidariedade, aponta para uma

preocupação com aqueles aspectos da vida social que não podem ser obje-

tos de direitos e que contudo são necessários quer para os indivíduos, quer

para a sociedade. Tal necessidade pode ficar mais clara se fizermos um

experimento mental ou, melhor, se nos servirmos de dois experimentos

mentais formulados respectivamente por Joel Feinberg e Eamonn Callan

para entender em que sentido uma sociedade justa precisa de solidariedade.

No seu célebre experimento mental, Feinberg imagina “Nowheresville

– um mundo muito parecido com o nosso, com exceção do fato de que

ninguém ou quase [...] possui direitos”, mas cujos habitantes são particu-

larmente virtuosos e cheios de “benevolência, compaixão, simpatia e

piedade”, virtudes demonstradas na ajuda recíproca que eles prestam uns

aos outros “por motivos de mera compaixão”ou até por dever – ainda que

a tal dever não corresponda direito nenhum (FEINBERG, 1970, 243). O

exemplo de Callan descreve uma situação especularmente contrária: uma

democracia que garante a todos os seus cidadãos, além de todos os direitos

individuais básicos, amplos direitos sociais; que permite até aos estrangeiros

residentes participar no processo decisório; que facilita com medidas de

apoio financeiro a atividade política dos cidadãos e que protege juridica-

mente as minorias. Contudo, seus cidadãos são indivíduos egoístas e

158

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



calculistas, que consideram as instituições como simples meios para

alcançar seus fins particulares e que possuem uma atitude fortemente

preconceituosa em relação a todos os concidadãos que se diferenciem

deles pela cor da pele, pela orientação sexual, pela religião, pela opinião

política etc.Além disso, eles veem nos concidadãos meros concorrentes na

busca pelas prestações e pelos serviços do Estado (CALLAN, 1997, 1 s.).

Se a sociedade descrita por Feinberg se caracteriza pela ausência de direi-

tos e pela relação afetiva de mútua compaixão entre os cidadãos, a descri-

ta por Callan, pelo contrário, se caracteriza por um máximo de direitos

individuais e a ausência de laços afetivos entre os cidadãos.

Deixarei de lado a questão de saber em qual destas sociedades

preferiríamos viver (ainda que se trate de uma questão interessante e cuja

discussão mereceria ser aprofundada ulteriormente) e apontarei, antes,

para a conclusão à qual os dois experimentos mentais parecem nos levar.

Os dois autores, evidentemente, querem mostrar a unilateralidade da

perspectiva a partir da qual cada uma das duas sociedades em questão é

construída (a da compaixão mútua e a dos direitos) e consideram forte-

mente indesejável a ausência de direitos e laços afetivos, respectivamente.

A razão que leva os autores a proclamar tal indesejabilidade não é, contu-

do, exatamente a mesma. Feinberg aponta para o fato de que sem direitos

os indivíduos não podem desenvolver “aquele respeito de si mínimo que

é necessário para ser digno do amor e da estima dos outros” e que pode

ser chamado de “dignidade humana” (FEINBERG, 1970, 250). Callan

insiste mais sobre a instabilidade de uma sociedade do tipo por ele

descrito: “as instituições da democracia liberal parecem aqui prestes ao

colapso porque a moralidade pública compartilhada que um tempo as

vivificava desapareceu, e, portanto, elas sobrevivem somente como um

sistema de tabus sem sentido ou como um modus vivendi entre grupos

antagônicos que as suportarão somente enquanto elas servirem aos seus

interesses” (CALLAN, 1997, 2). A preocupação de Feinberg é com o

respeito de si dos indivíduos, que ele vincula à existência de instituições

como os direitos individuais; a de Callan é com a estabilidade da

sociedade democrática, que ele vincula à existência de uma moralidade

pública compartilhada. Os dois, contudo, apontam ambos para a necessi-

dade de juntar o aspecto meramente institucional (os direitos) com um

aspecto moral ligado à dimensão individual (à compaixão no primeiro

159

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



caso, a uma atitude menos egoísta e mais tolerante no segundo caso).

Poderíamos formular de outra maneira a questão e afirmar que, para os

dois, uma sociedade não pode ser somente justa, mas deve ser também

solidária (no caso de Callan) e vice-versa (no caso de Feinberg). Contu-

do, as razões para isto parecem ser diferentes: uma sociedade justa, mas

não solidária, seria instável; uma solidária, mas não justa, não garantiria a

autoestima dos indivíduos.

A estas duas diferentes razões correspondem duas perspectivas a

partir das quais podemos observar o fenômeno da solidariedade. A

primeira é a perspectiva funcionalista, que vê nele o instrumento que

permite a uma sociedade manter-se íntegra.A segunda considera a soli-

dariedade do ponto de vista moral como uma atitude que os indiví-

duos são obrigados moralmente a assumir em relação aos outros. As

duas perspectivas não se excluem reciprocamente, antes podem inte-

grar-se mutuamente e apontam para o caráter peculiar da solidariedade,

que pode ser por um lado uma força de integração social e por outro

uma atitude moralmente vinculante. Ambas apontam, finalmente, para

uma esfera intersubjetiva superior à das relações privadas (da amizade

ou do amor, por exemplo) e para uma sociedade vista não como um

mero conjunto de indivíduos, mas como uma comunidade – para usar

uma dicotomia (aquela entre sociedade e comunidade) um pouco

simplista, que, embora remeta a Tönnies, não coincide completamente

com a visão deste autor (cf. TÖNNIES, 1887). Segundo Tönnies,

enquanto na sociedade os indivíduos agem simplesmente com base em

cálculos egoísticos e em busca do seu próprio interesse, na comunidade

não somente impera uma vontade comunitária (gemeischaftlicher Wille ou

Wesenwille), que lembra a vontade geral de Rousseau no fato de orien-

tar-se pelo interesse comum, mas – além disso – as relações entre os

membros são relações afetivas modeladas nas relações familiares. O

termo “solidariedade”, se aplicado a uma sociedade, me parece apontar

para esta dimensão afetiva ou sentimental das relações entre os seus

membros e, portanto, para uma visão de tal sociedade nos termos de

uma comunidade (ainda que isto não corresponda – repito-o – à

posição de Tönnies, para o qual a comunidade só pode ter dimensões

territorialmente limitadas, exceto o caso das comunidades religiosas,

que, contudo, representam um tipo específico de comunidade).

160

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



Afirmar, portanto, que uma sociedade precisa, além de uma justiça

meramente jurídica, dispor sobre o recurso da solidariedade entre seus

membros, aponta para uma visão de sociedade diferente (ainda que não

alternativa ou contraditória) daquela das teorias tradicionais da justiça.

Permanece aberta, contudo, a questão da definição do conceito de soli-

dariedade. Nos dois exemplos acima mencionados, por ex., a atitude dos

cidadãos é descrita por Feinberg em termos afetivos recorrendo-se aos

conceitos de compaixão, benevolência, simpatia e piedade, enquanto

Callan se refere a uma genérica moralidade comum baseada numa atitude

que não considere os outros como meros instrumentos ou como

obstáculos para a realização dos próprios fins. Poder-se-ia afirmar que

somente a primeira atitude merece a denominação de solidariedade,

enquanto a segunda se aproximaria mais de uma atitude de respeito da

dignidade alheia como a exigida por Kant. Na realidade, esta objeção

pressupõe que no conceito de solidariedade esteja implícito um elemen-

to afetivo ou emotivo essencial. Esta visão daria lugar a uma comunidade

solidária na qual os vínculos entre os cidadãos são essencialmente víncu-

los afetivos e, portanto, ela aproximaria a solidariedade à amizade aris-

totélica. Parece-me, contudo, que é possível defender uma visão de soli-

dariedade diferente, menos ligada à existência de vínculos afetivos diretos

entre os cidadãos – uma solidariedade mais racional do que emotiva, por

assim dizer, que daria lugar a uma comunidade solidária de outro tipo.

Para definir estes dois tipos de solidariedade me servirei das análises que

Jürgen Habermas e Axel Honneth dedicaram a este conceito.

2. Solidariedade e sociedade: Habermas e Honneth

Em Comentários à ética do discurso Habermas defende uma moral univer-

salista de cunho kantiano (como a própria ética do discurso) das objeções

de inspiração hegeliana de Rüdiger Bubner, mas concorda, interessante-

mente, com uma observação deste autor, segundo a qual só podemos

guiar nossas ações com base no imperativo categórico kantiano ou no

princípio do discurso porque na nossa sociedade tais princípios são

reconhecidos como válidos (HABERMAS, 1991, 33 s.). Habermas

reconhece que “cada moral universalista depende de formas da vida

161

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



favoráveis”. Estas lhe são favoráveis não somente no sentido de produzir

sujeitos que no seu agir se orientam por princípios universais, mas

também porque dispõem de práticas e instituições sociais, políticas e

jurídicas organizadas na base de tais princípios, as quais permitem,

portanto, traduzir deveres morais abstratos em concretas obrigações no

nível da vida cotidiana.“Uma moral universalista precisa também de uma

certa harmonia com instituições políticas e sociais nas quais represen-

tações morais e jurídicas pós-convencionais já estão presentes” (Ib., 25).A

perspectiva moral pode destarte ser vista como uma perspectiva ética –

não no sentido de ser válida somente numa determinada sociedade e

com respeito a um determinado conceito de vida boa, mas porque ela

pode ser tomada somente se nos encontrarmos numa sociedade que

assume tal perspectiva em geral.

Isto leva Habermas a definir a moral como um “dispositivo de segu-

rança” que “compensa uma vulnerabilidade ínsita estruturalmente em

formas de vida socioculturais” (Ib., 14). Neste sentido, um papel central é

desempenhado por um conceito que chamarei de solidariedade 1. Soli-

dariedade 1 surge pela extrema vulnerabilidade do ser humano. Esta últi-

ma, por sua vez, não é “a tangível possibilidade da violação da integridade

de corpo e vida” (a integridade, então, que para muitos representa o

ponto de partida de qualquer concepção moral e de qualquer teoria

jurídica), mas diz respeito ao fato de esta “identidade ser como que

constitucionalmente ameaçada e cronicamente delicada” (Ib., 15). Tal

solidariedade está em relação com o contexto mediado comunicativa-

mente que é necessário para a formação da identidade individual

(conforme a teoria de Mead retomada por Habermas) e que constitui

uma rede sutil de reconhecimento recíproco.

Este “entrelaçamento vital de relações de reconhecimento recíproco”

forma uma rede “de faltas de proteção recíproca e de necessidades de

proteção explícitas” – rede que por sua vez necessita de proteção (Ib., 15

s.). O que deve ser protegido não é somente a integridade dos indivíduos,

mas também a desta rede: assim como “nenhuma pessoa pode afirmar sua

identidade por si só”, ninguém pode “afirmar sua integridade por si só. A

integridade dos indivíduos exige a estabilização” da rede de relações de

reconhecimento recíproco.A exigência de proteção das relações intersub-

jetivas pelas quais os indivíduos constituem sua identidade corresponde a

162

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



um princípio de solidariedade (no sentido de solidariedade 1). Este último

é complementar a um princípio da justiça que por sua vez exige o respeito

da dignidade de cada um.“A justiça [...] diz respeito à liberdade subjetiva

de indivíduos não representáveis; a solidariedade, pelo contrário, diz

respeito ao bem-estar de companheiros fraternizados numa forma de vida

intersubjetivamente compartilhada” (Ib., 16) e, portanto, diz respeito à

própria forma de vida.A moral não pode proteger “os direitos dos indiví-

duos sem [proteger] o bem-estar da comunidade à qual eles pertencem”.

Portanto, solidariedade 1 não diz respeito diretamente ao interesse

pelo bem-estar de outros, mas ao interesse pela manutenção de uma rede

social íntegra. Disto não deriva um princípio moral, mas um princípio

que exige a promoção do bem-estar dos outros enquanto companheiros

“numa forma de vida intersubjetivamente compartilhada”, isto é, a

promoção do bem-estar da própria forma de vida e a proteção das

relações intersubjetivas; tal princípio não exige, porém, a promoção (nem

mesmo a consideração) do bem-estar dos outros enquanto tais. A

proteção da integridade da forma de vida leva, então, à proteção da inte-

gridade de sujeitos morais; neste sentido, solidariedade 1 tem a ver com a

moralidade e não somente com a eticidade; por outro lado, trata-se de

um interesse indireto pelo bem-estar dos outros: o que conta é, sobretu-

do, a manutenção de uma rede social íntegra.

Em Direito e democracia, Habermas introduz um segundo tipo de soli-

dariedade, que chamarei de solidariedade 2 e que não possui um caráter

normativo imediato.Trata-se de um conceito socioteórico que Habermas

não define diretamente, mas do qual é possível elaborar uma definição a

partir de vários passos do texto. Ela consiste num consenso de fundo

prévio relativo a valores compartilhados intersubjetivamente pelos quais

os atores se orientam e nasce num contexto ético de hábitos, lealdades e

confiança recíproca, com base no qual podem ser solucionados os confli-

tos que surgem em contextos de interação (Habermas fala em “estruturas

pretensiosas de reconhecimento recíproco, as quais nós descobrimos nas

condições de vida concreta”: HABERMAS 1997, I 107). Como força de

integração social, a solidariedade 2 é um dos três recursos a partir dos

quais “as sociedades modernas satisfazem suas necessidades de integração

e de regulação” (Ibidem, II 22). Os outros dois recursos são o dinheiro e

o poder administrativo, que são os meios, respectivamente, do sistema da

163

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



economia e do da administração. A oposição entre mundo da vida e

sistema, central no pensamento habermasiano, emerge, então, aqui como

a oposição entre solidariedade, por um lado, e dinheiro e poder adminis-

trativo, por outro. Das três forças de integração social, a solidariedade

parece ser a mais fraca. Com efeito, por um lado, os dois sistemas da

economia e da administração tendem a colonizar o mundo da vida

através dos meios do dinheiro e do poder administrativo. Por outro lado,

a crescente complexidade da sociedade e dos processos de racionalização

tornam impossível dispor de um potencial solidário sociointegrativo sufi-

ciente.Abre-se uma “lacuna de solidariedade” que pode ser preenchida

somente pelo direito. Com efeito, em reação ao processo de racionaliza-

ção característico da modernidade o direito recebe uma dupla função: sua

primeira tarefa consiste em opor-se ao processo de colonização do

mundo da vida1; a segunda tarefa é a de assegurar solidariedade social (ou

seja, solidariedade 2) nas sociedades (Ib., I 65). Os contextos de interação

nos quais “os conflitos antes eram resolvidos eticamente, na base do

costume, da lealdade ou da confiança” são agora juridificados (Ib., I 105).

Visto que já não há valores comuns, o consenso não é alcançado por

meio deles, mas por meio de procedimentos regulados juridicamente que

produzem de forma democrática normas jurídicas. A solidariedade é

formalizada numa espécie de lealdade procedimental (isto é, de lealdade

para com procedimentos democráticos de produção do direito) que

supera a fraqueza motivacional dominante nas modernas sociedades secu-

larizadas, já que “sem a retaguarda de cosmovisões metafísicas ou reli-

giosas imunes à crítica, as orientações práticas só podem ser obtidas, em

última instância, através de argumentações” e estas últimas precisam de

regras rígidas (Ib., I 132). Mas diferentemente de cosmovisões metafísicas

ou religiosas imunes à crítica, as argumentações possuem uma força moti-

vacional muito fraca; por isso, em escritos mais recentes Habermas salien-

ta a importância na sociedade contemporânea da religião como fonte de

solidariedade (cf. HABERMAS, 2007 e 2008).

A partir dos dois conceitos de solidariedade introduzidos por Haber-

mas podemos, portanto, formular uma definição que reúne diferentes

aspectos. Ela é, em primeiro lugar, uma força de integração social e

constitui como tal um recurso fundamental para garantir a estabilidade da

sociedade.Tal estabilidade, contudo, não é um fim em si mesmo, mas é

164

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



necessária para garantir a integridade dos indivíduos. Solidariedade 1 e

solidariedade 2 acabam fundindo-se uma na outra; a perspectiva

funcional e a moral se sobrepõem. Solidariedade não é entendida aqui

como uma atitude ligada às emoções ou aos sentimentos dos indivíduos,

mas à sua preocupação com a integridade do tecido de relações social. Ela

pode ser o resultado até de uma preocupação interessada com a integri-

dade da própria forma de vida, e não necessariamente resultar de uma

preocupação com o bem-estar dos outros, como vimos. Um tal ponto de

vista “egoísta”, contudo, possui uma força motivacional fraca.A esta difi-

culdade concernente ao lado subjetivo da motivação individual se acres-

centa outra de caráter objetivo: a solidariedade é extremamente frágil, por

ser constantemente ameaçada pelos meios do dinheiro e do poder

administrativo.A solução oferecida por Habermas (o direito preenche a

lacuna de solidariedade) aponta para uma possível definição do papel da

solidariedade em condições de (1) fraqueza motivacional e de (2) colo-

nização do mundo da vida pelos sistemas da economia e da adminis-

tração, já que a ação do direito se opõe a este último fenômeno e alivia

os indivíduos do peso de encontrar a motivação necessária para assumir

uma atitude solidária. A solidariedade se transforma assim em “lealdade

procedimental”: eu manifesto minha solidariedade para com os conci-

dadãos na medida em que garanto minha lealdade a procedimentos

democráticos de produção do direito que visam à integridade da

sociedade. Em outras palavras, não preciso cuidar ativamente e em

primeira pessoa diretamente do bem-estar dos outros, mas do funciona-

mento de mecanismos de produção jurídica que garantem tal bem-estar.

Antes de tirar minhas conclusões da posição habermasiana, gostaria

compará-la com a de Axel Honneth. Em Luta por reconhecimento, Honneth

identifica na solidariedade uma das três formas de reconhecimento

fundamentais para a formação de uma identidade individual íntegra (as

outras duas são o amor e o direito). Na esteira de Hegel, Honneth

constrói uma tríade de formas de relacionamento inter-humano que

possui uma estrutura dialética (ainda que o próprio Honneth não chame

a atenção para este ponto – talvez para não dar a impressão de ficar numa

ótica exclusivamente hegeliana, em vez de usar o modelo hegeliano

somente como uma base para uma teoria ancorada nos resultados de

pesquisas cientificas empíricas). Em Hegel, os três momentos que

165

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



constituem a eticidade são a família, a sociedade civil e o Estado. Neles os

indivíduos entram em diferentes tipos de relações entre si e assumem

diferentes atitudes.As relações familiares são de natureza afetiva e imedia-

ta, enquanto na sociedade civil os indivíduos se enfrentam como sujeitos

isolados e egoístas que veem nos outros meros instrumentos para a satis-

fação recíproca das carências. É na sociedade civil que as categorias jurídi-

cas abstratas da primeira seção da Filosofia do direito (a seção dedicada ao

“Direito abstrato”, justamente) se tornam direitos e deveres concretos.

No Estado, finalmente, os indivíduos estabelecem entre si relações que

não são exclusivamente afetivas, nem meramente jurídicas. Longe de ver

nos concidadãos alternativamente ou consangüíneos (irmãos), ou simples

meios para satisfazer suas necessidades, o cidadão assume em relação a eles

uma atitude que o leva a reconhecer neles os membros de uma comu-

nidade à qual ele também pertence e que compartilha interesses gerais

superiores àqueles egoístas dos indivíduos. Por esta razão, ele reconhece

também a necessidade não somente de superar seu egoísmo em prol do

bem comum, mas de identificar seu interesse pessoal com o da comu-

nidade estatal. Neste sentimento, que Hegel chama de patriotismo,

podemos ver uma forma de solidariedade, entendida como uma preocu-

pação com o bem-estar da comunidade que o sujeito forma com os

outros – preocupação que vai além do mero cálculo.

Parece-me que na tríade amor-direito-solidariedade descrita por

Honneth está presente uma dialética análoga. Se as relações amorosas (que

são relações primárias, já que levam à constituição do próprio sujeito e lhe

dão autoconfiança) representam o momento do imediato, as relações

jurídicas (que atribuem direitos aos indivíduos e lhes dão autorrespeito)

consideram os sujeitos como indivíduos isolados, meras pessoas jurídicas

detentoras de direitos e deveres, enquanto – finalmente – nas relações

comunitárias (que dão aos indivíduos autoestima) a exterioridade das

relações jurídicas é suprassumida (termo que Honneth, obviamente, não

utiliza) numa relação solidária de cuidado ativo entre os membros da

comunidade.Destarte, a solidariedade se apresenta como uma atitude dota-

da de uma tonalidade emotiva impensável nas relações jurídicas.Vale a pena

considerar a passagem central na qual Honneth expõe esta diferença:

Relações dessa espécie podem se chamar “solidárias” porque elas não

despertam somente a tolerância [passiva] para com a particularidade

166

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



individual da outra pessoa, mas também o interesse afetivo por essa

particularidade: só na medida em que eu cuido ativamente de que suas

propriedades, estranhas a mim, possam se desdobrar, os objetivos que

nos são comuns passam a ser realizáveis (HONNETH, 2003, 210 s.,

grifo meu).

A solidariedade se traduz num cuidado ativo direto com o bem-estar

alheio – cuidado baseado num interesse afetivo e não meramente

racional. Somente desta maneira será possível realizar os objetivos comuns

que definem, hegelianamente, a comunidade política (ainda que

Honneth não exigisse dos indivíduos que eles fizessem de tais objetivos

comuns seus objetivos individuais – e esta é, com certeza, uma impor-

tante diferença entre ele e Hegel). Numa sociedade pós-tradicional, o

objetivo comum é o de garantir a todos os membros a possibilidade de

desdobrar suas qualidades para realizar planos de vida boa cuja determi-

nação, contudo, é operada pelos próprios indivíduos e não pela comu-

nidade, como numa sociedade tradicional. Em tal contexto, afirma

Honneth,“o conceito de eticidade refere-se agora ao todo das condições

intersubjetivas das quais se pode demonstrar que servem à autorrealização

individual na qualidade de pressupostos normativos” (ib., 271 s.). Tais

condições devem ser o mais amplas e formais possível para evitar impor

aos indivíduos modelos de vida boa que eles não escolheram. Deste

ponto de vista, um papel fundamental é desempenhado pelos direitos

individuais e, portanto, pelo reconhecimento jurídico. Isto leva Honneth

a afirmar que “a questão de saber em que medida a solidariedade tem de

entrar no contexto das condições de uma eticidade pós-tradicional não

pode ser explicada sem uma referência aos princípios jurídicos” (ib., 278).

Permanece aberta, então, a questão de quais são os valores materiais que

a solidariedade pós-tradicional deveria tentar realizar e o próprio

Honneth se recusa a dar uma resposta a tal questão já que “isso não é mais

assunto da teoria, mas sim do futuro das lutas sociais” (ib., 280).

As análises de Habermas e Honneth nos apresentam um conceito de

solidariedade típico de uma sociedade pós-tradicional, isto é, de uma

sociedade que não dispõe de valores materiais comuns nos quais todos os

cidadãos se possam reconhecer e que, portanto, é obrigada a recorrer a

princípios jurídicos gerais que permitam a cada membro realizar-se com

167

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



base em valores escolhidos livremente. Neste contexto, a solidariedade

parece reduzir-se a uma atitude de cuidado com as condições formais da

autorrealização individual, mais do que com o bem-estar dos conci-

dadãos. Honneth menciona um “interesse afetivo” pelos planos de vida

particulares dos outros, mas ao final atribui um papel central aos direitos

individuais e não deixa claro se a solidariedade exige dos cidadãos apoiar

diretamente as tentativas de autorrealização dos concidadãos ou somente

apoiar as instituições jurídicas que possibilitam tais tentativas.

Emerge aqui uma complicada relação entre primeira pessoa singular e

primeira pessoa plural, entre “eu” e “nós”. Normalmente, o conceito de

solidariedade é conexo à idéia de uma comunidade cujos membros se

identificam em algo comum (uma história, uma cultura, uma religião,

uma língua ou até um destino, como na idéia de uma Schicksalgemein-

schaft). Na linguagem da solidariedade os verbos se conjugam na primeira

pessoa plural, por assim dizer. Ora, Habermas e Honneth chamam nossa

atenção para o fato de que nas sociedades pós-convencionais o elemento

comum ao redor do qual surge um senso de pertença e de solidariedade

é formado pelos princípios jurídicos que garantem aos indivíduos o

espaço para formar sua identidade de maneira íntegra e para alcançar sua

autorrealização. Isto faz com que em tais sociedades o objeto da soli-

dariedade não seja a comunidade em si, mas seus membros como indiví-

duos. O “nós” da comunidade solidária se preocupa com o bem-estar de

cada membro, não da comunidade como um todo. Portanto, o “nós”

cuida dos “eus”, e, ao fazer isto, em primeiro lugar, torna ainda mais

impossível a volta a uma situação como aquela típica das sociedades

convencionais. Nestas o elemento comum não é meramente formal em

relação à definição de um plano de vida boa – como no caso da igual-

dade de direitos –, mas possui um conteúdo material, isto é, oferece aos

membros modelos concretos de vida boa. Em segundo lugar, porém, o

fato de a solidariedade garantir aos indivíduos espaços sempre mais

amplos de autorrealização pode solapar a própria base consensual sobre a

qual ela se funda. O risco, em suma, é de tornar os indivíduos tão indi-

vidualistas a ponto de transformá-los em egoístas desinteressados dos

outros. Daí a lacuna de solidariedade que o direito é obrigado a

preencher, como no modelo habermasiano. Destarte, parece que nos

movimentamos num dilema: a solidariedade entendida como reconheci-

168

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



mento do direito de cada membro da sociedade à autorrealização pode

acabar solapando suas bases e ameaçar quer a integridade da sociedade,

quer as possibilidades de os indivíduos se autorrealizarem. Seria, contudo,

impossível pensar para uma sociedade pós-tradicional outra forma de

solidariedade que esta ligada à autonomia individual.

3. Solidariedade e autonomia 

Eu gostaria de finalizar esta apresentação tentando esboçar uma teoria

da autonomia individual que faça justiça às teorias de Habermas e

Honneth acima apresentadas e, portanto, à noção de solidariedade por

eles desenvolvida, mas que – ao mesmo tempo – tente ir um pouco

além de tal noção.

Atribuímos autonomia a um sujeito quando ele é capaz de agir

conforme um projeto pessoal de vida boa (projeto que, contudo, pode ser

inspirado por modelos pré-existentes) e de considerar a si e a outros

sujeitos como capazes de estabelecer relações de direitos e deveres (em

outras palavras: quando é capaz de ver a si e aos outros como titulares de

direitos e possuidores de deveres). Esta definição se refere àquele que

podemos chamar de grau mínimo de autonomia, já que esta última é

uma qualidade que pode ser possuída de forma maior ou menor: a

autonomia de um sujeito se torna maior (1) quanto mais ele constrói seu

projeto de vida boa de forma independente dos modelos fornecidos pelo

seu ambiente mais próximo (a família, o âmbito social mais restrito, sua

cultura etc.) e (2) quanto mais ele atribui (a si e aos outros) direitos e

deveres com base em princípios universais e não locais ou sociais.

Enquanto no caso (1) uma maior autonomia é relevante somente para o

próprio sujeito, já que se trata de ampliar as possibilidades de vida boa

dele (este conceito pode ser aproximado ao de capabilidades usado por

Amartya Sen e – num sentido um pouco diferente – por Martha Nuss-

baum), no caso (2) ela se torna relevante para os outros também.Assim,

um indivíduo capaz de imaginar para si modelos de vida condenados

pelo seu ambiente social mais próximo (por ex. uma mulher proveniente

de uma família tradicional e machista que resolva viver sozinha, à custa de

transferir-se para outra cidade) aumenta suas chances de viver uma vida

169

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



boa; um indivíduo que passe a considerar outros indivíduos de maneira

diferente daquela em que o seu ambiente os considera e lhes atribua mais

direitos (por exemplo um irmão da mulher acima mencionada que passe

a considerar moralmente legítima uma escolha de vida como a da irmã e

atribua às mulheres direitos que os outros membros da sua família ainda

lhes denegam com base em suas visões machistas), contribui para criar

um ambiente mais favorável a estes outros indivíduos e aos seus planos de

vida. Deste ponto de vista, o desenvolvimento de uma maior autonomia

neste segundo sentido poderia até ser considerado objeto de uma obri-

gação moral seja por parte do próprio indivíduo, seja por parte das insti-

tuições sociais e políticas. Naturalmente, as próprias instituições represen-

tam na maioria das vezes o principal obstáculo para o desenvolvimento

deste segundo tipo de autonomia nos sujeitos e, às vezes, até do primeiro

tipo de autonomia: famílias, clãs, comunidades religiosas, igrejas, castas,

grupos políticos antiliberais, etc. oferecem ao indivíduo elementos funda-

mentais de orientação moral fornecendo valores e modelos, mas

frequentemente o prendem numa visão rígida e restrita do mundo e das

categorias morais de lícito e de ilícito.2

Um ulterior obstáculo ao desenvolvimento da autonomia é represen-

tado pela falta de bens primários no sentido rawlsiano, e primariamente

de bens materiais essenciais para a sobrevivência física do sujeito e para

uma vida minimamente saudável: uma alimentação variada, uma moradia

digna e assistência sanitária básica gratuita fazem parte destes bens mate-

riais essenciais. Deste ponto de vista, podemos recorrer a uma considera-

ção feita por Martha Nussbaum. Na opinião de Nussbaum, uma

“sociedade decente” deveria garantir a dignidade dos seus membros não

somente de forma negativa, omitindo ações diretamente humilhantes,

mas também de forma positiva. Ela deveria criar um “ambiente” que

possibilitasse o desenvolvimento do respeito de si (NUSSBAUM, 2004,

282). Nussbaum apresenta o exemplo da miséria, que em muitas

sociedades é considerada uma situação humilhante. Isto leva frequente-

mente à condenação moral dos próprios pobres, como se eles fossem

responsáveis pela sua situação – por falta de vontade, por preguiça, por

corrupção moral etc. Nussbaum é da opinião de que uma sociedade

decente deveria equipar seus membros com um conjunto mínimo de

capabilidades (que ela define como as condições – internas, psicológicas ou

170

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



externas, ambientais – que permitem aos indivíduos escolher livremente

entre diferentes opções de vida).3 Em particular, a filósofa salienta uma

delas, que remete à teoria do reconhecimento de Honneth: cada indiví-

duo deveria possuir “as bases sociais do respeito de si e da não-humi-

lhação a ponto de ser tratado como um ser digno, cujo valor é igual ao

dos outros” (ib., 283). Já que um tal conjunto de capabilidades possui uma

base econômica, esta última deveria ser garantida institucionalmente,

quando não haja a possibilidade de satisfazer de outra forma as exigências

básicas dos indivíduos. Medidas como a concessão de ajudas econômicas,

a introdução de uma renda básica mínima ou a implementação de

programas governamentais como, por exemplo, o Bolsa-Família brasileiro,

deveriam ser vistos como tentativas de ajudar os indivíduos a desenvolver

suas capabilidades quando eles não disponham de outras possibilidades para

fazer isso autonomamente. Ao mesmo tempo, tais medidas representam

tentativas de ajudar estes indivíduos a sair de uma situação humilhante

como a pobreza extrema.

A partir destas considerações cabe a pergunta se a solidariedade própria

das sociedades pós-convencionais, que se preocupa primeiramente com as

condições formais (jurídicas) da autonomia individual (entendida como

capacidade de desenvolver uma identidade íntegra e como autorrealiza-

ção) não deveria ser estendida para as condições materiais mínimas de tal

autonomia. Em outras palavras: os membros de uma comunidade deve-

riam ocupar-se de garantir (num nível mínimo) o exercício concreto da

autonomia de cada um deles e não simplesmente permitir um exercício

meramente teórico ou formal de tal autonomia.A questão é se isto impli-

ca num simples dever de ajudar diretamente os concidadãos.

Se respondermos positivamente a tal pergunta, parece-me que nos

movimentaremos na direção de uma situação parecida com aquela do

experimento mental de Feinberg, já que as possibilidades concretas que

cada membro teria de desenvolver sua autonomia dependeriam em últi-

ma análise da solidariedade imediata dos outros e não seriam objetos de

direitos independentes da boa vontade dos concidadãos. Sugiro, portan-

to, que a solidariedade em questão seja entendida de maneira a implicar

um dever de ajuda indireto: os cidadãos se limitariam a criar e sustentar

instituições que ofereçam aos indivíduos a possibilidade concreta de

desenvolver sua autonomia. Isto, contudo, não evitaria o risco de cair

171

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



numa situação análoga àquela descrita por Callan (no pior dos casos) ou

no dilema acima mencionado da solidariedade que solapa sua própria

base. Para fugir a tal risco seria necessário, porém, desenvolver um tipo

de solidariedade mais “densa”, ligada a valores e visões da vida boa

compartilhados por todos – uma solidariedade impossível de ser alcança-

da numa sociedade pós-convencional, como já disse. Por isso, a melhor

solução (ainda que se trate de um “sucedâneo”, para usar uma expressão

kantiana) é traduzir a solidariedade do nosso modelo (e do modelo

habermasiano e honnethiano) em instituições as mais estáveis possível e

subtraídas ao arbítrio de maiorias volúveis e potencialmente tirânicas.

Isto pode implicar a constitucionalização de direitos ligados às condições

mínimas para uma vida autônoma (por exemplo do direito a uma renda

mínima básica), mas neste ponto devemos concordar com Honneth e

deixar que cada comunidade política resolva este tipo de questão com

base nos êxitos dos debates e das lutas sociais que sua cultura política e

pública tornar possíveis.

1 “Os meios de regulação – dinheiro e poder administrativo – são ancorados no mundo da

vida através da institucionalização jurídica dos mercados e das organizações burocráticas”

(HABERMAS 1997, I 104 s.). Sob tais premissas, o direito “detém uma função de charneira

entre sistema e mundo da vida” (Ib., I 82) e se torna “uma correia de transmissão abstrata e

obrigatória através da qual é possível passar solidariedade para as condições anônimas e

sistematicamente mediadas de uma sociedade complexa” (Ib., I 107).

2 Caberia, neste sentido, falar do peso da cultura e do ambiente social, em particular sobre as

mulheres, mas não farei isso neste contexto.

3 Estou consciente de que esta é uma definição simplificada do conceito de capability assim

como Nussbaum o usa, mas acho que neste contexto ele é suficiente. Não entrarei na questão

se é preferível a definição de capability oferecida por ela ou aquela desenvolvida por Sen (que,

pessoalmente, considero mais interessante).

Referências bibliográficas

CALLAN, E. 1997. Creating Citizens. Political Education and Liberal

Democracy. Oxford: Oxford University Press.

172

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



FEINBERG, J. 1970.“The Nature and Value of Rights”. In The Journal

of Value Inquiry. 4/4, p. 243-257.

HABERMAS, J. 1991. Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.

_______. 1997. Direito e democracia: entre faticidade e validade.Trad. F. B.

Siebeneichler. Rio de Janeiro:Tempo Brasileiro. 2 vols.

_______. 2007. Entre naturalismo e religião: estudos filosóficos.Trad. F. B.

Siebeneichler. Rio de Janeiro:Tempo Brasileiro.

_______. 2008.“Ein Bewußtsein von dem, was fehlt / Eine Replik”.

In REDER, M., e SCHMIDT, J., orgs., Ein Bewußtsein von dem, was

fehlt. Eine Diskussion mit Jürgen Habermas. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, p.

26-36 e 94-107.

HONNETH,A. 2003. Luta por reconhecimento.A gramática moral dos

conflitos sociais.Trad. L. Repa. São Paulo: Editora 34.

NUSSBAUM, M. 2004. Hiding from Humanity. Disgust, Shame, and the

Law. Princeton: Princeton University Press.

TÖNNIES, F. 1887. Gemeinschaft und Gesellschaft. Leipzig: Reislad.

173

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010


