157

Solidariedade e autonomia individual

Alessandro Pinzani

alessandro@cth.ufsc.br

Universidade Federal de Santa Catarina / CNPq, Floriandpolis, Santa Catarina,
Brasil

resumo O artigo discute o papel da solidariedade na sociedade pds-convencional, mostran-
do como ela se entrelaga com a no¢do de uma autonomia individual amparada em direitos
fundamentais. Para este fim, serdo considerados dois experimentos mentais pensados por
Joel Feinberg e Eamonn Callan, em seguida, se passara a definicao que Jiirgen Habermas e
Axel Honneth deram do conceito de solidariedade e, finalmente, serdo apresentadas algu-
mas consideracdes sobre o conceito de autonomia individual.

palavras-chave solidariedade; autonomia; Habermas; Honneth

1. Dois experimentos mentais

Nos tltimos anos difundiu-se aparentemente um certo descontentamen-
to perante teorias da justica que se concentram exclusiva ou principal-
mente em direitos de individuos ou grupos. Nao se trata de por em
questio o valor pratico e o significado tedrico do conceito de direitos
individuais ou coletivos; antes, procura-se ampliar a perspectiva a partir da
qual podem ser enfrentadas questdes de justica. Considero a teoria do
reconhecimento de Axel Honneth como sendo uma expressio deste
descontentamento, mas ha outros autores que receiam que, ao focalizar os
direitos individuais ou coletivos, as questdes de justica acabem sendo
reduzidas a questdes meramente juridicas. Os seres humanos possuem —
esta ¢ a critica — necessidades que vio além da necessidade de direitos; as
teorias convencionais, porém, nio dispéoem de uma linguagem na qual

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



158

tais necessidades possam ser formuladas como exigéncias de justica ou ser
entendidas como tais. Isto ndo significa que qualquer exigéncia humana
possa tornar-se legitimamente objeto de uma exigéncia de justi¢a, ja que
isto significaria abrir uma caixa de Pandora. A idéia é antes a de encon-
trar um ponto de vista tedrico que nos permita ampliar o espectro das
exigéncias de justi¢a legitimas além das meras pretensdes juridicas, sem
por isso ampliar o conceito de justi¢a a ponto de torna-lo sem sentido
pratico — isto é, sem abrir a caixa de Pandora.

Nio se trata, entio, de substituir as tradicionais teorias da justica, mas de
integra-las por meio de uma maior aten¢io a experiéncias ou fenomenos
de injustica que nio podem ser descritos apropriadamente na linguagem
dos direitos. O debate acerca do reconhecimento — ndo somente no senti-
do de Honneth, mas também na versio oferecida por varios tedricos do
multiculturalismo — vai parcialmente nesta dire¢io, embora frequente-
mente prevaleca a dimensio do reconhecimento juridico. Também o
debate acerca de recursos que nio podem ser criados ou garantidos
juridicamente, como por exemplo a solidariedade, aponta para uma
preocupag¢io com aqueles aspectos da vida social que nio podem ser obje-
tos de direitos e que contudo sdo necessarios quer para os individuos, quer
para a sociedade. Tal necessidade pode ficar mais clara se fizermos um
experimento mental ou, melhor, se nos servirmos de dois experimentos
mentais formulados respectivamente por Joel Feinberg e Eamonn Callan
para entender em que sentido uma sociedade justa precisa de solidariedade.

No seu célebre experimento mental, Feinberg imagina *“Nowheresville
—um mundo muito parecido com o nosso, com exce¢ao do fato de que
ninguém ou quase [...] possui direitos”, mas cujos habitantes sio particu-
larmente virtuosos e cheios de “benevoléncia, compaixio, simpatia e
piedade”, virtudes demonstradas na ajuda reciproca que eles prestam uns
aos outros “por motivos de mera compaixao” ou até por dever — ainda que
a tal dever nio corresponda direito nenhum (FEINBERG, 1970, 243). O
exemplo de Callan descreve uma situagio especularmente contraria: uma
democracia que garante a todos os seus cidadios, além de todos os direitos
individuais basicos, amplos direitos sociais; que permite até aos estrangeiros
residentes participar no processo decisorio; que facilita com medidas de
apoio financeiro a atividade politica dos cidaddos e que protege juridica-
mente as minorias. Contudo, seus cidadios sio individuos egoistas e

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



159

calculistas, que consideram as instituicdes como simples meios para
alcancar seus fins particulares e que possuem uma atitude fortemente
preconceituosa em relacio a todos os concidadios que se diferenciem
deles pela cor da pele, pela orientacdo sexual, pela religido, pela opinido
politica etc. Além disso, eles veem nos concidadios meros concorrentes na
busca pelas prestacdes e pelos servicos do Estado (CALLAN, 1997, 1 s.).
Se a sociedade descrita por Feinberg se caracteriza pela auséncia de direi-
tos e pela relacio afetiva de matua compaixio entre os cidaddos, a descri-
ta por Callan, pelo contrario, se caracteriza por um maximo de direitos
individuais e a auséncia de lacos afetivos entre os cidadios.

Deixarei de lado a questio de saber em qual destas sociedades
prefeririamos viver (ainda que se trate de uma questio interessante e cuja
discussio mereceria ser aprofundada ulteriormente) e apontarei, antes,
para a conclusio a qual os dois experimentos mentais parecem nos levar.
Os dois autores, evidentemente, querem mostrar a unilateralidade da
perspectiva a partir da qual cada uma das duas sociedades em questio é
construida (a da compaixdo mutua e a dos direitos) e consideram forte-
mente indesejavel a auséncia de direitos e lagos afetivos, respectivamente.
A razdo que leva os autores a proclamar tal indesejabilidade nio ¢, contu-
do, exatamente a mesma. Feinberg aponta para o fato de que sem direitos
os individuos nio podem desenvolver “aquele respeito de si minimo que
¢ necessario para ser digno do amor e da estima dos outros” e que pode
ser chamado de “dignidade humana” (FEINBERG, 1970, 250). Callan
insiste mais sobre a instabilidade de uma sociedade do tipo por ele
descrito: “as institui¢des da democracia liberal parecem aqui prestes ao
colapso porque a moralidade publica compartilhada que um tempo as
vivificava desapareceu, e, portanto, elas sobrevivem somente como um
sistema de tabus sem sentido ou como um modus vivendi entre grupos
antagdnicos que as suportario somente enquanto elas servirem aos seus
interesses” (CALLAN, 1997, 2). A preocupacio de Feinberg é com o
respeito de si dos individuos, que ele vincula a existéncia de instituigdes
como os direitos individuais; a de Callan é com a estabilidade da
sociedade democratica, que ele vincula a existéncia de uma moralidade
publica compartilhada. Os dois, contudo, apontam ambos para a necessi-
dade de juntar o aspecto meramente institucional (os direitos) com um
aspecto moral ligado a dimensio individual (2 compaixio no primeiro

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



160

caso, a uma atitude menos egoista e mais tolerante no segundo caso).
Poderiamos formular de outra maneira a questdo e afirmar que, para os
dois, uma sociedade nio pode ser somente justa, mas deve ser também
solidaria (no caso de Callan) e vice-versa (no caso de Feinberg). Contu-
do, as razdes para isto parecem ser diferentes: uma sociedade justa, mas
nio solidaria, seria instavel; uma solidaria, mas nio justa, nio garantiria a
autoestima dos individuos.

A estas duas diferentes razdes correspondem duas perspectivas a
partir das quais podemos observar o fenémeno da solidariedade. A
primeira é a perspectiva funcionalista, que vé nele o instrumento que
permite a uma sociedade manter-se integra. A segunda considera a soli-
dariedade do ponto de vista moral como uma atitude que os indivi-
duos sio obrigados moralmente a assumir em relacio aos outros. As
duas perspectivas nio se excluem reciprocamente, antes podem inte-
grar-se mutuamente e apontam para o carater peculiar da solidariedade,
que pode ser por um lado uma forca de integra¢do social e por outro
uma atitude moralmente vinculante. Ambas apontam, finalmente, para
uma esfera intersubjetiva superior a das relacdes privadas (da amizade
ou do amor, por exemplo) e para uma sociedade vista ndio como um
mero conjunto de individuos, mas como uma comunidade — para usar
uma dicotomia (aquela entre sociedade e comunidade) um pouco
simplista, que, embora remeta a TOnnies, nio coincide completamente
com a visio deste autor (cf. TONNIES, 1887). Segundo Té&nnies,
enquanto na sociedade os individuos agem simplesmente com base em
calculos egoisticos e em busca do seu proprio interesse, na comunidade
nio somente impera uma vontade comunitaria (gemeischaftlicher Wille ou
Wesenwille), que lembra a vontade geral de Rousseau no fato de orien-
tar-se pelo interesse comum, mas — além disso — as relagdes entre os
membros sio relacdes afetivas modeladas nas relagdes familiares. O
termo “solidariedade”, se aplicado a uma sociedade, me parece apontar
para esta dimensdo afetiva ou sentimental das relagdes entre os seus
membros e, portanto, para uma visio de tal sociedade nos termos de
uma comunidade (ainda que isto nio corresponda — repito-o — a
posicdo de TOnnies, para o qual a comunidade s6 pode ter dimensdes
territorialmente limitadas, exceto o caso das comunidades religiosas,
que, contudo, representam um tipo especifico de comunidade).

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



161

Afirmar, portanto, que uma sociedade precisa, além de uma justica
meramente juridica, dispor sobre o recurso da solidariedade entre seus
membros, aponta para uma visio de sociedade diferente (ainda que nio
alternativa ou contraditoria) daquela das teorias tradicionais da justica.
Permanece aberta, contudo, a questio da defini¢io do conceito de soli-
dariedade. Nos dois exemplos acima mencionados, por ex., a atitude dos
cidadios é descrita por Feinberg em termos afetivos recorrendo-se aos
conceitos de compaixio, benevoléncia, simpatia e piedade, enquanto
Callan se refere a uma genérica moralidade comum baseada numa atitude
que nio considere os outros como meros instrumentos ou COMoO
obstaculos para a realizacio dos proprios fins. Poder-se-ia afirmar que
somente a primeira atitude merece a denomina¢io de solidariedade,
enquanto a segunda se aproximaria mais de uma atitude de respeito da
dignidade alheia como a exigida por Kant. Na realidade, esta objecio
pressupoe que no conceito de solidariedade esteja implicito um elemen-
to afetivo ou emotivo essencial. Esta visio daria lugar a uma comunidade
solidaria na qual os vinculos entre os cidadios sio essencialmente vincu-
los afetivos e, portanto, ela aproximaria a solidariedade a amizade aris-
totélica. Parece-me, contudo, que ¢é possivel defender uma visio de soli-
dariedade diferente, menos ligada a existéncia de vinculos afetivos diretos
entre os cidadios — uma solidariedade mais racional do que emotiva, por
assim dizer, que daria lugar 2 uma comunidade solidaria de outro tipo.
Para definir estes dois tipos de solidariedade me servirei das analises que
Jurgen Habermas e Axel Honneth dedicaram a este conceito.

2. Solidariedade e sociedade: Habermas e Honneth

Em Comentarios a ética do discurso Habermas defende uma moral univer-
salista de cunho kantiano (como a propria ética do discurso) das objecdes
de inspiracio hegeliana de Riidiger Bubner, mas concorda, interessante-
mente, com uma observacio deste autor, segundo a qual s6 podemos
guiar nossas a¢cdes com base no imperativo categorico kantiano ou no
principio do discurso porque na nossa sociedade tais principios sio
reconhecidos como vilidos (HABERMAS, 1991, 33 s.). Habermas
reconhece que “cada moral universalista depende de formas da vida

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



162

favoraveis”. Estas lhe sdo favoraveis nio somente no sentido de produzir
sujeitos que no seu agir se orientam por principios universais, mas
também porque dispdem de praticas e instituigdes sociais, politicas e
juridicas organizadas na base de tais principios, as quais permitem,
portanto, traduzir deveres morais abstratos em concretas obrigagdes no
nivel da vida cotidiana.“Uma moral universalista precisa também de uma
certa harmonia com institui¢des politicas e sociais nas quais represen-
tagcdes morais e juridicas pos-convencionais ja estao presentes” (Ib., 25). A
perspectiva moral pode destarte ser vista como uma perspectiva ética —
nio no sentido de ser valida somente numa determinada sociedade e
com respeito a um determinado conceito de vida boa, mas porque ela
pode ser tomada somente se nos encontrarmos numa sociedade que
assume tal perspectiva em geral.

Isto leva Habermas a definir a moral como um “dispositivo de segu-
ran¢a” que “compensa uma vulnerabilidade insita estruturalmente em
tormas de vida socioculturais” (Ib., 14). Neste sentido, um papel central é
desempenhado por um conceito que chamarei de solidariedade 1. Soli-
dariedade 1 surge pela extrema vulnerabilidade do ser humano. Esta alti-
ma, por sua vez, nio ¢ “a tangivel possibilidade da violacio da integridade
de corpo e vida” (a integridade, entio, que para muitos representa o
ponto de partida de qualquer concep¢io moral e de qualquer teoria
juridica), mas diz respeito ao fato de esta “identidade ser como que
constitucionalmente ameacada e cronicamente delicada” (Ib., 15). Tal
solidariedade estd em relacio com o contexto mediado comunicativa-
mente que ¢ necessario para a forma¢io da identidade individual
(conforme a teoria de Mead retomada por Habermas) e que constitui
uma rede sutil de reconhecimento reciproco.

Este “entrelacamento vital de relagdes de reconhecimento reciproco”
forma uma rede “de faltas de protecio reciproca e de necessidades de
protecdo explicitas” — rede que por sua vez necessita de protecio (Ib., 15
s.). O que deve ser protegido nio ¢ somente a integridade dos individuos,
mas também a desta rede: assim como “nenhuma pessoa pode afirmar sua
identidade por si s6”, ninguém pode “afirmar sua infegridade por si s6. A
integridade dos individuos exige a estabilizacdo” da rede de relacdes de
reconhecimento reciproco. A exigéncia de protecio das relagdes intersub-
jetivas pelas quais os individuos constituem sua identidade corresponde a

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



163

um principio de solidariedade (no sentido de solidariedade 1). Este tltimo
¢ complementar a um principio da justi¢a que por sua vez exige o respeito
da dignidade de cada um.““A justica [...] diz respeito a liberdade subjetiva
de individuos nio representaveis; a solidariedade, pelo contrario, diz
respeito ao bem-estar de companheiros fraternizados numa forma de vida
intersubjetivamente compartilhada” (Ib., 16) e, portanto, diz respeito a
propria forma de vida. A moral ndo pode proteger “os direitos dos indivi-
duos sem [proteger| o bem-estar da comunidade a qual eles pertencem”.

Portanto, solidariedade 1 nio diz respeito diretamente ao interesse
pelo bem-estar de outros, mas ao interesse pela manutencio de uma rede
social integra. Disto nio deriva um principio moral, mas um principio
que exige a promoc¢io do bem-estar dos outros enquanto companheiros
“numa forma de vida intersubjetivamente compartilhada”, isto ¢, a
promo¢io do bem-estar da prépria forma de vida e a protecio das
relagdes intersubjetivas; tal principio ndo exige, porém, a promog¢io (nem
mesmo a consideracio) do bem-estar dos outros enquanto tais. A
protecio da integridade da forma de vida leva, entio, a protec¢io da inte-
gridade de sujeitos morais; neste sentido, solidariedade 1 tem a ver com a
moralidade e nio somente com a eticidade; por outro lado, trata-se de
um interesse indireto pelo bem-estar dos outros: o que conta &, sobretu-
do, a manutenc¢io de uma rede social integra.

Em Direito e democracia, Habermas introduz um segundo tipo de soli-
dariedade, que chamarei de solidariedade 2 e que nio possui um carater
normativo imediato. Trata-se de um conceito socioteérico que Habermas
nio define diretamente, mas do qual é possivel elaborar uma defini¢do a
partir de varios passos do texto. Ela consiste num consenso de fundo
prévio relativo a valores compartilhados intersubjetivamente pelos quais
0s atores se orientam e nasce num contexto ético de habitos, lealdades e
confianca reciproca, com base no qual podem ser solucionados os confli-
tos que surgem em contextos de interacdo (Habermas fala em “estruturas
pretensiosas de reconhecimento reciproco, as quais nds descobrimos nas
condi¢des de vida concreta”: HABERMAS 1997,1 107). Como forca de
integracdo social, a solidariedade 2 é um dos trés recursos a partir dos
quais “as sociedades modernas satisfazem suas necessidades de integracio
e de regulacio” (Ibidem, II 22). Os outros dois recursos sio o dinheiro e
o poder administrativo, que sao os meios, respectivamente, do sistema da

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



164

economia ¢ do da administragcio. A oposi¢io entre mundo da vida e
sistema, central no pensamento habermasiano, emerge, entio, aqui como
a oposicao entre solidariedade, por um lado, e dinheiro e poder adminis-
trativo, por outro. Das trés forcas de integrag¢io social, a solidariedade
parece ser a mais fraca. Com efeito, por um lado, os dois sistemas da
economia e da administracio tendem a colonizar o mundo da vida
através dos meios do dinheiro e do poder administrativo. Por outro lado,
a crescente complexidade da sociedade e dos processos de racionalizacio
tornam impossivel dispor de um potencial solidario sociointegrativo sufi-
ciente. Abre-se uma “lacuna de solidariedade” que pode ser preenchida
somente pelo direito. Com efeito, em reacio ao processo de racionaliza-
¢do caracteristico da modernidade o direito recebe uma dupla fun¢io: sua
primeira tarefa consiste em opor-se ao processo de colonizacio do
mundo da vidal; a segunda tarefa é a de assegurar solidariedade social (ou
seja, solidariedade 2) nas sociedades (Ib., I 65). Os contextos de interag¢io
nos quais “os conflitos antes eram resolvidos eticamente, na base do
costume, da lealdade ou da confian¢a” sdo agora juridificados (Ib., I 105).
Visto que ja ndo ha valores comuns, o consenso nio ¢ alcan¢ado por
meio deles, mas por meio de procedimentos regulados juridicamente que
produzem de forma democratica normas juridicas. A solidariedade ¢
tormalizada numa espécie de lealdade procedimental (isto é, de lealdade
para com procedimentos democraticos de produ¢io do direito) que
supera a fraqueza motivacional dominante nas modernas sociedades secu-
larizadas, ja que “sem a retaguarda de cosmovisdes metafisicas ou reli-
glosas imunes a critica, as orientacoes praticas sO podem ser obtidas, em
Gltima instancia, através de argumentagdes” e estas Gltimas precisam de
regras rigidas (Ib., I 132). Mas diferentemente de cosmovisdes metafisicas
ou religiosas imunes 2 critica, as argumentacoes possuem uma for¢ca moti-
vacional muito fraca; por isso, em escritos mais recentes Habermas salien-
ta a importancia na sociedade contemporanea da religido como fonte de
solidariedade (cf. HABERMAS, 2007 e 2008).

A partir dos dois conceitos de solidariedade introduzidos por Haber-
mas podemos, portanto, formular uma defini¢io que retne diferentes
aspectos. Ela é, em primeiro lugar, uma for¢a de integracio social e
constitui como tal um recurso fundamental para garantir a estabilidade da
sociedade. Tal estabilidade, contudo, nio é um fim em si mesmo, mas é

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



165

necessaria para garantir a integridade dos individuos. Solidariedade 1 ¢
solidariedade 2 acabam fundindo-se uma na outra; a perspectiva
funcional e a moral se sobrepdem. Solidariedade nio é entendida aqui
como uma atitude ligada s emog¢des ou aos sentimentos dos individuos,
mas a sua preocupacio com a integridade do tecido de rela¢des social. Ela
pode ser o resultado até de uma preocupacio interessada com a integri-
dade da propria forma de vida, e ndo necessariamente resultar de uma
preocupacio com o bem-estar dos outros, como vimos. Um tal ponto de
vista “egoista”, contudo, possui uma for¢a motivacional fraca. A esta difi-
culdade concernente ao lado subjetivo da motiva¢do individual se acres-
centa outra de carater objetivo: a solidariedade é extremamente fragil, por
ser constantemente ameagada pelos meios do dinheiro e do poder
administrativo. A solucdo oferecida por Habermas (o direito preenche a
lacuna de solidariedade) aponta para uma possivel definicio do papel da
solidariedade em condi¢des de (1) fraqueza motivacional e de (2) colo-
nizacio do mundo da vida pelos sistemas da economia e da adminis-
tracio, ja que a a¢io do direito se opde a este ltimo fendomeno e alivia
os individuos do peso de encontrar a motivacido necessaria para assumir
uma atitude solidaria. A solidariedade se transforma assim em “lealdade
procedimental”: eu manifesto minha solidariedade para com os conci-
dadios na medida em que garanto minha lealdade a procedimentos
democraticos de producio do direito que visam a integridade da
sociedade. Em outras palavras, nio preciso cuidar ativamente e em
primeira pessoa diretamente do bem-estar dos outros, mas do funciona-
mento de mecanismos de producio juridica que garantem tal bem-estar.

Antes de tirar minhas conclusdes da posicio habermasiana, gostaria
compara-la com a de Axel Honneth. Em Luta por reconhecimento, Honneth
identifica na solidariedade uma das trés formas de reconhecimento
fundamentais para a forma¢io de uma identidade individual integra (as
outras duas sio o amor e o direito). Na esteira de Hegel, Honneth
constr6i uma triade de formas de relacionamento inter-humano que
possui uma estrutura dialética (ainda que o préprio Honneth nio chame
a atengdo para este ponto — talvez para nio dar a impressdo de ficar numa
Otica exclusivamente hegeliana, em vez de usar o modelo hegeliano
somente como uma base para uma teoria ancorada nos resultados de
pesquisas cientificas empiricas). Em Hegel, os trés momentos que

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



166

constituem a eticidade sao a familia, a sociedade civil e o Estado. Neles os
individuos entram em diferentes tipos de relacdes entre si e assumem
diferentes atitudes. As relacdes familiares sio de natureza afetiva e imedia-
ta, enquanto na sociedade civil os individuos se enfrentam como sujeitos
isolados e egoistas que veem nos outros meros instrumentos para a satis-
facio reciproca das caréncias. E na sociedade civil que as categorias juridi-
cas abstratas da primeira secio da Filosofia do direito (a se¢io dedicada ao
“Direito abstrato”, justamente) se tornam direitos e deveres concretos.
No Estado, finalmente, os individuos estabelecem entre si relacdes que
nio sdo exclusivamente afetivas, nem meramente juridicas. Longe de ver
nos concidadios alternativamente ou consangiiineos (irmios), ou simples
meios para satisfazer suas necessidades, o cidadio assume em relacio a eles
uma atitude que o leva a reconhecer neles os membros de uma comu-
nidade a qual ele também pertence e que compartilha interesses gerais
superiores aqueles egoistas dos individuos. Por esta razio, ele reconhece
também a necessidade nio somente de superar seu egoismo em prol do
bem comum, mas de identificar seu interesse pessoal com o da comu-
nidade estatal. Neste sentimento, que Hegel chama de patriotismo,
podemos ver uma forma de solidariedade, entendida como uma preocu-
pa¢io com o bem-estar da comunidade que o sujeito forma com os
outros — preocupagio que vai além do mero calculo.

Parece-me que na triade amor-direito-solidariedade descrita por
Honneth estd presente uma dialética analoga. Se as rela¢des amorosas (que
sdo relagcdes primarias, ja que levam a constituicdo do proprio sujeito e lhe
dio autoconfianga) representam o momento do imediato, as rela¢des
juridicas (que atribuem direitos aos individuos e lhes dio autorrespeito)
consideram os sujeitos como individuos isolados, meras pessoas juridicas
detentoras de direitos e deveres, enquanto — finalmente — nas relacdes
comunitarias (que dio aos individuos autoestima) a exterioridade das
relacdes juridicas é suprassumida (termo que Honneth, obviamente, nio
utiliza) numa relacio solidaria de cuidado ativo entre os membros da
comunidade. Destarte, a solidariedade se apresenta como uma atitude dota-
da de uma tonalidade emotiva impensavel nas rela¢des juridicas.Vale a pena
considerar a passagem central na qual Honneth expde esta diferenca:

Relacdes dessa espécie podem se chamar “solidarias” porque elas nio

despertam somente a tolerancia [passiva] para com a particularidade

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



167

individual da outra pessoa, mas também o interesse afetivo por essa
particularidade: s6 na medida em que eu cuido ativamente de que suas
propriedades, estranhas a mim, possam se desdobrar, os objetivos que
nos sio comuns passam a ser realizaveis (HONNETH, 2003, 210 s.,

grifo meu).

A solidariedade se traduz num cuidado ativo direto com o bem-estar
alheio — cuidado baseado num interesse afetivo e nio meramente
racional. Somente desta maneira serd possivel realizar os objetivos comuns
que definem, hegelianamente, a comunidade politica (ainda que
Honneth nio exigisse dos individuos que eles fizessem de tais objetivos
comuns seus objetivos individuais — e esta é, com certeza, uma impor-
tante diferenca entre ele e Hegel). Numa sociedade pds-tradicional, o
objetivo comum ¢ o de garantir a todos os membros a possibilidade de
desdobrar suas qualidades para realizar planos de vida boa cuja determi-
nag¢io, contudo, é operada pelos proprios individuos e nio pela comu-
nidade, como numa sociedade tradicional. Em tal contexto, afirma
Honneth,“o conceito de eticidade refere-se agora ao todo das condi¢des
intersubjetivas das quais se pode demonstrar que servem a autorrealiza¢io
individual na qualidade de pressupostos normativos” (ib., 271 s.). Tais
condi¢des devem ser o mais amplas e formais possivel para evitar impor
aos individuos modelos de vida boa que eles nio escolheram. Deste
ponto de vista, um papel fundamental é desempenhado pelos direitos
individuais e, portanto, pelo reconhecimento juridico. Isto leva Honneth
a afirmar que “a questdo de saber em que medida a solidariedade tem de
entrar no contexto das condi¢cdes de uma eticidade pos-tradicional nio
pode ser explicada sem uma referéncia aos principios juridicos” (ib., 278).
Permanece aberta, entio, a questio de quais sio os valores materiais que
a solidariedade pos-tradicional deveria tentar realizar e o préprio
Honneth se recusa a dar uma resposta a tal questio ja que “isso nio é mais
assunto da teoria, mas sim do futuro das lutas sociais” (ib., 280).

As analises de Habermas e Honneth nos apresentam um conceito de
solidariedade tipico de uma sociedade pds-tradicional, isto é, de uma
sociedade que nio dispde de valores materiais comuns nos quais todos os
cidaddos se possam reconhecer e que, portanto, ¢ obrigada a recorrer a
principios juridicos gerais que permitam a cada membro realizar-se com

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



168

base em valores escolhidos livremente. Neste contexto, a solidariedade
parece reduzir-se a uma atitude de cuidado com as condi¢des formais da
autorrealizagio individual, mais do que com o bem-estar dos conci-
dadios. Honneth menciona um “interesse afetivo” pelos planos de vida
particulares dos outros, mas ao final atribui um papel central aos direitos
individuais e ndo deixa claro se a solidariedade exige dos cidadios apoiar
diretamente as tentativas de autorrealizacio dos concidadios ou somente
apoiar as institui¢des juridicas que possibilitam tais tentativas.

Emerge aqui uma complicada relagio entre primeira pessoa singular e
primeira pessoa plural, entre “eu” e “n6s”. Normalmente, o conceito de
solidariedade é conexo a idéia de uma comunidade cujos membros se
identificam em algo comum (uma historia, uma cultura, uma religido,
uma lingua ou até um destino, como na idéia de uma Schicksalgemein-
schaff). Na linguagem da solidariedade os verbos se conjugam na primeira
pessoa plural, por assim dizer. Ora, Habermas e Honneth chamam nossa
ateng¢io para o fato de que nas sociedades pds-convencionais o elemento
comum ao redor do qual surge um senso de pertenca e de solidariedade
¢ formado pelos principios juridicos que garantem aos individuos o
espaco para formar sua identidade de maneira integra e para alcancar sua
autorrealizacdo. Isto faz com que em tais sociedades o objeto da soli-
dariedade nio seja a comunidade em si, mas seus membros como indivi-
duos. O “noés” da comunidade solidaria se preocupa com o bem-estar de
cada membro, nio da comunidade como um todo. Portanto, o “nds”
cuida dos “eus”, e, ao fazer isto, em primeiro lugar, torna ainda mais
impossivel a volta a uma situacdio como aquela tipica das sociedades
convencionais. Nestas o elemento comum nio é meramente formal em
relacdo a defini¢io de um plano de vida boa — como no caso da igual-
dade de direitos —, mas possui um contetido material, isto &, oferece aos
membros modelos concretos de vida boa. Em segundo lugar, porém, o
fato de a solidariedade garantir aos individuos espacos sempre mais
amplos de autorrealizacio pode solapar a propria base consensual sobre a
qual ela se funda. O risco, em suma, é de tornar os individuos tio indi-
vidualistas a ponto de transforma-los em egoistas desinteressados dos
outros. Dai a lacuna de solidariedade que o direito é obrigado a
preencher, como no modelo habermasiano. Destarte, parece que nos
movimentamos num dilema: a solidariedade entendida como reconheci-

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



169

mento do direito de cada membro da sociedade a autorrealizacio pode
acabar solapando suas bases e ameacar quer a integridade da sociedade,
quer as possibilidades de os individuos se autorrealizarem. Seria, contudo,
impossivel pensar para uma sociedade poés-tradicional outra forma de
solidariedade que esta ligada a autonomia individual.

3. Solidariedade e autonomia

Eu gostaria de finalizar esta apresentacio tentando esbocar uma teoria
da autonomia individual que faca justica as teorias de Habermas e
Honneth acima apresentadas e, portanto, a no¢io de solidariedade por
eles desenvolvida, mas que — a0 mesmo tempo — tente ir um pouco
além de tal nocio.

Atribuimos autonomia a um sujeito quando ele ¢ capaz de agir
conforme um projeto pessoal de vida boa (projeto que, contudo, pode ser
inspirado por modelos pré-existentes) e de considerar a si e a outros
sujeitos como capazes de estabelecer relacdes de direitos e deveres (em
outras palavras: quando € capaz de ver a si e aos outros como titulares de
direitos e possuidores de deveres). Esta definicdo se refere aquele que
podemos chamar de grau minimo de autonomia, ji que esta ultima é
uma qualidade que pode ser possuida de forma maior ou menor: a
autonomia de um sujeito se torna maior (1) quanto mais ele constroi seu
projeto de vida boa de forma independente dos modelos fornecidos pelo
seu ambiente mais proximo (a familia, o ambito social mais restrito, sua
cultura etc.) e (2) quanto mais ele atribui (a si e aos outros) direitos e
deveres com base em principios universais e nio locais ou sociais.
Enquanto no caso (1) uma maior autonomia ¢ relevante somente para o
proprio sujeito, ja que se trata de ampliar as possibilidades de vida boa
dele (este conceito pode ser aproximado ao de capabilidades usado por
Amartya Sen e — num sentido um pouco diferente — por Martha Nuss-
baum), no caso (2) ela se torna relevante para os outros também. Assim,
um individuo capaz de imaginar para si modelos de vida condenados
pelo seu ambiente social mais proximo (por ex. uma mulher proveniente
de uma familia tradicional e machista que resolva viver sozinha, a custa de
transferir-se para outra cidade) aumenta suas chances de viver uma vida

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



170

boa; um individuo que passe a considerar outros individuos de maneira
diferente daquela em que o seu ambiente os considera e lhes atribua mais
direitos (por exemplo um irmdo da mulher acima mencionada que passe
a considerar moralmente legitima uma escolha de vida como a da irma e
atribua as mulheres direitos que os outros membros da sua familia ainda
lhes denegam com base em suas visdes machistas), contribui para criar
um ambiente mais favoravel a estes outros individuos e aos seus planos de
vida. Deste ponto de vista, o desenvolvimento de uma maior autonomia
neste segundo sentido poderia até ser considerado objeto de uma obri-
gacdo moral seja por parte do proprio individuo, seja por parte das insti-
tuicdes sociais e politicas. Naturalmente, as proprias institui¢des represen-
tam na maioria das vezes o principal obstaculo para o desenvolvimento
deste segundo tipo de autonomia nos sujeitos e, as vezes, até do primeiro
tipo de autonomia: familias, clis, comunidades religiosas, igrejas, castas,
grupos politicos antiliberais, etc. oferecem ao individuo elementos funda-
mentais de orienta¢io moral fornecendo valores e modelos, mas
frequentemente o prendem numa visio rigida e restrita do mundo e das
categorias morais de licito e de ilicito.2

Um ulterior obstaculo ao desenvolvimento da autonomia é represen-
tado pela falta de bens primarios no sentido rawlsiano, e primariamente
de bens materiais essenciais para a sobrevivéncia fisica do sujeito e para
uma vida minimamente saudavel: uma alimenta¢do variada, uma moradia
digna e assisténcia sanitaria basica gratuita fazem parte destes bens mate-
riais essenciais. Deste ponto de vista, podemos recorrer a uma considera-
cdo feita por Martha Nussbaum. Na opinido de Nussbaum, uma
“sociedade decente” deveria garantir a dignidade dos seus membros nio
somente de forma negativa, omitindo a¢des diretamente humilhantes,
mas também de forma positiva. Ela deveria criar um “ambiente” que
possibilitasse o desenvolvimento do respeito de si (NUSSBAUM, 2004,
282). Nussbaum apresenta o exemplo da miséria, que em muitas
sociedades é considerada uma situagio humilhante. Isto leva frequente-
mente a condena¢io moral dos proprios pobres, como se eles fossem
responsaveis pela sua situagdo — por falta de vontade, por preguica, por
corrup¢ao moral etc. Nussbaum é da opinidio de que uma sociedade
decente deveria equipar seus membros com um conjunto minimo de
capabilidades (que ela define como as condi¢des — internas, psicologicas ou

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



171

externas, ambientais — que permitem aos individuos escolher livremente
entre diferentes op¢des de vida).? Em particular, a fildsofa salienta uma
delas, que remete a teoria do reconhecimento de Honneth: cada indivi-
duo deveria possuir “as bases sociais do respeito de si e da nio-humi-
lhacio a ponto de ser tratado como um ser digno, cujo valor é igual ao
dos outros” (ib., 283). Ja que um tal conjunto de capabilidades possui uma
base economica, esta Gltima deveria ser garantida institucionalmente,
quando nio haja a possibilidade de satisfazer de outra forma as exigéncias
basicas dos individuos. Medidas como a concessio de ajudas economicas,
a introdu¢io de uma renda basica minima ou a implementa¢io de
programas governamentais como, por exemplo, o Bolsa-Familia brasileiro,
deveriam ser vistos como tentativas de ajudar os individuos a desenvolver
suas capabilidades quando eles nio disponham de outras possibilidades para
fazer isso autonomamente. Ao mesmo tempo, tais medidas representam
tentativas de ajudar estes individuos a sair de uma situacio humilhante
como a pobreza extrema.

A partir destas consideracdes cabe a pergunta se a solidariedade propria
das sociedades pds-convencionais, que se preocupa primeiramente com as
condic¢des formais (juridicas) da autonomia individual (entendida como
capacidade de desenvolver uma identidade integra e como autorrealiza-
¢d0) nio deveria ser estendida para as condi¢des materiais minimas de tal
autonomia. Em outras palavras: os membros de uma comunidade deve-
riam ocupar-se de garantir (num nivel minimo) o exercicio concreto da
autonomia de cada um deles e nio simplesmente permitir um exercicio
meramente tedrico ou formal de tal autonomia. A questio ¢ se isto impli-
ca num simples dever de ajudar diretamente os concidadios.

Se respondermos positivamente a tal pergunta, parece-me que nos
movimentaremos na direcio de uma situacio parecida com aquela do
experimento mental de Feinberg, ja que as possibilidades concretas que
cada membro teria de desenvolver sua autonomia dependeriam em ulti-
ma analise da solidariedade imediata dos outros e nio seriam objetos de
direitos independentes da boa vontade dos concidadios. Sugiro, portan-
to, que a solidariedade em questio seja entendida de maneira a implicar
um dever de ajuda indireto: os cidaddos se limitariam a criar e sustentar
instituicdes que oferecam aos individuos a possibilidade concreta de
desenvolver sua autonomia. Isto, contudo, nio evitaria o risco de cair

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



172

numa situa¢io analoga aquela descrita por Callan (no pior dos casos) ou
no dilema acima mencionado da solidariedade que solapa sua propria
base. Para fugir a tal risco seria necessario, porém, desenvolver um tipo
de solidariedade mais “densa”, ligada a valores e visdes da vida boa
compartilhados por todos — uma solidariedade impossivel de ser alcanca-
da numa sociedade pds-convencional, como ja disse. Por isso, a melhor
solugio (ainda que se trate de um “sucedaneo”, para usar uma expressio
kantiana) é traduzir a solidariedade do nosso modelo (¢ do modelo
habermasiano e honnethiano) em institui¢des as mais estaveis possivel e
subtraidas ao arbitrio de maiorias volaveis e potencialmente tiranicas.
Isto pode implicar a constitucionalizacio de direitos ligados as condi¢des
minimas para uma vida autonoma (por exemplo do direito a uma renda
minima basica), mas neste ponto devemos concordar com Honneth e
deixar que cada comunidade politica resolva este tipo de questio com
base nos éxitos dos debates e das lutas sociais que sua cultura politica e
publica tornar possiveis.

1“Os meios de regulacio — dinheiro e poder administrativo — sio ancorados no mundo da
vida através da institucionaliza¢io juridica dos mercados e das organizacdes burocriticas”
(HABERMAS 1997,1 104 s.). Sob tais premissas, o direito “detém uma fung¢io de charneira
entre sistema ¢ mundo da vida” (Ib., I 82) e se torna “uma correia de transmissio abstrata e
obrigatéria através da qual é possivel passar solidariedade para as condi¢des andnimas e
sistematicamente mediadas de uma sociedade complexa” (Ib., 1 107).

2 Caberia, neste sentido, falar do peso da cultura e do ambiente social, em particular sobre as
mulheres, mas nao farei isso neste contexto.

3 Estou consciente de que esta é uma definicio simplificada do conceito de capability assim
como Nussbaum o usa, mas acho que neste contexto ele ¢ suficiente. Nio entrarei na questo
se ¢ preferivel a defini¢io de capability oferecida por ela ou aquela desenvolvida por Sen (que,
pessoalmente, considero mais interessante).

Referéncias bibliograficas
CALLAN, E. 1997. Creating Citizens. Political Education and Liberal
Democracy. Oxtford: Oxford University Press.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



173

FEINBERG, J. 1970.“The Nature and Value of Rights”. In The Journal
of Value Inquiry. 4/4, p. 243-257.

HABERMAS, J. 1991. Erlauterungen zur Diskursethik. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

. 1997. Direito e democracia: entre faticidade e validade. Trad. E B.
Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro. 2 vols.

.2007. Entre naturalismo e religido: estudos filosdficos. Trad. E B.
Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro.

.2008. “Ein BewuBtsein von dem, was fehlt / Eine Replik”.
In REDER, M., e SCHMIDT, J., orgs., Ein Bewuftsein von dem, was
fehlt. Eine Diskussion mit Jiirgen Habermas. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, p.
26-36 e 94-107.

HONNETH, A. 2003. Luta por reconhecimento. A gramatica moral dos
conflitos sociais. Trad. L. Repa. Sio Paulo: Editora 34.

NUSSBAUM, M. 2004. Hiding from Humanity. Disgust, Shame, and the
Law. Princeton: Princeton University Press.

TONNIES, E 1887. Gemeinschaft und Gesellschaft. Leipzig: Reislad.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 7, n. 2, p.157-173, outubro, 2010



