84

Entender el reflejo, conocer al oponente. Una
lectura de la distincion idealismo - dogmatismo
de Fichte y su repercusion en nuestros cuerpos.

Understand the reflection, know the opponent. A reading of Fichte’s idealism -
dogmatism distinction and its impact on our bodies.

Maria Paz Lamas
Universidad de Buenos Aires (UBA), Argentina
pazlamas1995@gmail.com

Resumen: Fichte en la Primera Introduccién a la Doctrina de la Ciencia de 1797 distingue dos sistemas posibles de
filosofia. Su filosofia idealista, fundamentada en el Yo absoluto; se opone a la filosofia dogmética cuyo fundamento
es una cosa-en-si. La diferencia es que el idealismo puede mostrar su fundamento, mientras que el dogmatismo
no. Cada sistema repercute en la manera de obrar y de relacionarse. Mi desplazamiento es reconocer al patriarcado
como un sistema dogmatico, porque se construye sobre un binarismo sexualizado, jerarquizado y excluyente. El
patriarcado impone a los cuerpos encarnados roles de género que cosifican. Encarcela las posibilidades de las
conciencias relacionadas intersubjetivamente. Oponiéndose a la deduccién del cuerpo como esfera de libertad
que Fichte realiza en Fundamento del Derecho Natural (1796), que demuestra el accionar libre que las personas
pueden realizar en el mundo. Propongo recuperar el espiritu idealista para reflexionar sobre las violencias y las
posibilidades emancipatorias.

Palabras clave: Idealismo; Feminismo; Patriarcado; Libertad; Intersubjetividad; Corporalidad.

Abstract: Fichte in the First Introduction to the Science of Knowledge of 1797 distinguishes between two possible
systems of philosophy. His idealistic philosophy, based on the absolute ‘l; is opposed to dogmatic philosophy,
whose foundation is a thing-in-itself. Fichte argues that practical interest decides which system is the one that
allows the freedom of people. My displacement is to recognise patriarchy as a dogmatic system because it is built
on a sexualised, hierarchical and excluding binarism. Patriarchy imposes on embodied bodies, gender roles that it
seeks to (re)produce. In this way it oppresses intersubjectively embodied consciousnesses. And it opposes Fichte's
deduction of the body as a sphere of freedom in the Foundations of Natural Law (1796), which demonstrates the
free action that people can take in the world. | propose to recover the idealistic spirit to reflect on violence and
emancipatory possibilities.

Keywords: Idealism; Feminism; Patriarchy; Freedom; Intersubjectivity; Corporality.

Recebido em 31 de julho de 2025. Aceito em 08 de agosto de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 - 97 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



85

Introduccion

Toda lectura comprometida implica un desplazamiento, tanto de quien lee como de lo leido. Fichte
(1762 —- 1814) frecuentemente recuerda que para entenderlo es necesario una actividad ejecutada por
quien lee. Un inclinarse voluntariamente para que el yo adquiera una actitud que lo torne protagonista
de la Doctrina de la Ciencia. En varias oportunidades afirma que se nace en el dogmatismo, se acepta
acriticamente un sistema que oprime la libertad. Para leer, entonces, la filosofia que él propone se debe
abandonar lo conocido y emprender un trabajo reflexivo y riguroso. El modo de hacerlo es desplazarse.
“La Doctrina de la Ciencia no debe imponerse en absoluto, sino que debe ser una necesidad, como lo era para
suautor.” (FICHTE, 2013, p. 7) Por esto resalto la importancia de quien quiere leer y del modo en que lo
hace. Si se lee de manera comprometida, se puede desplazar tanto lo leido, como a quien lee.

Quien lee, ademds, debe esforzarse por no encerrarse en la letra, debe encontrar el espiritu de aquello
expresado. No hay enlo leido una letra muerta que solamente se traslada en unlibro “porque enla medida
de lo posible [Fichte] intentaba evitar una terminologia fija.”(FICHTE, 2013, p. 6) Es el espiritu de la
Doctrina de la Ciencia el que debe comprometerse con quien realiza la actividad filoséfica. El espiritu es
incapturable. Es algo que no se puede domesticar, mercantilizar ni calcular, pero una vez que se manifiesta
altera el orden delo cotidiano. Fichte afirma que no pretende “cerrar con muros el edificio, sino sélo quisiera
invitar al publico a emprender conmigo la construccién futura.” (FICHTE, 2013, p. 6)

Desplazar esta filosofia es descifrar entre lineas su espiritu para poder llevar a cabo la propia actividad
préctica de manera que se comprometa con quien lee. El compromiso debe contribuir a la efectivizacién
de la emancipacién de quien produce la actividad filoséfica con determinada preocupacién. Una lectora
comprometida exige que aquello leido -que no es la mera letra- coopere y se comprometa con el bien
comun ylajusticia social de aquella comunidad que la estudia, la indaga. Elaborando, asi, la filosofia con el
autor que “no pretendia decirlo todo, sino dejar algo para que mislectores pensaran.” (FICHTE, 2013, p.7)

Es asi como en este trabajo propongo realizar el ejercicio propuesto por Fichte con un bagaje problemitico
propio: el patriarcado cosifica para destruir. Pregunto de qué manerala filosofia idealista puede comprometerse
con quien la realiza. La respuesta provisoria es contribuyendo con el pensamiento activo que emancipe
del yugo de la cosa-en-si. En este sentido, mi trabajo propone pensar como se imponen en los cuerpos
encarnados y sexuados las opresiones y como es posible desarticularlas mediante la filosofia idealista.

Fichte en el ao 1797 publicé la Primera y segunda introduccion a la doctrina de la ciencia donde demarca su
idealismo, distancidndose de las posiciones dogméticas por fundamentar la experiencia en una cosa-en-si. Cada
sistema representa intereses opuestos que repercuten en la manera de actuar y relacionarse tanto con elmundo
como con otras personas. La distincion de la Doctrina... permite asimilar al sistema patriarcal como dogmatico.

Con el concepto patriarcado se hace referencia al sistema social “refundado” en la modernidad que, a
través de un contrato entre varones iguales entre s, fraternos y libres, se otorgan a si mismos, el poder y
dominio por sobre las mujeres, nifieces y diversidades de género. Este contrato es denominado por Carole
Pateman como contrato sexual. Este sistema se refuerza, reinventa y amolda a las necesidades del capitalismo.

Enla primera parte del trabajo me ocupo de reconstruir la oposicion de los sistemas dogmdtico e idealista
que se encuentra en la Primera introduccion... Luego, repongo el desarrollo propuesto por Pateman, teérica
politica y feminista que public6 El contrato sexual en 1989. Alli desarrolla cémo y porqué en el momento del
contrato social, auge de lailustracién yla declaraciéon de derechos de los hombres, se produjo un contrato
sexual implicito que actiia como condicién de posibilidad del primero. Quienes participan de lo publico
lo hacen gracias a sus condiciones de hombres, blancos, libres, propietarios y europeos. Generando las
condiciones de exclusion de las mujeres. Mientras el contrato social esla historia de lalibertad, el contrato

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



86

sexual permite reponer la historia de la sujecion. La teoria del contrato social afirma que “las relaciones
sociales libres tienen una forma contractual.” (PATEMAN, 2019, p.35.) La proliferacién de esta lectura
omite su contracara, el contrato sexual, que ha sido reprimida. Comprender la formulacién y el entramado
existente entre ambos contratos visibiliza la forma patriarcal especificamente moderna.

Como desarrollaré, una de las diferencias entre el idealismo y el dogmatismo esla incapacidad de este ultimo
de dar cuenta de la cosa-en-si en la conciencia. El idealismo, al postular la libre actividad autoprodcuente
da cuenta de su fundamento. Al hacerlo “desmorona” el fundamento ilusorio del sistema que se le opone.
Desde este punto, retomaré lo que Simone de Beauvoir caracteriza en El segundo sexo publicado en 1949
como eterno femenino para aludir a los mitos creados por varones en torno a la feminidad. El eterno
femenino, sostengo, funciona como cosa-en-si en el sistema patriarcal-dogmético, al presentarse como
incognoscible. Retomo el espiritu de la Doctrina de la ciencia para que nos permita desarticular la cosa-
en-si patriarcal. Y deshilar el mito con el que se somete a las feminidades, a las masculinidades e incluso
se busca invisibilizar otras identidades sexo-genéricas como las identidades LGBTIQ+. En el ensayo la
filésofa investiga como se imponen alos cuerpos y, por tanto, a las conciencias, entendidos como femeninos
diversos mitos, que resultan contradictorios.

Una vez asumido el patriarcado como un sistema dogmatico, y tras ver cémo se imponen a los cuerpos los
mitos mediante el eterno femenino, reconstruyo la deduccién trascendental del cuerpo del Fundamento del
derecho natural (1796-1797). Enla segunda parte del trabajo se verd de qué modo se habita el cuerpo segtin el
sistema que se alimente. La concepcion del cuerpo idealista permite desandar la influencia aceptada acriticamente
porla conciencia encarnada al encontrar el patriarcado-dogmdtico que busca producir corporalidades como
silos cuerpos se trataran de objetos contribuyendo asi, a la gestacién de subjetividades que son favorables a
la cosificacién. El dogmatismo oprime, asi, las conciencias encarnadas intersubjetivamente.

Con esto pretendo comprender c6mo es este sistema de habitos, valores, relaciones y costumbres que se
impone a los cuerpos asignandoles un sexo/género y un rol determinado por este, a las personas, incluso
antes de nacer. Opuesto a la deduccién del cuerpo como esfera de libertad mediante la cual se demuestra
el accionar libre que las personas pueden realizar en el mundo.

Primera parte
Diferencia dogmatismo-idealismo

La Primera introduccién... estd escrita para un publico joven, que atin no adopt6 un sistema filoséfico. Alli
desarrolla dos sistemas filoséficos posibles: Idealismo o Dogmatismo. Demuestra que la filosofia parte de una
actividad libre de la razén y autodeterminada segun sus propiasleyes. Y exhorta a quienes quieren hacer filosofia
a que la hagan. Sin entregar su autonomia e independencia, su libre pensar a sistemas que no son filosofia.

La Primera introduccion a la doctrina de la ciencia inicia con un epigrafe de Baco de Verulamio que dice
que la obra estd pensada desde el bienestar y la grandeza humana. Pide que al ser leida se tenga en cuenta
el bien comtn y no intereses egoistas. Aparecen advertencias para comenzar a pensar y leer filoséficamente.
Fichte requiere que quien lo lea profundice en sus razones.

El texto esta conformado por siete paragrafos. En su conjunto responden de qué se encarga la filosofia,
qué respuestas posibles hay y por qué un sistema es mejor que el otro. Deja en claro que lo que dirime la
eleccion del sistema es el interés practico. La filosofia debe responder cudl es el fundamento de la experiencia.

Tras advertir que la filosofia no puede ir de la mano con la servidumbre de espiritu, Fichte dice que
hay que fijarse en una misma, dejar de lado lo exterior y mirar internamente. Al observar, se encuentran

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



87

determinaciones inmediatas de la conciencia. Algunas son dependientes de la propia libertad. Otras
determinaciones son referidas a una verdad que debe existir fuera de quien realiza la actividad y deben
tener una concordancia. Porque hay una determinacién en el conocimiento que hace que quien realiza la
actividad no se tenga por libre. “Algunas de nuestras representaciones van acompanadas por el sentimiento
de la libertad, otras por el sentimiento de la necesidad.” (FICHTE, 1984, p. 29) Las dependientes de la
propia libertad podrian ser de otro modo en tanto yo las determine de otro modo. El problema radica en
las representaciones con el sentimiento de necesidad.

La tarea de la filosofia es buscar el fundamento de una cosa que se juzga contingente. Hay que explicar
por qué el fundamento es de un modo y no de otro. El fundamento esta fuera de lo fundado, entonces
la filosofia que lo busca estd fuera de la experiencia. Pero el ente racional finito, es decir, quien realiza la
actividad, no tiene nada fuera de la experiencia. Alli se halla toda la materia del pensar. La fil6sofa trabaja
abstrayendo y separando “mediante lalibertad del pensarlo unido en la experiencia.” (FICHTE, 1984, p. 34)

En la experiencia estdn unidas la cosa y la inteligencia. Quien hace filosofia, abstrae una de las dos o
la cosa o la inteligencia, y se eleva sobre la experiencia. Si abstrae de la cosa, obtiene una cosa-en-si. Si
abstrae de lainteligencia, obtiene una inteligencia-en-si. Asi puede obtener uno u otro fundamento para el
sistema de la filosofia. Siguiendo la cosa-en-si, el sistema se llama dogmatismo. Siguiendo la inteligencia,
idealismo. No hay més que estos dos sistemas.

Para el dogmatismo las representaciones acompanadas por el sentimiento de necesidad son producto
de una cosa-en-si. Para el idealismo son producto de la inteligencia que se les supone en la explicacion. El
objeto de la filosofia es asi el fundamento que toma en su sistema.

Elidealismo postula como fundamento el Yo-en-si, es lo que debe suponer en todo acto de conciencia,
y esreal en ella. Este no estd en la experiencia, ni la determina, sino que es determinado por el yo-finito,
que al determinarlo lo hace ser. El sistema dogmadtico postula una cosa-en-si fuera de la consciencia. La
inteligencia inventa un objeto que no tiene realidad, ni se presenta en la experiencia. Aunque el dogmético
quiere atribuirle realidad a la cosa-en-si, con la que fundamenta la experiencia, no puede hacerlo.

Para el dogmitico, todo lo que se produce en nuestra conciencia es producto de una cosa en si (no hay inteligencia libre
actuante); por ende, también nuestras presuntas determinaciones libres, con la creencia misma de que somos libres.
Esta creencia es producida por la influencia de la cosa en nosotros, y las determinaciones que deducimos de nuestra
libertad son producidas igualmente por ella; sélo que no sabemos esto, y por eso no las atribuimos a ninguna causa,
olo que eslo mismo, las atribuimos a la libertad. Todo dogmatico consecuente es fatalista. (FICHTE, 1984, p. 41)

El dogmatismo hace depender la libertad de una cosa-en-si, por ende, genera una confusién sobre la
libertad. No niegalalibertad, pero la vuelve un efecto, confundiendo su origen. La reemplaza por una cosa,
y la afirmacion sobre la libertad se torna falsa para quien es idealista. Al negar la independencia del Yo,
que es sobre la cual construye la idealista, hace del Yo un producto de las cosas, un accidente del universo.
La dogmatica consecuente es materialista, entiende a la conciencia como efecto de la organizacién de la
realidad por parte de la cosa. Fichte sefiala que es un grosero error creer que la conciencia es producto
porque niega la actividad autoproducente del Yo.

El principio del dogmitico, la cosa en si no es nada, ni posee ninguna realidad, fuera de aquella que recibiria de
que solo por ella pudiera explicarse la experiencia. El idealista explica la experiencia de otro modo, o sea, negando
justamente aquello sobre lo que construye el dogmatismo. La cosa en si tornase en plena quimera; no se encuentra
ningun otro fundamento por el cual hubiera que admitir una, y con ella se derrumba la construccién entera del
dogmatismo. (FICHTE, 1984, p. 42)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



88

La cosa-en-si es un invento de la mente humana, sin embargo, Fichte “admite que esto no significa nada
contra el dogmatismo. Ni lo desautoriza como sistema posible, ni logra convencer a su seguidor.” (SOLE,
2019, p. 213) Las personas dogméticas

sélo se encuentran a si mismos en el representarse cosas. Estos tienen s6lo esa dispersa conciencia de si que anda
apegada alos objetos y que hay que colegir de la multiplicidad de estos. Suimagen les es devuelta solo porlas cosas,
como por un espejo. Si se les arrancan las cosas, se pierde al par su yo. Ellos existen con ellas. (FICHTE, 1984, p. 45)

Hay personas que existen por las cosas que tienen, estas cosas los definen, y no al revés. Asi como una cosa-en-s
eselfundamento que permite a un sistema explicar todo como accidente; ala vez, las cosas finitas definen a esos
yo-finitos. Una cosa finita que define a un yo finito es, por ejemplo su salario, su lugar de nacimiento, y por qué
no su sexo asignado al nacer. Este sistema hace una oda alas cosas y se valora siguiendo a ese sistema cosificante.

Quien de hecho es s6lo un producto de las cosas, nunca se mirard de otro modo, y tendrd razén en tanto hable de
si'y de sus iguales. El principio de los dogméticos es la fe en las cosas, por el propio interés de ellos; asi pues, una
fe mediata en su propio yo disperso y sélo por los objetos sustentado. (FICHTE, 1984, p. 45)

Fichte describe como el dogmatismo genera relaciones entre el yo consigo mismo, con la otredad y con
las cosas. Adjudica la independencia a algo que no es el yo, sino algo exterior a si. Este mecanismo impide
que el yo se afirme en su autoactividad. He aqui el peligro préctico del sistema. En cambio, quien llega a
ser independiente frente a todo lo que existe, no necesita de las cosas para apoyar su yo.

Qué clase de filosofia se elige, depende, segtin esto, de qué clase de hombre se es; pues un sistema filoséfico no
es como un ajuar muerto, que se puede dejar o tomar, segtin nos plazca, sino que estd animado por el alma del
hombre que lo tiene. (FICHTE, 1984, p. 46)

Lafilosofia no viene desde fuera ni se impone, tampoco se toma acriticamente. Se trata de una actividad. Es
algo vivo que se desenvuelve en y a través de quien hace filosofia. Hay medios que favorecen al dogmatismo,
todas las personas nacen en este sistema y lo reproducen. Lo que se puede hacer, en todo caso es exhortar
a que se abandonen los tutelajes, y las opiniones aceptadas de forma pasiva.

Elsistema dogmatico tiene consecuencias practicas que resultan preocupantes para el idealismo. En sumodo
consecuente lleva al fatalismo, mecanicismo, determinismo, materialismo y despotismo. Fatalismo porque
al presentar la libertad como una consecuencia, no habilita la posibilidad de cambio ni transformacién que
tengan al sujeto como causa. Mecanicismo ya que explica lo que sucede a partir de leyes causales. Y proyecta
el pasado en el futuro. En este sentido, se entiende el determinismo, dado que, sin autonomia, los sujetos son
determinados por causas que desconocen. Materialismo porque supone que la conciencia es el resultado del
efecto uimpacto que las cosas tienen en ella. Finalmente lleva al despotismo al entender a las personas como
instrumentos, medios, herramientas, para acceder a otros fines y no como fines en si mismas. Estas mismas
caracteristicas son transferibles al sistema patriarcal en la era capitalista como se verd enseguida.

La persona dogmadtica se entiende asi misma como una cosa mds entre las cosas, determinada por
los objetos. Su subjetividad se proyecta hacia afuera, y entiende a las otras personas como objetos. Esta
relacién instrumental y cosificada con los otros “parece lo indispensable para funcionar adecuadamente
en una economia pautada al extremo por la deshumanizacién y la ausencia de limites.”(SEGATO, 2016,
p-30) La cosificacién de la subjetividad disminuye la empatia y habilita la naturalizacion de las violencias
que los cuerpos feminizados sufren a diario.

Dogmatismo = Patriarcado

El patriarcado es un término que hace referencia al poder que los varones en tanto tales ejercen sobre
las mujeres. Este concepto tiene una historia, y se ha transformado a lo largo de los siglos, tal como Carole

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



89

Pateman desarrolla en el Contrato Sexual. Refiere, ademas, al modo en el cual se enmarcan las relaciones en las
esferas publico y privada, y a los roles binarios, jerdrquicos y excluyentes que se asignan a cada corporalidad.

Pateman distingue tres formas no excluyentes en las que el patriarcado se presenta. La primera forma
que la autora senala es el patriarcado tradicional cuyo nucleo es la familia. La autoridad del padre de
familia “brindé el modelo y la metéfora de las relaciones de poder y autoridad de todo tipo.” (PATEMAN,
2019, p. 68) Asimila todas las relaciones de poder alaley del padre. La segunda forma de patriarcado esla
clasica, identifica el poder politico con el poder patriarcal en el sentido de paterno. Los hijos nacen bajo
“la sujecion de sus padresy, por lo tanto, bajo su sujecién politica.” (PATEMAN, 2019, p. 70) El origen de
este poder politico se encuentra en el poder procreativo del padre. El sentido cldsico se transforma en la
modernidad enla tercera forma el patriarcado moderno. En la modernidad el patriarcado sufre un quiebre.

Los contractualistas son los oponentes mds consistentes al paternalismo y la historia del contrato social muestra por
qué. Ellenguaje del paternalismo refuerza el modelo tradicional patriarcal de orden politico; todoslos gobernantes
son como padres — pero es este el modelo es el que destruyd la teoria del contrato. (PATEMAN, 2019, p. 83)

Con el surgimiento de las teorfas politicas contractuales modernas, el patriarcado se transforma a la par
que los varones se entienden a si mismos y entre si como libres, fraternos e iguales. Logrando estructurar
la sociedad civil capitalista. Esta forma tiene lugar tras el parricidio que funda el gobierno civil cuyo
representante es el Estado. Los autores modernos se alzan contra el patriarcado tradicional, repelen que el
Estado actie como un padre “y trate a los individuos como hijos.” (PATEMAN, 2019, p. 83) Los varones
derrotaron al padre y constituyeron la fraternidad civil que “refiere a los hombres ligados por un vinculo
comun reconocido como tal” (PATEMAN, 2019, p. 165)

En la modernidad el sistema patriarcal relega a las mujeres al hogar, las priva de la independencia
econdmica. Y alavez oculta este sometimiento declardndolo no-politico. Mediante el matrimonio la mujer
pierde existencia legal, queda bajo el dominio del marido. Tuteladas, las mujeres nunca podran alcanzar la
mayoria de edad para intervenir en la esfera publica. Dado esto, “el derecho sexual o conyugal, el derecho
politico originario, queda oculto por completo.” (PATEMAN, 2019, p. 188)

El contrato es sexual y patriarcal en dos sentidos. Primero porque establece el derecho politico de los varones
sobre las mujeres y segundo porque establece un orden de acceso de los varones al cuerpo de las mujeres. El
derecho politico se transforma de paternal a fraterno, otorga libertad alos varones que se apropian de las mujeres.

La diferencia sexual es una diferencia politica, la diferencia sexual es la diferencia entre libertad y sujecion. Las
mujeres no son parte del contrato originario a través del cual los hombres transforman su libertad natural en
seguridad de la libertad civil. Las mujeres son el objeto del contrato. El contrato sexual es el vehiculo mediante
el cual los hombres transforman su derecho natural sobre la mujer en la seguridad del derecho civil patriarcal.
(PATEMAN, 2019, p. 39)

No hay fundamento natural ni bioldgico que pueda dar cuenta de la jerarquia de unos cuerpos sexuados
sobre otros. La diferencia es un hecho cultural, humano y politico. Generado unilateralmente entre varones
que se dieron a si mismos el atributo de poseer a las mujeres. Para poseerlas las debieron despojar de su
libertad, tutelar, dominary encerrar en el hogar. A través del matrimonio los hombres se aseguran el acceso
al cuerpo fértil. Asi, las esferas publico/privada dependen una de la otra. La diferencia sexual es politica
porque limita las esferas de accion posibles segun el sexo. Como ilumina la consigna feminista de los afios
*70: Lo personal es politico.

Educacién sexual patriarcal

Desde la publicacion en 1949 de El segundo sexo de Simone De Beauvoir se puede afirmar que hay algo
que debe suceder para que ciertos ejemplares de la especie humana se transformen en mujer. “No se nace

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



20

mujer: se llega a serlo.” (BEAUVOIR, 2015 p. 207) Afirma la filésofa y logra una consigna que condensa
no solo su investigacion sino la manera en la cual, a lo largo de los siglos se han formado a las mujeres bajo
la sombra de las necesidades masculinas. Esta frase resume que hay un producto que la cultura elaboray
que nombra “mujer”, que no estd inscripto en ningtin destino biolégico, econdémico ni psiquico.

El existencialismo al que Beauvoir adscribe afirma que la existencia precede a la esencia. Los seres humanos
no estan determinados por una naturaleza ni por un destino prefijado. Tampoco hay dioses que decidan
por la voluntad humana sino que se construyen a si mismos gracias a la libertad y a las otras personas. Es
en el trato con quienes crian, acompanan, interactdan, tutelan, educan, etcétera que las personas se forman
como tales. La especie humana es lo que es porque ella misma ha decidido qué hacer frente a la falta de
un destino certero o una naturaleza inmutable. En esto se acercan al idealismo de Fichte.

Enlas primeras oraciones del ensayo se descubre el misterio “todo ser humano hembra no es necesariamente
una mujer; tiene que participar de esa realidad misteriosa y amenazada que esla feminidad” (BEAUVOIR,
2015, p. 15) Beauvoir afirma que hay algo que es la feminidad, definida por los hombres, de la cual hay
que participar para llegar a ser mujeres. Mujeres en el sentido en el cual los hombres las definen.

Enla especie hay machos y hembras, pero hay algo que debe suceder para que haya mujeres. Es insuficiente
con tener ovarios, también descarta que la feminidad esté fijada en un cielo platénico, no se cree en las
entidades inmutables. No alcanza la afirmacién abstracta que dice que las mujeres son seres humanos, porque
“todo ser humano concreto estd siempre singularmente situado.” (BEAUVOIR, 2015, p. 16) Una mujer no
es su utero, ni tampoco se explica por el eterno femenino, hay que plantear la pregunta ;Qué es una mujer?

El eterno femenino es un concepto que se refiere ala serie de estereotipos, normas, prejuicios, mandatos,
construcciones simbdlicas y artificiales utilizados para socializar a las mujeres a los fines de que cumplan
con las exigencias del sistema patriarcal. Las diversas y multiples exigencias se expresan en mitos, reunidos
en su conjunto, conforman el eterno femenino e imponen a que las mujeres acepten su lugar subordinado.

Elmito del eterno femenino exige una ideologia estereotipada que “sustituye las relaciones auténticas con
un existente auténomo por la contemplacién inmévil de un espejismo.” (BEAUVOIR, 2015, p. 359) Esta
mitologfaimpone ala conciencia una causa desconocida que le exige comportarse de una manera y encarnar
unrol sexo-genérico. Tal exigencia contradictoria se presenta al sentido comtn como un misterio inentendible.
No es una produccion libre ni autodeterminada, es desconocida, pero opera determinando a las personas.

Elmisterio lo inventaron varones, desde el desconocimiento alimentando quimeras. Las mujeres que no
participaron en esa creacién mitoldgica no representan esos modelos, pero son castigadas, y violentadas
simbdlica, psicoldgica o fisicamente al no cumplirlos.

De manera heterénoma el varén define a la mujer como lo Otro, lo inesencial frente a lo esencial.
Logra que ella introyecte la mirada masculina, estos “dos procesos de subjetivaciéon dan como resultado
la configuracién de una situacién femenina inferiorizada.” (SUAREZ TOME, 2022, p. 113) Al entender a
la mujer como una cosa sexuada, diferente del sujeto masculino, que por su parte niega su corporalidad, se
obliga a que ella misma se entienda a si misma como tal. Produciendo una incorporacion de esa interaccién
cosificante consigo misma. Al dispersar a la mujer entre las cosas, se le imponen mitos para que asuma ese
lugar cosificante como natural e incuestionable. Cual sistema dogmatico, el patriarcado liga, encadena alas
mujeres a cosas, circunstancias y eventos que no les permiten construir su propia identidad colectivamente.

Legisladores, sacerdotes, fildsofos, escritores y eruditos todos ellos se han empenado en demostrar que la condicién
subordinada de la mujer era del Cielo y provechosa para la Tierra. Las religiones inventadas por los hombres
reflejan esa voluntad de dominacién: han sacado armas de las leyendas de Eva, de Pandora; han puesto la filosofia

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



91

y la teologia a su servicio... Desde la Antigiiedad, satiricos y moralistas se han complacido en trazar el cuadro de
las flaquezas femeninas. (BEAUVOIR, 2015, p. 24)

No esnovedad que hansido siempre los varoneslos que escribieron sobre las mujeres, y que retroalimentaron
un sistema de sometimiento, mitos y fantasias sobre una experiencia de vida desconocida para ellos. Asi, los
varones han hecho una tarea doble. Mientras negaban el acceso alos lugares de poder y toma de decisiones alas
mujeres, construfan las instituciones, justificando la exclusion, y asentando los cimientos patriarcales-dogméticos.
Filosofia, religion, y discurso cientifico contribuyen a las discriminaciones més extremas, afirma Beauvoir.

Asime acerco alaafirmacién que pretendo mostrar. La cosa-en-si, presentada como incognoscible, tiene
un entramado que la sostiene tal que se la hace ver como natural, justificada, atemporal y neutral. Como
muestra Beauvoir, hay mecanismos de justificacién que utilizan postulados, llenos de mitos y prejuicios,
para someter a diferentes grupos de personas.

El patriarcado como sistema de valores, costumbres y racionalidad busca convencer a las mujeres de
que someterse es su destino alejéndolas de la autonomia y la libertad. “La mujer, siendo una libertad
auténoma, se descubre y se elige en un mundo donde los hombres le imponen que se asuma como lo
Otro: se pretende fijarla en objeto.” (BEAUVOIR, 2015, p. 31)

El entramado simbolico que rodea a toda feminidad —y masculinidad- tiene un origen y es contingente,
podria habersido y ser de otra forma. Beauvoir en el primer tomo de los mitos sexistas, el eterno femenino,
organizan la formacién y educacién de las mujeres enla sociedad que buscan formarla como esposa y madre.

Desde la infancia se rodea a la corporalidad entendida como femenina de estereotipos y modos de ser
para que corresponda con los mandatos patriarcales. La virginidad, la desfloracién y la iniciacién sexual
de la mujer son temas cenidos de tabues y mitos entre los pueblos. La esposa deseable, dependiendo la
cultura, aparece entre “ritos de la desfloracién o, purificada por su virginidad” (BEAUVOIR, 2015, p.
157) que parten de entender a la mujer como objeto de acceso exclusivo del duefio, que serfa el esposo.

El cuerpo de la mujer es tomado no como fuente de subjetividad sino como algo inmanente, sin deseo,
separandolo de su trascendencia. Beauvoir reconstruye diferentes concepciones de la belleza y de la
corporalidad femenina entre diferentes culturas y encuentra un factor comun.

Entorpecido porla grasa o, tan diéfano que todo esfuerzo le esta prohibido, paralizado por los incomodos ropajes
y por los ritos del decoro, es entonces cuando se le presenta al hombre como su cosa. (BEAUVOIR, 2015, p. 160)

Elfin delos mitos apuntan a convertir ala mujer en un objeto deseable para un sujeto que debe poseerla.
Asila mujer se torna un artificio que debe encarnar un imposible. Inventada por el hombre es un objeto
de lujo, un bien de consumo que define quien es él. Sumida en las apariencias, la belleza de la mujer, su
inteligencia, su encanto, y elegancia son signos de la fortuna del marido. Todo hombre “exhibe a su mujer,
porque cree mostrar asi sus propios méritos.” (BEAUVOIR, 2015, p. 179)

Lasociedad definida porlos varones exige que la mujer encarne y se reconozca en ese destino impuesto.
En este sentido, el eterno femenino puede ser andlogo a la cosa-en-si dogmatica, de la que la persona
dogmatica no da cuenta, pero la persona idealista, mediante la reflexidn, si. Si bien Fichte dice que esta
cosa-en-si es incognoscible, lo es solo para el dogmatico. Porque no por eso deja de ser una creacién
humana que se inventa para no hacerse responsable de la propia libertad.

Al sistema patriarcal moderno, en conjuncion con el sistema capitalista, le interesa dividir en esferas
publico /privada alos cuerpos. Y también imponer qué cuerpos son los que tiene que domesticar para que
resulten utiles a ese binarismo. Independientemente del sexo, los cuerpos son entendidos como objetos

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



92

sobre los que se construye un deber ser. Es por esto porlo que lo entendemos como un sistema dogmatico
que construye una cosa en si en los términos de Fichte'.

El dogmatismo comparte sus caracteristicas con el sistema patriarcal. En principio es un sistema que
inicia con la decisioén de negar la libertad, haciendo de esta una cosa. El dogmatismo no niega la libertad,
pero si la torna un efecto de una causa desconocida. En la modernidad, los tnicos seres libres son los
varones —con ciertos atributos-. Y esta libertad es un producto de un pacto que sujeta y subyuga a la mitad
de la poblacion. Ademads, esa libertad civil es frdgil en el sentido que depende de la “buena accién” de las
mujeres en sus roles impuestos de esposas / hijas / madres. Por lo que, no solo toma a las mujeres como
objeto, sino que los varones se tornan a si mismos como cosas que se definen en reciprocidad por otras cosas.

Por otro lado, el patriarcado como el sistema dogmatico, tiene las mismas consecuencias practicas y
tedricas: fatalismo, mecanicismo, determinismo, materialismo y despotismo. El sistema patriarcal es fatalista
porque no admite mds que dos modos de ser de los sujetos. Estigmatizando, violentando y reprimiendo
no solo a quienes “cumplen” o se identifican con el cuerpo, género y la orientacién sexual asignados. Sino
también a quienes que no asumen la cis-heteronormatividad. Es decir, silencia y desconoce alas personas
intersex, trans, no binaries, homosexuales, etcétera. Es mecanicista porque toma un dato orgdnico como
inalterable. Esto es, como parte de un engranaje, que no se puede modificar y asume que siempre ha
funcionado de esa manera. Asi pretende asegurar que cada pieza hard bien su parte — cumplir un rol social-
para que el resto funcione. En lugar de ver personas libres, ve objetos automdticos y formateables a gusto
de la cosa-en-si. Es también un sistema determinista en el sentido que toma un solo aspecto de los seres
humanosylo vuelve destino. En el caso de los cuerpos gestantes, como el de las mujeres cis, toma ese dato
y busca hacer de la maternidad un unico destino. Ademds, impone cémo debe ser esa gestacion y como
se debe maternar. Finalmente es un sistema despotico porque despoja a las mujeres y diversidades de su
agencia civil/ politica, de los derechos y del ejercicio de la ciudadania plena, encerrandolas en el hogar y
enviando a lo queer al armario.

El patriarcado puede ser asumido como un sistema dogmatico porque estimula una la trama cosificante y
dependiente. Esta trama impide la creacién ylas relaciones libres entre las personas entre si y consigo mismas.

Segunda parte
¢Cémo se habita un cuerpo?

La deduccién dela corporalidad idealista que se encuentra en el Fundamento del derecho natural permite
analizar problemdticas que el propio Fichte no fue capaz de imaginar. Elidealismo deduce al cuerpo como
la esfera que el yo se atribuye para ejercer sulibertad. La deduccién trascendental no distingue géneros. No
toma al cuerpo como una propiedad privada, nilo trata como incapaz de recibir los estimulos del entorno.
El cuerpo no encapsula al alma, sino que es esencial para comprender la intersubjetividad.

En el apartado anterior desarrollamos la educacion subjetivo-corporal que los cuerpos entendidos como
mujeres reciben. Con esto me refiero a las maneras en las cuales se forman las subjetividades a partir de
un 6rgano, que intenta forjar de manera determinada un modo de ser encarnado. Un cuerpo con una
figura racional que recibe influencia del medio en el que estd para constituirse, pero también proyecta su
influencia. Este modo de ser encarnado se verd, es intersubjetivo.

'Fichte reproduce un dogmatismo patriarcal en su deduccion del matrimonio en el Apéndice del Fundamento..., aportando a
la perpetuacion y consolidacion del eterno femenino, al afirmar que la esposa debe entregar su personalidad al marido.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



93

Para Fichte el cuerpo tiene una doble dimensidn, es ala vezla expresion “viva de la conciencia en el mundo
sensible, el simbolo de lo humano en la realidad” y “es un conjunto peculiar de materia presuntamente
coaccionado por las leyes mecénicas de la naturaleza” (GAUDIO, 2004, p. 2) El cuarto teorema que
estd en el pardgrafo V del Fundamento... deduce al cuerpo. Y explica la sintesis dialéctica entre el sentido
organico necesario y el aspecto de la voluntad libre de la conciencia encarnada.

En el paragrafo V se encuentra que el cuerpo material es condicion de posibilidad para que el sujeto
pueda ejercer su voluntad en el mundo. Con su voluntad, un yo no solo interviene en el mundo sensible
sino también con sus acciones puede interferir “en la esfera de libertad de otros seres semejantes a si.”
(CORSICO, 2019, p. 12) Las acciones propias y de otros cuerpos pueden afectar a otros.

Fichte afirma que cada persona tiene una esfera que le pertenece solo a si y le permite distinguirse de
otras. “El ser racional no puede ponerse como individuo operante sin atribuirse un cuerpo material y sin
por ello determinarlo” (FICHTE, 1994, p. 147) Para actuar en el mundo empirico, el yo se da un cuerpo
material capaz de determinar. La esfera del yo racional finito se encuentra limitada en sus acciones libres
posibles por el no-yo. El cuerpo material que el yo se atribuye es parte de la limitacion, pero sin esta, no se
podria realizar efectivamente ninguna accién voluntaria. El cuerpo material es articulado en la totalidad
de sus miembros por la voluntad. Lejos de ser una herramienta exterior del yo, el “cuerpo es el modo de
estar instalado en el mundo, un mundo con el que se ha encontrado al actuar” este mundo es “el lugar de
realizacién de acciones” (LOPEZ DOMINGUEZ, 2023, p. 222)

El quinto teorema explica la imposibilidad de tener una conciencia encarnada finita sin que existan otras,
introduciendo la intersubjetividad. “La persona no puede atribuirse un cuerpo sin ponerlo como estando
bajo elinflujo de una persona fuera de ¢l, y sin determinarlo ulteriormente de este modo.” (FICHTE, 1994,
p- 151) Toda conciencia recibe una influencia exterior “puesta como ejercida sobre la persona determinada.”
(FICHTE, 1994, p. 152) Debido a que el ser racional es un ser individual y no un ser racional en general.
La influencia exterior es condicién “exclusiva de toda conciencia.” (FICHTE, 1994, p. 151)

Este teorema permite comprender cémo las acciones de un yo repercuten sobre otras personas. También
que, al actuar, cada cual encuentra limites y debe suprimir la actividad libre. Cada yo finito puede recibirla
influencia externay ponerla enla conciencia como influencia de una persona exterior. “Ninguna influencia
puede ser ejercida sobre el sujeto si éste no se somete por su propia libertad a la impresion sucedida y no
laimita internamente.” (FICHTE, 1994, p. 155) Las personas se encuentran en el mundo sensible y en su
actuar se diferencian de otras personas. Para poder actuar, no obstante, cada yo corporal necesita de otros
sujetos “para poderlos reconocer y para poder reconocerse, porque no goza de una condicién atémica...
requiere del enlace reciproco para saberse a s mismo.” (GAUDIO, 2004, p. 7) La condicién de posibilidad
de que exista una conciencia encarnada es que existan otras conciencias.

Hay una limitacion que cada persona racional hace de sus facultades para relacionarse con otras personas.
De esta manera, surge el criterio de acciéon reciproca de los seres racionales.

Estos influyen necesariamente unos sobre otros bajo el supuesto de que el objeto de la influencia tiene un sentido,
no como si fueran meras cosas a modificar mediante la fuerza fisica con vistas a sus fines. (FICHTE, 1994, p. 157)

La influencia mediante la libertad de cada ser racional puede modificar efectivamente a una persona
fuera si. No por el contacto fisico-corporal, sino por una materia més sutil. A través de la comunicacién
racional, oral, la persuasion o la exhortacion.

El trato que doy a otras personas, como un espejo, es el que me doy a mi misma. Por ello,

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



94

si un ser racional influye sobre otro como si fuese mera materia, también es afectado el sentido inferior del mismo
e, incluso, de una manera necesaria y completamente independiente de su libertad. (FICHTE, 1994, p. 160)

El modo en el cual cada yo trata a otras personas repercute en cdmo ese yo se vea a si misma y en
consecuencia trate a las demds. Fichte desde la comunidad necesaria de seres libres ha derivado ambos, la
comunidad y el mundo sensible como “condicién de posibilidad de la autoconciencia.” (FICHTE, 1994, p.
160) En este punto, aparece la reciprocidad. La autoconciencia es consecuencia de un ser racional externo
alyo. Es formada, aprendida y depende de la aceptacion o no de lainfluencia exterior por parte del yo. “La
posibilidad de la manifestacién de mi libertad depende de que haya tenido lugar la influencia del otro.”
(FICHTE, 1994, p. 161) Es imposible ser libre sin que haya otros seres libres que influyan libremente.
Entre la facultad racional y la realidad efectiva hay una distancia que se salva gracias a la exhortaciéon de
otra persona. “Mi racionalidad depende por consiguiente del arbitrio, de la buena voluntad de otro.”
(FICHTE, 1994, p. 161) La otra persona esté obligada “a tratarme a mi como un ser racional... aquella
relacion originaria es ya una accién reciproca.” (FICHTE, 1994, p. 162)

Larazon es de lo que la especie se vale a falta de un instinto natural. Un individuo de la especie cuando
nace necesita la ayuda voluntaria de otras personas. Sin esta cooperacion, no podria sobrevivir ya que no
nace con instinto que guie en la supervivencia. La naturaleza retira su mano apenas arroja al recién nacido
fuera del vientre.

Cualquier animal es lo que es: solo el hombre no es originariamente nada. Lo que él debe ser tiene que llegar a
serlo, y ya que debe ser un ser para s, tiene que llegar a serlo por si mismo. (FICHTE, 1994, p. 166)

Frente al desamparo, la humanidad se confia a si misma su hacerse. Urge sefialar que, si bien en el texto
Fichte habla a partir del nacimiento y, podria entenderse que plantea que en el vientre actia la naturaleza,
no obstante, habla de la voluntad de quienes cuidan a quien recién nace. Antes de nacer se depende del
querer de quien gesta. Sin ese acto volitivo y, por tanto, libre, no se puede llegar a existir.

La humanidad para Fichte es resultado de la “libre accién reciproca mediante y segiin conceptos, aquel
dar y recibir conocimientos.” (FICHTE, 1994, p. 134) No es un producto natural ni mecénico. La especie
se crea y recrea a si misma mediante la formacién. La comunidad tiene un rol vital en la formaciény enla
creacion de personas libres. Pero, nos lleva a preguntar ;qué pasa si habitamos el cuerpo desde un sistema
dogmatico, que, por otra parte, es el sistema en el que nacemos casi involuntariamente?

Estar en el sistema idealista permite notar que cada yo debe poseer una causalidad sobre la materia
corpérea. Hay una parte libre del cuerpo que tiene que poder liberar de la coaccién a la parte sometida.
Fichte desarrolla una antropologia que, similar a Beauvoir, no admite esencias, sino que afirma que ser
humano es aquello alo que alguien llega a ser gracias ala accién reciproca. Ponen de relieve la formacion,
la educacion, la cultura para ser quienes somos. Y entonces, se logra ver que, para salir del dogmatismo,
se necesita de algo més que la propia individualidad.

Aparece asi, la oportunidad de pensar en'y con la propuesta del sistema de Fichte la construccion cultural
delas corporalidades. En el proceso reciproco que se da entre las personas, Fichte dice que la interiorizacion
delainfluencia de las personas entre si es libre. Y que todos aceptan la influencia voluntaria. Que sealibre,
entiendo puede tener un doble significado. Por un lado, que son influencias contingentes, que se dan de
un modo, pero pueden ser de otro, ya que no responden a leyes naturales ni mecénicas. Por otro lado, estd
el aspecto mds idealista, que tiene que ver con hacer consciente, reflexiva y critica la influencia.

Cuando me ocupé de la Primera introduccién senalé que todas las personas tienen un primer contacto con
el mundo desde un sistema dogmatico. Por otro lado, en el Fundamento... se ve que cada influencia se recibe,
aceptay se pone en la conciencia como tal. Esto lleva a pensar que es posible ver las influencias aceptadas,

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



95

y no propias, desde el idealismo. En el dogmatismo, la conciencia no puede distinguir esta influencia, las
asume acriticamente. Asi, cada vez que alguien ve un cuerpo, naturaliza ciertas pricticas, prejuzga y senala
sulugar de pertenencia. Cree saber sobre los deseos, generaliza emociones, tratos y modos de ser. De esta
manera se impone colectiva y reciprocamente lo que desarroll¢, siguiendo a Beauvoir, eterno femenino.

Conclusion

En este trabajo desarrollé la distincién idealismo-dogmatismo y logré caracterizar y afirmar que el
patriarcado es un sistema dogmatico. Para lograr esto, recurri al trabajo de Pateman sobre el concepto de
patriarcadoy el contrato sexual. También acudiala nocién de eterno femenino, desarrollada por Beauvoir
para encontrar la manera en la cual se imponen a los cuerpos y subjetividades femeninas un modo de ser.
Afirmé que esto es andlogo a la cosa-en-si dogmatica, tal como la presenta Fichte.

En la segunda parte del trabajo repuse brevemente la deduccion trascendental del cuerpo, para pensar
como el entramado patriarcal-dogmatico repercute en los cuerpos. Fichte escribe sobre la intersubjetividad,
y la formacidén de cada conciencia encarnada a través de la libertad y la accidn reciproca. Se hizo visible
que el sistema dogmatico-patriarcal propone tratar a los cuerpos no como racionalidad libre encarnada
sino como meros objetos. Desplegando una cultura que oprime alo largo de los siglos. Logré mostrar que
no es incognoscible. Responde a relaciones de poder que pretenden imponerlo como tal. Empujando al
tetichismo ciego, al consumo antiético y desvincular, cuyas consecuencias son lamentables.

Logré desplazar la Doctrina de la Ciencia para comprender una trama en la que las mujeres y personas
LGBTIQ+ sufren incontables tipos de violencias y discriminaciones por ser quien son. El espiritu idealista
invita a actuar, no a paralizarse.

Encontré que muchas veces el reflejo con el que creemos conocernos no es nuestro. Estd elaborado
por una cosa-en-si machista, dogmitica y violenta, que hace vivir —o ahogarnos- en un mundo sin
libertad. Descubro que, para ver, hay que (re)entrenar la mirada y desactivar el espejo que forma nuestro
contrincante diciendo quienes debemos ser. La filosofia desafia constantemente ese espejo que no refleja
nuestra potencia. Impulsa a buscar y crear una manera de ser libre.

Pretendo entonces, con este trabajo contribuir a sacudir al oponente, erradicarlo de conjunto. Y ayudarnos
a construir nuevos mirares, entre los que vemos y actuamos intersubjetivamente. Contribuyendo a la
construccion de interioridades que afirmen nuestra libertad, nuestra amabilidad y finalmente, hagan que
lo que somos, lo que queremos ser y lo que encontremos en el futuro sea reflejo de esa emancipacion.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



926

Referencias bibliograficas

Arrese Igor, H. (2014) “El cuerpo como punto de articulacién entre el derecho puroy el derecho aplicado
en la teoria fichteana” de 1796/1797. Estudios de filosofia (50), 87-102.

--- (2014), “El reconocimiento de derechos y de capacidades en la teorfa fichteana del derecho natural’,
en Areté, Revista de Filosofia, Vol. XXVI, N° 1, pp. 109-127.

Cérsico, L. (2019). Cuerpo, figura y reconocimiento en Grundlage des Naturrechts (1796/1797) de J.
G. Fichte. Philosophia, 75(1), 9-32.

De Beauvoir, S., (2015) El Segundo Sexo. CABA. Debolsillo.
Fichte, J.G. (1984). Primera y Segunda Introduccién a la Teoria de la Ciencia, trad., J. Gaos. Madrid, Alianza.

---. (1994). Fundamento del Derecho Natural, trad. Villacafias Berlanga, Ramos Valera y Oncina Coves,
Madrid, Centro de Estudios Constitucionales.

---(1987). Doctrina de la Ciencia nova methodo, trad., J. Villacaiias y M. Ramos, Natdn. Valencia.
--- (2013), Fundamento de toda la Doctrina de la ciencia, trad. Cruz, ].C. Gredos.Madrid.

Gaudio, M. (2004). “La dialéctica en el cuerpo propio de Fichte” en Universidad Nacional de La Plata.
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién. Departamento de Filosofia, La Plata.

---(2015) “Elidealismo de Fichte como “Kantismo bien entendido”: dispersién, unidad y Yoidad, Revista
de Estud(i)os sobre Fichte [En linea], 10.

Goddard, J-C. (2020). La filosofia fichteana de la vida. Trad. Goldstein V., Hekht. CABA.

Lépez Dominguez, V. (2019). “La conciliacién de la libertad con la naturaleza’, en Gaudio, M. y Solé, J.
(eds). Fichte en el laberinto del idealismo. RAGIF Ediciones, CABA, pp. 467-487

---.(2023). Fichte o el yo encarnado en el mundo intersubjetivo. RAGIF ediciones. CABA.

---.(1996). “El cuerpo como simbolo: la teorfa fichteana de la corporalidad en el sistema de Jena’, en V.
Lépez- Dominguez (ed.), Fichte 200 afios después, Editorial Complutense, Madrid, pp. 125-141.

---.(2024). Caleidoscépico Fichte, CABA, RAGIF Ediciones.
Pateman, C. (2019), El contrato sexual, trad. Femenias M.L., Ménades editorial, Madrid.

Rojas Sierra, N. (2012). “La tathandlung como salida de la cosificacién: Fichte frente al escepticismo de
Schulze”, en Revista de Estudiantes de Filosofia, Universidad Nacional de Colombia.

Segato, R. (2016). La guerra contra las mujeres. Tinta de limén. CABA.

Solé, J. (2012), “Necesidad, libertad y filosofia en Fichte. Una lectura de la Primera Introduccién a la
Doctrina de la Ciencia de 1797” en Endoxa: Series Filoséficas, N° 30, pp. 433-456, UNED, Madrid.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



97

--- (2019); “El dogmatismo consecuente es un idealismo: Fichte ante Spinoza en las Introducciones a la
Doctrina dela Ciencia”; en Gaudio, M. y Solé, J. (eds.). Fichte en el laberinto del idealismo. RAGIF Ediciones,
CABA, pp. 211-230

Suarez Tomé, D., (2022) Simone De Beauvoir. Filésofa de la Libertad, Galerna. CABA.

Villacafas Berlanga, J.L., (1994) “Fichte y el derecho natural: de la constitucién social de la individualidad
ala categoria politica de nacién” en Fichte, ].G., Fundamento del Derecho Natural, trad. Villacanas Berlanga,
Ramos Valera y Oncina Coves, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



