
2

Recebido em 30 de julho de 2025. Aceito em 30 de julho de 2025

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 2 - 14  / ISSN: 2179-7412 
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672

Identidade e diferença. A Fundação de toda a 
doutrina da ciência no espelho das exposições 
tardias de Fichte de sua filosofia transcendental

Identity and difference. The foundation of the entire doctrine of science in the 
mirror of Fichte’s late expositions of his transcendental philosophy

Günter Zöller  
Ludwig-Maximilians-Universität München  

zoeller@lmu.de

Tradução de Francisco Augusto de Moraes Prata Gaspar – UFSCar

Resumo: Ante o duplo pano de fundo da história de recepção e da autointerpretação da Fundação de toda a doutrina 
da ciência, o objetivo das reflexões que se seguem é examinar a grandeza e os limites do texto mais famoso e 
influente de Fichte – justamente a exposição impressa do doutrina da ciência de 1794/95 –, no contexto da própria 
avaliação de Fichte tanto da própria obra quanto do desenvolvimento da doutrina da ciência. Além da questão das 
diferenças doutrinárias e das modificações metodológicas nas sucessivas exposições da doutrina da ciência, deve 
ser dada especial atenção à reflexão meta-filosófica de Fichte sobre a forma da teoria e a figura comunicativa da 
doutrina da ciência. 

Palavras-chave: Fichte; doutrina da ciência; exposição; eu; absoluto.  

Abstract: Against the dual backdrop of reception and self-interpretation of the Foundations of the entire doctrine of 
science, the aim of the following considerations is to explore the greatness and limitations of Fichte’s most famous 
and influential text – the printed presentation of the doctrine of science from 1794/95 –, in the context of Fichte’s 
own assessment of both the work itself and the development of the doctrine of science. In addition to the question 
of doctrinal differences and methodological modifications in the successive presentations of the doctrine of science, 
particular attention will be paid to Fichte’s meta-philosophical reflection on the theoretical form and communicative 
structure of the doctrine of science.
Keywords:Fichte; doctrine of science; presentation; I; Absolut.   



3

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

“A doutrina da ciência, porém, não é de forma alguma um livro impresso:  mas é um pensamento vivo, a ser 
produzido eternamente de novo e fresco, que se expressa de forma diferente sob toda condição diferente de tempo 
e comunicação” (GA II/9:181). 

A Fundação de toda a doutrina da ciência ocupa, sob vários aspectos, uma posição especial na obra de Fichte: 
como a primeira e única versão impressa da philosophia prima (“doutrina da ciência”), como a primeira de dezessete 
apresentações sucessivas da doutrina da ciência e como a única versão publicada pelo próprio Fichte. Com isso, o 
texto de 1794/95 não está apenas no início do filosofar de Fichte, mas ele se encontra – pelo menos para aqueles 
contemporâneos que não estavam familiarizados com suas sucessivas apresentações orais posteriores – no centro da 
confrontação com a obra de Fichte. Mesmo, porém, para os leitores posteriores de Fichte, aqueles que conhecem as 
obras póstumas de Fichte na edição de seu filho de meados do século XIX e na edição crítica completa da Academia 
Bávara das Ciências da segunda metade do século XX, permanece a antiga Grundlage, enquanto a única versão 
impressa da doutrina da ciência autorizada por Fichte, o principal texto de referência para a confrontação crítica e 
comparativa da doutrina da ciência de Fichte na unidade e diversidade de suas muitas formas e diferentes versões.

Mesmo para o próprio Fichte, a Fundação de toda a doutrina da ciência de 1794/95 constitui até o fim o 
ponto de referência literário da sua continuada elaboração da doutrina da ciência. Em toda autocrítica à 
versão inicial, desde o início exteriorizada por Fichte, remete ele continuamente à primeira e única versão 
publicada – primeiro, como o substituto temporário da versão revisada da doutrina da ciência, planejada para 
publicação, e, por fim, como o substituto equivalente e funcional para a versão impressa, de fato abandonada, 
da exposição posterior da doutrina da ciência. 

Ante o duplo pano de fundo da história de recepção e da autointerpretação da Fundação de toda a doutrina 
da ciência, o objetivo das reflexões que se seguem é examinar a grandeza e os limites do texto mais famoso 
e influente de Fichte – a exposição impressa do doutrina da ciência de 1794/95 – no contexto da própria 
avaliação de Fichte do desenvolvimento da doutrina da ciência. Além da questão das diferenças doutrinárias 
e das modificações metodológicas nas sucessivas exposições da doutrina da ciência, deve ser dada especial 
atenção à reflexão proto- e meta-filosófica de Fichte sobre a forma da teoria e a figura comunicativa da 
doutrina da ciência. Em particular, deve ser levada em conta a função metodológico-medial de variabilidade, 
serialidade e oralidade na exposição da doutrina da ciência.

1. Os primórdios da doutrina da ciência 

A doutrina da ciência de Fichte surgiu na órbita da filosofia crítica de Kant e sob a influência dos imediatos 
debates pós-kantianos. Em particular, o surgimento da doutrina da ciência reflete o programa, em grande parte 
iniciado por Karl Leonhard Reinhold, de fundação da filosofia partindo de um princípio primeiro e certo nele 
mesmo (“filosofia do princípio”). No entanto, após a crítica, apresentada principalmente por Gottlob Ernst Schulze 
(“Aenesidemus-Schulze”), ao próprio projeto de Reinhold de uma filosofia elementar que parte do “Princípio 
da Consciência” [Satz des Bewusstseins], ao qual se liga Fichte em um trabalho inicial (“Resenha de Enesidemo”) 
(GA I/2:31-67; ver também GA II/3:21-177), Fichte desloca a fundamentação da filosofia do nível dos fatos 
elementares da consciência para o nível das condições subjetivo-universais pré- e extraconscientes da consciência 
de objeto assim como da consciência de si (“intuição intelectual”, “Tathandlung”) (GA I/2:48, 57: GA I/2:46, 255).

Adicionalmente, o jovem Fichte expande o recurso de Reinhold a um primeiro princípio absoluto a uma 
constelação triplicitária de princípios, aos quais correspondem respectivamente ações fundamentais – distintas, mas 
correlacionadas – pré- e extraconscientes do sujeito (“pôr”) (GA I/ 2:47, 256), as quais somente juntas e como um 
todo tornam possível, por princípio, o surgimento de todos os tipos de consciência e seus objetos. Por fim, Fichte 
expande o foco, presente em Reinhold, na consciência cognitiva (“representação”) em direção à fundamentação 
do agir prático, de modo que, além do saber teórico ou saber de objeto, entra em cena também o saber prático ou 
saber da ação como genuíno domínio de objeto da filosofia transcendental (“doutrina da ciência”). 



4

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

O documento da forma inicial da emergente doutrina da ciência de Fichte são as recentemente descobertas 
e editadas preleções de Zurique na casa de Lavater no início de 1794 (GA IV/3:19-41 e 47f.) – as quais 
correspondem em boa parte ao escrito programático de Fichte publicado logo em seguida, Sobre o conceito 
da doutrina da ciência ou da assim chamada filosofia (GA I/2:108-172). A execução do programa previamente 
formulado na forma de uma primeira elaboração inicial da doutrina da ciência no sentido mais estrito e 
próprio é fornecida por Fichte, então, ainda no mesmo ano com a Fundação de toda a doutrina da ciência. A 
ocasião externa para a rápida progressão do programa do sistema para o sistema programado é a repentina 
nomeação de Fichte para suceder Reinhold na Universidade de Jena, o principal local em terras alemãs do 
original e controverso filosofar pós-kantiano.

Em vez de fazer uso dos manuais de outros autores em suas preleções, como era habitual e muitas vezes até 
mesmo obrigatório, Fichte decide apresentar, ao longo de dois semestres, a filosofia qua doutrina da ciência 
segundo seu próprio manual, por ele escrito e disponibilizado aos alunos ouvintes, paralelamente à preleção, 
em remessas separadas – em termos editoriais tratava-se de fascículos. Os fascículos também são oferecidos 
em duas remessas completas no final de cada semestre. Quem pode encadernar as remessas individuais ou 
completas, cria, graças às folhas de rosto fornecidas em conjunto, a obra cumulativa completa, a Fundação 
de toda a doutrina da ciência (GA I/2: 249-431).

Para além de seu envio em fascículos ou bipartido, a obra consiste em três partes, os “Princípios de toda a 
doutrina da ciência”, (GA I/2:255-282), a “Fundação do saber teórico” (GA I/2:283-384) e a “Fundação da 
ciência do prático” (GA I/2:385-451). As extensas notas de Fichte intituladas “Meditações próprias sobre a 
filosofia elementar” [Eigne Meditationen über ElementarPhilosophie] (GA II/3:21-177) e “Filosofia prática” 
[Practische Philosophie] (GA II/3:181-266), que datam de 1793/94, podem ser consideradas como um 
estágio preliminar para a segunda e terceira partes. Entretanto, esse estágio preliminar da doutrina da ciência 
só foi publicado em 1971 como parte da Edição Completa de J. G. Fichte da Academia Bávara das Ciências.  

Característico da primeira e única apresentação publicada da doutrina da ciência é a apresentação exteriormente 
separada e sucessiva dos princípios da doutrina da ciência, da sua parte teórica e da sua parte prática. Desde 
o início, recebe atenção especial e extensa crítica a primeira parte da Fundação de toda a doutrina da ciência, 
com seu sistema da tríplice ação de pôr [dreifachen Setzungsleistungen] do puro sujeito do saber (“o eu”), 
que, de acordo com o primeiro princípio, põe a si mesmo pura e simplesmente (“o eu absoluto”), de acordo 
com o segundo princípio, então, opõe-se de modo igualmente incondicional a um objeto em geral (“o não-
eu”), e, dessa forma, torna-se ele mesmo um sujeito limitado (“o eu finito”) para, sob a diretriz do terceiro 
princípio, pôr-se a si mesmo e o objeto em geral como compostos (“divisíveis”). A constelação cooperativa 
do eu que põe a si (e posto por si), que contrapõe (e contraposto)e compõe (e composto), se desdobra nas 
partes subsequentes da Fundação de toda a doutrina da ciência na diferença do sujeito que pode conhecer (“o 
eu teórico”) e do sujeito que quer agir (“o eu prático”). No primeiro, o eu se põe como determinado pelo 
não-eu, no segundo como determinando o não-eu (confirmando os princípios). 

A relação do eu teórico com o eu prático – e, com isso, da parte teórica da Fundação de toda a doutrina da 
ciência com sua parte prática – se revela, de resto, como uma relação de pressuposição factual e condição 
lógica. O eu não pode pôr o ser-determinado puramente passivo de si pelo não-eu que aparentemente 
reina no conhecer, sem também pôr a si mesmo como ativamente-determinante e precisamente nas tais 
relações aparentemente passivas do ser-determinado. Passividade se revela como uma atividade diminuída, 
receptividade como uma espontaneidade oculta, delimitada. Por trás do ser-determinado do sujeito pelos 
objetos, emerge assim o determinar-a-si-mesmo ao ser-determinado. Em sua formulação doutrinária, não 
há realismo sem idealismo (“real-idealismo”, “ideal-realismo”) (GA I/2:412). Enquanto único resquício da 
realidade não-posta, mais precisamente, posta como não-posta, permanece na parte teórica da Fundação de 
toda a doutrina da ciência a experiência fundamental de resistência (“travo” [Anstoß]) (GA I/2:356), que, 



5

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

no entanto, não deve ser representada como um ser-impelido do eu pelo exterior de si, mas como o impelir 
do eu aos limites de sua atividade (primeira) principial infinita. 

A superação da finitude travada [anstößigen] do eu, exigida no interesse de um eu puro, determinado inteira 
e totalmente por si mesmo e somente por si mesmo, ocorre então na terceira parte da Fundação de toda a 
doutrina da ciência e incide, com isso, na esfera da atividade prática do eu, por meio da qual o não-eu como 
tal é por princípio determinado e concretamente diminuído. Nisto, a segunda parte, a teórica, e a terceira, a 
prática, da Fundação de toda a doutrina da ciência estão relacionadas entre si de tal forma que o ser-determinado 
teórico do eu finito pelo não-eu se mostra impossível sem o (a ser pressuposto) ser-determinado prático do 
não-eu pelo eu finito (“primado da razão prática sobre a teórica”) (GA I/2: 64, 399). 

As determinações fundamentais do eu prático são, na Fundação de toda a doutrina da ciência, o impulso como 
impulso à ação junto com suas modificações enquanto impulso fundamentalmente frustrado (“esforço”, “anseio”, 
“sentimento”, “sensação”) (GA I/2: 181, 431). Apesar de todo detalhamento sistemático e especificidade 
doutrinária, a parte final da Fundação de toda a doutrina da ciência, seguindo nisto o curso da preleção que lhe 
está na base, não atinge o conceito fundamental do prático, que se tornaria o centro de interesse na elaboração 
posterior da doutrina da ciência, e isso mesmo em proximidade temporal imediata com a Fundação de toda 
a doutrina da ciência – o conceito de vontade, ou também de querer, como a contrapartida objetiva e o prius 
sistemático ao conceito do pensar e do conhecer da parte teórica da obra.

2. Da primeira à nova exposição da doutrina da ciência

Depois de um capítulo sobre a “Teoria da Vontade” (GA I/1:15-123 e 133-162), que havia sido incluído 
anteriormente na segunda edição (1793) de seu primeiro escrito de filosofia da religião, Ensaio de uma crítica 
de toda revelação (1792) (GA I/1:135-153), Fichte empreende a dedução principial e o desenvolvimento 
sistemático do conceito de vontade e querer, imediatamente após a Fundação de toda a doutrina da ciência, no 
âmbito da aplicação da doutrina da ciência aos domínios filosóficos, programaticamente previstos, de natureza, 
direito, moral e religião. Enquanto em Jena a doutrina da natureza e a doutrina da religião, por razões externas 
(“Querela do Ateísmo”), foram tratadas apenas fragmentariamente em preleções e publicações, Fichte publicou, 
no imediato contexto das respectivas preleções sobre filosofia do direito e filosofia moral, o Fundamento do 
direito natural (1796/97) (GA I/3: 311-460 e GA I/4:3-165) e o Sistema da doutrina dos costumes (1798) (GA 
I/5:19-317), ambos explicitamente caracterizados como conforme os “princípios da doutrina da ciência” (GA 
I/3:311 e GA I/5:19). 

No primeiro plano da fundamentação filosófico-transcendental fichteana do direito natural está a relação 
livre de reciprocidade entre sujeitos plurais, que são Eu e Tu um para o outro e devem se respeitar e tratar um 
ao outro como tais (“interpelação” [Aufforderung], “reconhecimento”) (GA I/3:342 e GA I/3:351, 355). 
Em contraste, a fundamentação filosófico-transcendental fichteana da moral discute a relação marcada pela 
identidade essencial do querer “puro”, livre da experiência, e um querer livre de todos fins alheios que se esforça 
pela liberdade em vista dela mesma e busca realizá-la. Ao aplicar a doutrina da ciência genérica (“doutrina da 
ciência in specie”) (GA II/8:376) a domínios objetuais especificamente diferentes, Fichte integra a doutrina 
temática (doutrina do direito, doutrina da moral) com a marcha de fundamentação a partir de princípios da 
doutrina da ciência. Faticamente, isso leva à preparação formal das doutrinas temáticas materiais do direito 
(“direito natural”) e da ética (“moral”) por meio da doutrina fundamental filosófico-transcendental do querer 
e do agir racionais livres, em cujo centro está a dedução da somaticidade (“corpo”) (GA I/3: 365, 376) e da 
socialidade (“comunidade”, “coletividade” [Gemeinschaft, Gemeinde]) (GA I/3:320 e GA I/5:229f.) do eu.

No entanto, as doutrinas do Direito e dos Costumes impressas de Jena não apenas expandem a concepção 
e a doutrina da anteriormente publicada Fundação de toda doutrina da ciência em direção a todo um repertório 



6

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

de conceitos e doutrinas fundamentais especificamente práticos que, indo muito além dos termos genéricos 
de impulso e esforço, fornecem uma autêntica doutrina da vontade e uma teoria da ação na tradição da 
antiga philosophia practica universalis. Também de uma perspectiva metodológica, o Fundamento do direito 
natural e o Sistema da doutrina dos costumes vão tanto clara quanto decididamente além do horizonte da 
Fundação de toda doutrina da ciência. A doutrina da ciência aplicada ao direito e à moral renuncia, desse 
modo, à utilização arquitetônica de um conceito artificial-abstrato do fundamento último de todo pôr e 
opor (“o eu absoluto”), renuncia à formulação de primeiros princípios representados separadamente e à 
sistemática do estabelecimento sucessivo e da resolução gradual de contradições (dialética) (GA I/2:403f.), 
que serve à limitação crescente das relações de oposição em favor de sua compatibilização complexamente 
condicionada. Em seu lugar entram em cena nas doutrinas do Direito e da Moral de Jena de Fichte o início 
com o eu concreto-individual a ser revelado de acordo com sua possibilidade fundamental, a exposição 
integrada de princípio e principiado e o recurso extensivo a formas de procedimento da geometria clássica 
(“tarefa”, “postulado”, “solução”, “definição”, “prova”, “corolário”, “teorema”).

De modo geral, portanto, a ligação com a doutrina da ciência reivindicada no título das doutrinas jenenses 
de Fichte do direito e dos costumes (“conforme os princípios da doutrina da ciência”) não se refere de fato à 
Fundação de toda a doutrina da ciência publicada anteriormente, de cuja marcha e procedimento a doutrina da 
ciência aplicada se desvia em muitos aspectos. Antes, o Fundamento do direito natural e o Sistema da doutrina 
dos costumes já pertencem ao círculo sistemático da “nova exposição da doutrina da ciência”, a qual, sob o 
anúncio em latim de “doutrina da ciência nova methodo”, Fichte proferiu em Jena anualmente a partir do 
semestre de inverno de 1796/7, em um total de três vezes, até sua partida forçada em decorrência da assim 
chamada querela do ateísmo. 

No entanto, Fichte interrompeu a impressão da nova versão de sua prima philosophia (1797/98), que ele 
havia começado sob o título de “Ensaio de uma nova exposição da doutrina da ciência”, novamente devido 
às consequências da controvérsia sobre seu suposto ateísmo, após a extensa seção introdutória (“[Primeira] 
Introdução”, “Segunda Introdução”) e um primeiro capítulo (GA I/4:183-281). Como os planos posteriores 
de imprimir a nova exposição, que Fichte já havia preparado em vista das preleções e que ele havia anotado 
em “cadernos”, hoje perdidos, também acabaram sendo abandonados, a Doutrina da ciência nova methodo 
permaneceu desconhecida para além do público das respectivas três palestras e, portanto, também sem 
influência ou efeito. Foi somente a descoberta de várias transcrições de lições da Doutrina da ciência nova 
methodo, no início e no final do século XX, seguida de sua publicação (1937, 1982/1994, 1978, 2000), 
que tornou a Nova Exposição da Doutrina da Ciência dos anos 1796-1799 objeto de pesquisa sistemática 
e comparativa e a estabeleceu como uma versão alternativa bem-sucedida à primeira doutrina da ciência.

Assim como as doutrinas do direito e dos costumes publicadas, a Doutrina da ciência nova methodo, que 
está disponível em duas transcrições completas transmitidas a nós (“Nachschrift Halle”, “Nachschrift Krause”) 
(GA IV/2:17-267 e GA IV/3:323-524, bem como 527-535), segue uma metodologia que se desvia da 
Fundação de toda a doutrina da ciência. Em vez de princípios abstratos em conjunto com a mediação dialética 
dos opostos neles implícitos, a “Nova Exposição da Doutrina da Ciência” pratica uma abordagem narrativo-
reconstrutiva dos princípios do saber6, na qual as peças de determinação cada vez mais específicas e concretas 
da autoconsciência possível são reunidas em uma progressão linear (“dedução”). O ponto de partida, assim, 
não é o sujeito universal incondicionado como tal (“o eu absoluto”), mas sim a consciência individual tanto 
de si mesma quanto do mundo objetivo, a partir da qual se ascende primeiro ao princípio da subjetividade 
como tal, para então – na direção oposta e com o propósito de confirmar a análise anterior – retornar do 
eu-princípio para o eu principiado.

Desviando-se da Fundação de toda a doutrina da ciência, que apreende o princípio do saber em sua forma 
genérica como um fundamento pré-disjuntivo tanto do saber teórico como do prático, o princípio da Doutrina 



7

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

da ciência nova methodo é articulado em perspectiva prática – como um “querer puro” indeterminado-universal 
ou “vontade pura” (GA IV/3:182, 184). No entanto, na “Nova Exposição”, o querer, elevado à forma e 
função de um primeiro princípio, é cunhado tanto teórica quanto praticamente – como um conhecimento 
absolutamente certo de um Dever-Incondicionado [Unbedingt-Gesollten], que, num mesmo golpe, também 
se torna voluntativamente efetivo com sua apreensão cognitiva.   

Dividida em uma primeira metade que ascende do eu individual ao querer puro e uma segunda metade 
que descende do querer puro de volta ao eu individual, a “Nova Exposição da Doutrina da Ciência” integra a 
constituição fundamental do saber e do querer em uma narrativa quase cronológica, de história da subjetividade 
(“história pragmática do espírito humano”) (GA I/2:365), que reconduz diferença à diferenciação e 
articulação a desenvolvimento. Na verdade, porém, trata-se de uma ordenação que surge instantaneamente 
(“em um golpe”) (GA II/9:301), que somente na reflexão filosófica (“para o filósofo”) (GA I/4:213; ênfase 
no original), portanto, reconstrutivamente e, nessa medida, artificial e formalmente fictícia, é submetida a 
uma exposição temporalmente dilatada7. 

A integração radical, visada pela primeira vez na “Nova exposição da doutrina da ciência”, do eu principial qua 
querer puro e do eu principiado qua autoconsciência prática encontra sua continuação sistêmico-arquitetônica 
no lado do objeto que complementa funcionalmente o lado do sujeito. Metodologicamente inovadora é a 
integração recíproca do mundo dos objetos do conhecer teórico (“mundo dos sentidos” [Sinnenwelt]) e da 
esfera do conhecer prático e do querer (“mundo dos costumes” [Sittenwelt]). Em particular, a Doutrina da 
ciência nova methodo expõe a concatenação quintuplamente estruturada (“período sintético”) (GA IV/3:500 
e GA IV/2:247) de eu, pensar, querer, mundo dos sentidos e mundo dos costumes. Partindo do princípio do 
querer puro, a cadeia transcendental de condições se estende em uma direção empírica, mediante o conhecer 
teórico, para o mundo das coisas constituídas através deste, e em uma direção noumenal, mediada pelo 
conhecer praticamente atuante, para o mundo, oriundo deste conhecer, das pessoas agentes e interagentes. 
Os cinco elementos interligados, ademais, se juntam em um círculo, pela conjunção das extremidades opostas 
na estrutura de uma relação recíproca, na qual o mundo dos sentidos contribui com a base material para o 
mundo dos costumes e este último com a forma final para o mundo dos sentidos.

Além das inovações metodológicas e das novas acentuações doutrinárias em relação à Fundação de toda a 
doutrina da ciência, a “Nova Exposição da Doutrina da Ciência” também introduz uma mudança de dimensão 
mais metafilosófica, que busca substituir o uso anterior não mediado de conceitos e concepções altamente 
abstratos (“Tathandlung”, “o eu absoluto“) com a direcionada e engenhosa introdução da consciência 
situada no mundo da vida (”ponto de vista natural“, ‘ponto de vista da vida’) ao nível de reflexão da filosofia 
transcendental avançada (”especulação”) (GA I/4: 211 nota). A expressão sistêmico-arquitetônica desse 
repensar por parte de Fichte, que certamente também é motivada pelo mal-entendido generalizado da Fundação 
de toda a doutrina da ciência, são as extensas seções introdutórias recém-inseridas da “Nova Exposição”, 
uma das quais (“Introdução”) (GA I/4: 186-208) destina-se especificamente a um público filosoficamente 
imparcial, e a outra (“Segunda Introdução”) (GA I/4:209-244) especificamente “para leitores que já possuem 
um sistema filosófico” (GA I/4:209). 

Também pertencem ao círculo das pretendidas tentativas de mediação da doutrina da ciência sua popularização 
e divulgação por meio de escritos especialmente redigidos para complementar e elucidar – dentre eles, o 
tratamento didático do procedimento da doutrina da ciência no escrito metodológico, concebido como 
uma coleção de lições, Comunicado claro como o sol ao grande público sobre a essência da mais recente filosofia 
(1801) (GA I/7:183-268), e o tratado A destinação do homem (1800) (GA I/6:183-311), concebido como 
um escrito de reflexão e edificação. Com a última publicação em particular, Fichte responde ao mal-entendido 
desenfreado da primeira doutrina da ciência, ao encenar dramaticamente a recepção corrente da Fundação 
de toda a doutrina da ciência, reduzida apenas às duas primeiras partes, com a exclusão da parte prática, como 



8

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

momento de um caminho de formação que, então, intencionalmente conduz para além do conceito do saber 
teoricamente restrito em direção à ciência do prático popularmente refuncionalizada, que doravante é exposta 
como doutrina da crença na vontade racionalmente boa que é escolhida voluntariamente.

3. Das primeiras às exposições tardias da doutrina da ciência

Inicialmente, mesmo após a perda de seu cargo de professor e sua subsequente partida de Jena para 
Berlim, Fichte manteve seu plano de publicar em forma de livro a “Nova Exposição da Doutrina da Ciência”, 
já existente em extensas notas. No entanto, em 1802, cinco anos após a primeira conferência em Jena da 
Doutrina da ciência nova methodo, vem a lume não a “Nova Exposição da Doutrina da Ciência” posta em vista 
pelo próprio Fichte mais de uma vez, mas uma segunda edição da Fundação de toda a doutrina da ciência, 
publicada em duas edições concorrentes por diferentes editoras. O editor da primeira edição da Fundação de 
toda a doutrina da ciência, Gabler, em Leipzig, publicou uma reimpressão com poucas alterações, sobre a qual 
havia estado anteriormente em negociações com Fichte, sem que – pelo menos de acordo com o relato de 
Fichte sobre os fatos na controvérsia da publicação subsequente – um contrato válido tivesse sido concluído. 
Simultaneamente, vem a lume pela editora Cotta, em Tübingen, uma segunda edição da Fundação de toda a 
doutrina da ciência, autorizada pelo autor, com alterações feitas por Fichte na primeira edição, que consistem 
principalmente em notas explicativas adicionais. Uma cópia manuscrita da primeira edição, na qual Fichte 
havia inserido correções e alterações, que puderam ainda ser levadas em conta na nova edição da Fundação de 
toda a doutrina da ciência no âmbito da edição das Obras Completas [Sämmtliche Werke] (1845/46) organizada 
pelo filho de Fichte, tem de ser considerada nesse ínterim como perdida.

O fato de Fichte finalmente não ter publicado a “Nova Exposição da Doutrina da Ciência”, que era mais 
compreensível e cativante do que a maçuda e áspera Fundação de toda a doutrina da ciência e que já estava 
disponível por escrito na forma de suas notas de aula (em “cadernos”) indiretamente fala a favor de sua continuada 
apreciação da primeira – e única – versão impressa da doutrina da ciência, cujo rigor sistemático e coerência 
argumentativa Fichte não mais alcançou em nenhuma versão posterior e provavelmente nem se esforçou 
por isso. Nessa medida, a Fundação de toda a doutrina da ciência pode ser considerada pelo próprio Fichte 
tardio como uma versão escrita permanentemente válida da doutrina da ciência, à qual Fichte continuamente 
remete para a reprodução exemplar de esclarecimentos conceituais e especificidades doutrinárias. Assim, em 
um escrito metafilosófico-introdutório à doutrina da ciência, não publicado, de 1806, que leva o inautêntico 
título de “Relato sobre o conceito da doutrina da ciência e seu destino até agora”, afirma-se “que a antiga 
exposição da doutrina da ciência é boa e suficiente por enquanto” e, além disso, “que a antiga exposição da 
doutrina da ciência pode ser declarada boa e correta” (GA II/10:29). Como, além da Fundação de toda a 
doutrina da ciência, nenhuma outra exposição posterior estava disponível para os pretendidos leitores do 
texto, a referência dessa passagem à versão de 1794/95 é inequívoca.

Em oposição ao constante status da Fundação de toda a doutrina da ciência como a versão de referência 
permanente da doutrina da ciência, a “Nova Exposição da Doutrina da Ciência” da segunda metade da 
década de 1790 enfrenta após 1800 concorrência interna na forma dos esforços empreendidos por Fichte 
em Berlim por uma exposição radicalmente modificada da doutrina da ciência. As preleções de Jena da 
Doutrina da ciência nova methodo tinham reagido ao mal-entendido inicial da doutrina transcendental do eu 
como egoísmo (teórico) e à muito disseminada negligência da parte final da fundação da “ciência do prático”, 
com modificações metodológicas e esclarecimentos doutrinários. Em contraste, a exposição da doutrina da 
ciência que se desenvolveu de 1800 em diante é marcada por um contexto radicalmente alterado de recepção 
e efeitos da doutrina da ciência.

O pano de fundo das inovações expositivas a partir de 1800 é formado, por um lado, pela acusação de ateísmo 
e niilismo feita à doutrina da ciência – que fica no ar desde a controvérsia de 1798-99, em particular por meio 



9

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

da intervenção de F. H. Jacobi –, e por outro lado, pela agressiva emergência de concepções de sistema e 
projetos de sistema filosóficos concorrentes, em particular por Schelling (e Hegel)13. Fichte reagiu a ambos 
os desafios com uma reconceitualização radical da doutrina da ciência e, especialmente, de seu conceito de 
saber. O que permanece inalterado é – em termos neokantianos – a concepção teórico-validacional do saber 
[geltungstheoretische Auffassung des Wissens] como invariante e independente (“absoluta”) das condições 
contingentes da realização de reivindicações cognitivas de todo tipo. Mesmo depois de 1800, o objeto da 
doutrina da ciência continua sendo o próprio saber e como tal. 

No entanto, ao contrário da forma inicial da doutrina da ciência, incluindo sua “nova exposição” na figura 
da Doutrina da ciência nova methodo, a exposição da doutrina da ciência após 1800 não articula mais o caráter 
de absolutez do saber exclusivamente na conceptualidade egológica, como uma doutrina do eu (“ponente”) 
que por princípio possibilita a si mesmo e tudo o mais. Antes, a constituição egóica de princípio do saber é 
representada após 1800, não como o próprio primeiro princípio, mas como a forma principial (“forma-eu”) 
(GA II/17:33) que caracteriza essencialmente o saber sem simplesmente coincidir com ele. Fichte também 
tende, nas exposições tardias da doutrina da ciência, a atribuir traços fundamentais anteriormente atribuídos 
ao eu ao próprio saber como tal – por ventura, quando agora se trata do saber (absoluto), que ele é “em si 
mesmo, e para si mesmo ... e absolutamente apenas como saber” e é “como saber absolutamente, o que é, e 
porque é’ (GA II/6:151).

Em uma anotação programática inédita de 1808, que reflete autocriticamente sobre as exposições anteriores 
da doutrina da ciência, tanto primeiras quanto tardias, para fundamentalmente introduzir a nova formulação 
no último grupo de exposições (a partir de 1810), o próprio Fichte critica na Fundação de toda a doutrina 
da ciência seu formalismo egológico, ao qual as exposições posteriores (deve ter-se em mente aqui, acima 
de tudo, as cinco versões [3 realizadas em Berlim, 1 em Erlangen, 1 em Königsberg] de 1804, 1805 e 1807) 
teriam acrescentado a consideração do eu aquém de sua mera forma (“forma da egoidade”):

[...] se eu mesmo quisesse argumentar contra a antiga exposição da W.L., poderia dizer que nela apenas a forma 
vazia do eu, o mero e puro eu formal, era levado em consideração, sem responder à pergunta: o que é então esse eu 
formal, independente dessa forma, em si mesmo? Esse em si mesmo, ao qual a forma do eu é apenas adicionada: eu 
compreendi mais firmemente nas últimas exposições. (GA II/11:182)

No entanto, aquilo que está subjacente à forma egóica [ichliche Form] não é introduzido como pré-egóico 
[prä-ichlich] ou mesmo extra-egóico [außer-ichlich], mas como o fundamento proto-egóico [proto-ichlich] 
no e do próprio eu e consiste, para o Fichte mais tardio, na essência do saber (absoluto) como tal: em sua 
função fundamental como o fundamento de validade de todas as posições egóicas “posteriores”. A primazia 
do saber para a constituição coordenada do si e do mundo é apreendida pelo Fichte tardio preferencialmente 
em metáforas óticas (“ver”, “olho”).

O eu (absoluto) qua saber (absoluto), no que diz respeito à sua validade incondicional, “absoluta”, é 
remetido, na obra de Fichte após 1800, sem exceção, a um momento artificialmente isolado de absolutez, 
que alternadamente é apresentado como “o absoluto”, “o ser”, “o ser absoluto” ou também “Deus” (GA II/8: 
10, 242, 118 e 114), sem que, por isso, se trate nesses fatores funcionais do saber, designados com títulos da 
metafísica geral e especial, de entidades ontológicas no sentido tradicional. Em vez disso, com a reutilização 
dos termos tradicionais sob condições teóricas filosóficas crítico-transcendentais, Fichte articula a presença 
de fatores e formas no e do saber que, fundamentalmente, se elevam acima de todo contingente e, portanto, 
de todo finito, e que se destinam a indicar a absolutez, a infinitude e a universalidade do saber como tal.

A continuidade essencial entre as exposições mais antigas e mais novas da doutrina da ciência – e, com isso, 
também a contínua validade da Fundação de toda doutrina da ciência – se mostra também na rejeição explícita 
no Fichte mais tardio de um ser pré- e extra-egóico: “Justamente não se deve pôr de antemão nenhum ser 



10

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

fixo e estável.” (GA II/11:195). Mesmo para o Fichte de depois de 1800, vale “a velha proposição do eu” (GA 
II/11:195), como ele agora a chama em retrospecto, de acordo com a qual o eu “(põe) a si e, por sua vez, seu 
próprio ser originária e pura e simplesmente” (GA I/2:261) ou, como diz uma reflexão metafilosófica tardia 
de Fichte, “que para mim nada é, eu o faço pois” (GA II/11:195).

4. As exposições tardias da doutrina da ciência

Diferentemente do caso da primeira exposição da doutrina da ciência na Fundação de toda a doutrina da 
ciência e da “Nova Exposição” na Doutrina da ciência nova methodo, não há nenhuma versão autorizada da 
exposição novamente alterada após 1800 que possa ser colocada ao lado da “antiga” exposição impressa e da 
primeira “nova” exposição fatualmente desconhecida, como um terceiro tipo de exposição completamente 
nova. Ao contrário, Fichte expôs repetidamente a doutrina da ciência de maneiras novas e diferentes, de 
1800 até imediatamente antes de sua morte, no início de 1814. É verdade que ele se absteve de publicar as 
exposições tardias em forma de livro, a fim de garantir as condições adequadas para a recepção e o impacto 
da doutrina da ciência por meio de sua comunicação puramente oral. No entanto, Fichte não renuncia de 
forma alguma de fixar por escrito a doutrina da ciência com o propósito de elaborá-la, o que lhe aparece 
necessário em face da complexidade de seu pensamento filosófico. Assim, existem originalmente elaborações 
detalhadas escritas pela mão de Fichte para todas as palestras comprováveis da doutrina da ciência (das quais, 
no entanto, alguns textos originais, que ainda estavam disponíveis para I. H. Fichte para sua edição, foram 
perdidos desde então), e isso também a partir da fase em que Fichte provavelmente não planejara qualquer 
publicação adicional em livro da doutrina da ciência. Visto dessa forma, não há, propriamente, uma “doutrina 
não escrita” no Fichte mais tardio, no que diz respeito à doutrina, mas sim a forma de publicização de uma 
exposição, preparada em forma escrita, mas disseminada oralmente, de uma doutrina fundamental filosófico-
transcendental essencialmente idêntica (“oralidade escrita”).

Dos anos tardios de Fichte, nada menos que doze exposições da doutrina da ciência sobreviveram. Depois de 
uma formulação inicial fragmentária de 1800 (“Nova elaboração da doutrina da ciência”) (GA II/5:319-402), 
que na verdade não pertence à contagem canônica, há uma versão escrita e apresentada em 1801/02, intitulada 
“Exposição da doutrina da ciência” (GA I/6:129-324), na qual, pela primeira vez, o próprio saber e como tal é 
revelado a propósito de seu caráter incondicionado de validade como absoluto (“o saber absoluto”) (GA II/8:338).  

Depois de alguns anos de preparação intensiva, Fichte apresentou a doutrina da ciência três vezes em 1804, 
sendo que o ciclo de conferências intermediário (“A Doutrina da Ciência 1804. 2ª Conferência”) (GA II/8: 
2-421, em duas versões impressas em paralelo nas páginas pares e ímpares) se distingue por uma coerência 
sistemática e elaboração argumentativa especiais. Nas três exposições de 1804 (GA II/7:60-235 “Preleções da 
W.L. No inverno de 1804”; GA II/8: 2-421 “Doutrina da ciência 1804/2”; GA II/7: 301-368 “3er Curso da 
W.L.”), o momento absoluto do saber, que anteriormente aparecia sob o título de “eu absoluto”, se encontra 
enunciado pela primeira vez em uma separação artificial como “o Absoluto” ou “o Ser”. A partir do ano 
seguinte, duas outras exposições da doutrina da ciência devem ser registradas: “Os princípios da doutrina 
de Deus, dos costumes e do direito” (GA II/7:378-489) e “Quarta conferência da doutrina da ciência” ou 
“Doutrina da ciência 1805, ‘Erlangen’” (GA II/9: 179-311). 

Depois de uma exposição isolada (“Doutrina da ciência 1807, ‘Königsberg’”) (GA II/11:1-202), os 
últimos cinco anos da vida de Fichte, que coincidiram com suas atividades de ensino na recém-fundada 
Universidade de Berlim, viram outras cinco apresentações diferentes da doutrina da ciência (1810, 1811, 
1812, 1813 [interrompida], 1814 [interrompida]) (GA II/11: 292-392, GA II/12:143-299, GA II/13:43-
179, GA II/15:133-168, GA II/17:319-340), nas quais o momento da validade incondicionada do saber, 
anteriormente identificado como “o absoluto” ou “o ser”, é preferencialmente firmado como “vida” no sentido 
infinitivo-ativo da palavra (latim vivere) (GA II/10: 119 e GA II/17:14).



11

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

Embora o próprio Fichte não tenha fomentado a impressão de nenhuma das doze versões tardias da 
doutrina da ciência, versões individuais já haviam sido publicadas em meados do século XIX na edição das 
Obas Póstumas (3 volumes, 1834-35) e das Obras completas (8 volumes, 1845/46), editadas pelo filho de 
Fichte. Entretanto, foi somente com a Edição Completa de J. G. Fichte da Academia Bávara das Ciências (1962-
2012) que a extensão total do trabalho contínuo de Fichte na doutrina da ciência tornou-se visível e todas as 
exposições da doutrina da ciência legadas do espólio foram editadas criticamente. A exploração filosófica do 
espólio de Fichte, agora publicado em sua totalidade, em particular do acervo integral das exposições mais 
tardias da doutrina da ciência, ainda está em seu início. Decerto, há monografias mais recentes sobre versões 
tardias individuais. Por enquanto, no entanto, não há nenhum estudo comparativo e completo do complexo 
das obras do espólio da doutrina da ciência no estilo e formato dos trabalhos anteriores decisivos de Martial 
Guéroult (Guéroult, 1930) e Xavier Léon (Léon, 1922).

Enquanto as doze versões tardias da doutrina da ciência diferem em parte consideravelmente em 
terminologia e conceitualidade, as diferenças sistemáticas e metodológicas entre as versões individuais são 
menos marcantes do que as semelhanças e as diferenças gerais entre elas e as duas versões do período de 
Jena. Particularmente em contraste com as duas primeiras exposições – a Fundação de toda a doutrina da 
ciência de 1794/95 e a Doutrina da ciência nova methodo de 1796/99 – as exposições tardias se aproximam 
mais para formar um bloco monumental de elaborações que representam e implementam alguns poucos 
temas, teses e teoremas em reviravoltas sempre novas. A característica estilística filosófica das exposições 
tardias da doutrina da ciência não é, portanto, a inovação reiterada, mas sim a iteração e a variação de um 
núcleo fundamental metodológico-sistemático, que é exposto de forma nova e diferente a cada vez. A forma 
de recepção e interpretação adequada à fatura variável da doutrina da ciência em suas exposições tardias 
também não é, por isso, a consideração isolada de versões individuais, mas a consideração comparativa da 
constituição em série da obra capital da vida de Fichte. O objetivo é constituir o “espírito” (ou “modo de 
pensar”) por trás da “letra” variável e deliberadamente variada por Fichte, espírito que não apenas une as 
doze versões tardias entre si, mas também conecta as primeiras versões às tardias.

A monotemática marcante e a monotonia monumental, que caracterizam o conjunto de exposições tardias 
da doutrina da ciência, refletem a preocupação central do Fichte tardio em transmitir, de forma sempre nova 
e fresca por meio da apresentação oral, as visões fundamentais – ainda não suficientemente comunicadas 
efetivamente pelas primeiras exposições – sobre a constituição transcendental do saber, incluindo a 
funcionalidade fundamental de seu portador (sujeito) assim como de seu objeto [Gegenstand] (objeto) 
[Objekt]. Nisto, não são os detalhes doutrinários que sofrem alterações nas versões tardias em comparação 
com as primeiras versões. Em vez disso, são as linhas gerais e os pontos de vista gerais da doutrina da ciência 
como um todo que devem ser transmitidos ao público propriamente reunido – sob a renúncia da forma 
essencialmente deturpante e potencialmente falsificadora da comunicação escrita (impressa).  

A intenção comum das exposições  tardias da doutrina da ciência de provocar uma mudança espiritual geral 
no público ouvinte e de introduzi-lo efetivamente à essência efetiva do saber também torna compreensível 
a validade contínua da versão impressa inicial da doutrina da ciência. Não se trata, para o Fichte tardio, 
de substituir ou mesmo superar a Fundação de toda a doutrina da ciência como tal, que foi concebida e 
executada a partir da forma escrita e em forma de livro. Em vez disso, trata-se de suplementar a insuperável 
conquista filosófica da Fundação de toda a doutrina da ciência com tais perspectivas e compreensões – a 
serem transmitidas oralmente – da teoria transcendental do saber, as quais situam o saber em sua posição 
central entre um momento absoluto que está em seu fundamento (“ser”, “o absoluto”, “Deus”) e que garante a 
validade incondicionada do saber, e uma esfera de objeto fundada no saber (“mundo dos sentidos”, “mundo 
dos costumes”), da qual o saber é saber.



12

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

No modo de exposição tardio de Fichte, estrategicamente motivado, escolhido visando a adequada mediação, 
o saber é a manifestação singular (“o aparecer” [Erscheinung]) do absoluto, assim como o mundo – em sua 
duplicidade como ordem fenomenal e noumenal de coisas e pessoas – é a realização constitutiva ou projeção 
transcendental (“o aparecer do aparecer” [die Erscheinung der Erscheinung]) do saber. Com isso, a doutrina 
da ciência de Fichte permanece sem exceção e até o fim um idealismo crítico. Tanto para o primeiro Fichte 
quanto para o Fichte tardio, o mundo junto com seus objetos só é no saber, através dele e para ele; o saber, 
por sua vez e como tal, não se funda em nada objetivo ou mundano, mas existe – é válido – puramente por si 
mesmo e a partir de seu fundamento próprio absoluto. Nada diferente já era de se inferir a partir da Fundação 
de toda a doutrina da ciência, mas em uma linguagem difícil (“eu absoluto”, “postulação”, “ação”), com uma 
condução de pensamentos altamente complexa (“dedução”, “dialética”) e com meios que puderam dar origem 
a mal-entendidos (“o eu”, “o não-eu”). 

Entretanto, mesmo os meios que Fichte deliberadamente escolheu em suas exposições tardias da doutrina 
da ciência para comunicar a teoria crítica do saber (“doutrina da ciência”) não estão livres de conotações 
enganosas e possíveis interpretações errôneas. Em particular, o recurso, apenas aparentemente totalmente 
afirmativo, a termos e temas das posições de Jacobi e Schelling, desenvolvidas em diálogo crítico com a 
primeira doutrina da ciência, tem repetidamente e até hoje dado a impressão de que, a partir de 1800, 
Fichte seguiu a linha da filosofia da vida pré-racional de Jacobi ou da filosofia do absoluto quase spinozista 
de Schelling – como se o idealista crítico dos anos de Jena tivesse se tornado o metafísico neodogmático do 
ser absoluto ou mesmo o místico neoplatônico da vida absoluta. No entanto, essa leitura do Fichte tardio 
desconhece a continuidade temática e doutrinária – e, portanto, a identidade essencial – entre as primeiras 
versões, egologicamente formuladas, e as versões tardias da doutrina da ciência, que, por razões estratégicas, 
são ornadas e articuladas em termos da teoria do absoluto, da metafísica do ser e da filosofia da vida. 

Para evitar leituras redutoras e falsificadoras da doutrina da ciência, é necessário, portanto, ler as exposições 
tardias, consideradas tanto individualmente quanto como um todo, em comparação com a primeira e única 
exposição impressa da doutrina da ciência, assim como, inversamente, o caminho para o conhecimento e a 
familiaridade com as exposições tardias da doutrina da ciência deve começar com um estudo da obra por meio 
da qual Fichte atuou de maneira mais impressionante e duradoura sobre o desenvolvimento pós-kantiano 
da especulação filosófica, a Fundação de toda a doutrina da ciência. Para a apreensão filosófica da doutrina da 
ciência, vale aqui, sem exceção, um insight metodológico-metafilosófico fundamental, que já se encontra 
na primeira “doutrina da ciência impressa” (GA II/12:135): “A doutrina da ciência é de tal espécie que não 
pode ser comunicada pela mera letra, mas exclusivamente pelo espírito [...]” (GA I/2:415).



13

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

Referências bibliográficas

Baumanns, Peter 1990. J. G. Fichte. Kritische Gesamtdarstellung seiner Philosophie. Freiburg/München.  

Brüggen, Michael 1979. Fichtes Wissenschaftslehre. Das System in den seit 1801/02 entstandenen 
Fassungen. Hamburg. 

d’Alfonso, Matteo Vincenzo 2005. Vom Wissen zur Weisheit. Fichtes Wissenschaftslehre 1811. Amsterdam/
New York. 

Fichte, Johann Gottlieb 1962-2012. Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hg. 
v. Reinhard Lauth u.a. Stuttgart-Bad Cannstatt. 

Guéroult, Martial 1930. L’évolution et la structure de la Doctrine de la science chez Fichte. 2 Bde. Paris. 

Janke, Wolfgang 2009. Die dreifache Vollendung des Deutschen Idealismus. Schelling, Hegel und Fichtes 
ungeschriebene Lehre. Fichte-Studien-Supplementa 22. Amsterdam/ New York, NY. 

Jantzen, Jörg, Thomas Kisser und Hartmut Traub (Hg.) 2005. Grundlegung und Kritik. Der Briefwechsel 
zwischen Schelling und Fichte 1794-1802. Fichte-Studien 25. Amsterdam und New York. 

Klotz, Christian 2002. Selbstbewußtsein und praktische Identität. Eine Untersuchung über Fichtes 
Wissenschaftslehre nova methodo. Frankfurt/M. 

Lauth, Reinhard 1967. Die erste philosophische Auseinandersetzung zwischen Fichte und Schelling 
1795-1797. Zeitschrift für philosophische Forschung 21, 341-367. 

Lauth, Reinhard 1974. Die zweite philosophische Auseinandersetzung zwischen Fichte und Schelling 
über die Naturphilosophie und die Transzendentalphilosophie und ihr Verhältnis zueinander (Herbst 
1800 - Frühjahr 1801). Kant-Studien 65, 397-435. 

Léon, Xavier 1922. Fichte et son temps. 2 Bde. Paris. 

Radrizzani, Ives 1993.Vers la fondation de l’intersubjectivité chez Fichte. Des Principes à la Nova Methodo. 
Paris.  

Schlösser, Ulrich 2001. Das Erfassen des Einleuchtens. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804. Berlin. 

Stolzenberg, Jürgen 2005. „Fichtes Willenslehre“. In: Fichtes praktische Philosophie. Eine systematische 
Einführung, hg. v. Hans Georg von Manz und Günter Zöller. Hildesheim, 93-110. 

Taver, Katja V. 1999. Johann Gottlieb Fichtes Wissenschaftslehre von 1810. Versuch einer Exegese. 
Amsterdam/Atlanta, Ga.  

Weiß, Michael B. 2018. Leben als Leben. Johann Gottlieb Fichtes späte Wissenschaftslehre. Würzburg 2018. 

Zöller, Günter 1998. „’Das Element aller Gewissheit.’ Jacobi, Kant und Fichte über den Glauben”. Fichte-
Studien 14, 21-41.  

Zöller, Günter1998a. Fichte’s Transcendental Philosophy. The Original Duplicity of Intelligence and 
Will. Cambridge. 



14

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI:  10.5380/dp.v22i2.100672

Zöller, Günter 1999. „Einheit und Differenz von Fichtes Theorie des Wollens“. Philosophisches Jahrbuch 
106, 430-440.  

Zöller, Günter 2000. „Denken und Wollen beim späten Fichte“, Fichte-Studien 17, 283-298.  

Zöller, Günter 2001. „Leben und Wissen. Der Stand der Wissenschaftslehre beim letzten Fichte“. In: Der 
transzendentalphilosophische Zugang zur Wirklichkeit. Beiträge aus der aktuellen Fichte-Forschung, hg. 
v. Erich Fuchs, Marco Ivaldo und Giovanni Moretto. Stuttgart-Bad Cannstatt, 307-330. 

Zöller, Günter 2003. „Das Absolute und seine Erscheinung. Die Schelling-Rezeption des späten Fichte”. 
Jahrbuch des deutschen Idealismus/Yearbook of German Idealism 1, 165-182.  

Zöller, Günter 2003a. „’On revient toujours ....’ Die transzendentale Theorie des Wissens beim letzten 
Fichte“. Fichte-Studien 20, 253-266. 

Zöller, Günter 2006. „Fichte in Berlin in München. Eröffnungsvortrag des Präsidenten“. In: Fichtes letzte 
Darstellungen der Wissenschaftslehre. Beiträge des Fünften Internationalen Fichte-Kongresses München 
2003, hg. v. Günter Zöller und Hans Georg von Manz, Bd. 1. Fichte-Studien, Bd. 28. Amsterdam und 
Atlanta, GA, 1-14. 

Zöller, Günter 2006a. „Fichte, Schelling und die Riesenschlacht um das Sein”. In: Fichte in Berlin. Spekulative 
Ansätze einer Philosophie der Praxis, hg. v. Ursula Baumann. Hannover, 93-110. 

Zöller, Günter 2009. „Die Sittlichkeit des Geistes und der Geist der Sittlichkeit. Fichtes systematischer 
Beitrag“. In: Geist und Sittlichkeit. Ethik-Modelle von Platon bis Levinas, hg. v. Edith Düsing, Klaus Düsing 
und Hans-Dieter Klein. Würzburg, 217-238. 

Zöller, Günter 2013. Fichte lesen. Stuttgart-Bad Cannstatt. 

Zöller, Günter 2014. „Life Into Which An Eye Has Been Inserted. Fichte on the Fusion of Vitality and 
Vision“. Rivista di Storia della Filosofia 69, 601-617. 

Zöller, Günter 2016. „Fichtebilderverbot. Historische und systematische Überlegungen zum philosophischen 
Umgang mit Fichtes Texten“. In: Bild, Selbstbewusstsein, Einbildungskraft, hg. v. Alexander Schnell und 
Jan Kuneš. Fichte-Studien 42. Leiden/Boston, MA, 217-234. 

Zöller, Günter 2018. „System und Leben. Praktische Philosophie beim späten Fichte“. In: Kant und der 
Deutsche Idealismus. Systemkonzeptionen im Horizont des Theismusstreites (1811–1821), hg. v. Christian 
Danz, Jürgen Stolzenberg und Violetta Waibel, Hamburg, 97-116. 

Zöller, Günter 2020. „Johann Gottlieb Fichte“. In: Grundriss der Geschichte der Philosophie, urspr. hg. 
v. Friedrich Ueberweg, vollst. neue Ausg. hg. v. Helmut Holzhey. Die Philosophie des 19. Jahrhunderts, 
koord. v. Helmut Holzhey und Wolfgang Rother, Bd. 1/1-3: Deutschland, hg. v. Gerald Hartung, Bd. 
1/1. Basel, 109-137.  


