30

Zur Bedeutung von Gefiihl und Vernunftkunst fiir
die Vermittlung von Philosophie und Leben

On the importance of feeling and art of reason for the mediation of philosophy
and life

Petra Lohmann
Die Universitit heiflt: Universitit Siegen (US), Alemanha
lohmann@architektur.uni-siegen.de

Zusammenfassung: Vermittelt Gber zwei Aspekte des Geflihlsbegriffs, die da sind Gewissheit der Existenz und
Kriterium des Philosophierens, schlagt sich bei Fichte die Frage nach dem Zusammenhang von Philosophie und
Leben von Anbeginn seines Philosophierens an in seinem Werk nieder. Zwei Leitlinien lassen sich dazu ausmachen:
das ist zum einen die Erérterung der Voraussetzungen, unter denen sich ausgehend vom alltdglichen, konkreten
Leben ein spekulatives Denken bilden kann, und zum anderen die Erérterung des Verhaltnisses zwischen dem fiir
sich selbst philosophisch aufgeklarten und bis zu seinem Grund durchdrungenen Wissen zur besagten unmittelbaren
Lebenspraxis. Beide Leitlinien ergdnzen sich notwendig zu einem Ganzen von Philosophie und Leben und fiir die
Entwicklung beider Leitlinien ist,Vernunftkunst” (GA 11/8, S. 2) erforderlich. Ziel des vorliegenden Beitrags ist, die
Rolle zu erdrtern, die Gefiihl und Vernunftkunst bei der Vermittlung von Philosophie und Leben spielen. Hierfiir
wird sich auf zum Teil sehr heterogene wissenschaftliche und populérphilosophische Schriften Fichtes aus dem
Zeitraum 1780 bis 1804 — und zu einigen wenigen Aspekten auch dariiber hinaus auf spatere Schriften bezogen.
Auf dieser Textgrundlage sollen zentrale Stationen einer Entwicklung aufgezeigt und dafiir auch immer wieder mal
die,Grundlage” mit spateren Formen der Wissenschaftslehre kontrastiert werden.

Schiisselnbergiffe: Fichte; Philosophie; Leben; Gefiihl; Vernunftkunst.

Abstract: Through two aspects of the concept of feeling, namely certainty of existence and the criterion of
philosophising, Fichte's question about the connection between philosophy and life is reflected in his work from
the very beginning of his philosophical career. Two guiding principles can be identified here: on the one hand, the
discussion of the conditions under which speculative thinking can develop from everyday, concrete life, and on
the other hand, the discussion of the relationship between philosophically enlightened knowledge that has been
thoroughly understood and the aforementioned immediate practice of life. Both guidelines necessarily complement
each other to form a whole of philosophy and life, and the development of both guidelines requires‘the art of reason’
(GA 1I/8, p. 2). The aim of this article is to discuss the role that feeling and the art of reason play in the mediation
of philosophy and life. To this end, reference will be made to Fichte’s scientific and popular philosophical writings
from the period 1780 to 1804, some of which are very heterogeneous, and to a few aspects of later writings. On the
basis of these texts, central stages of a development will be highlighted and, for this purpose, the ‘Grundlage’ will
be contrasted with later forms of the doctrine of science.

Keywords: Fichte; Philosophy; Life; Feeling; Art of Reason.

Recebido em 29 de julho de 2025. Aceito em 29 de julho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



31

I. Das Verhaltnis zwischen Philosophie und Leben macht eines der Hauptmotive der Philosophie Johann
Gottlieb Fichtes aus.! Dessen Explikation basiert auf der Auffassung, dass der Mensch nur,lebt, wenn er
handelt und das heisst, ,sein Leben fithrt2. Indem Philosophie sich auf das Leben bezieht, macht sie das
Leben bewusst und bewusstes Leben reflektiert sich nicht nur, sondern deutet sich auch. Fiir den Deutenden
ist Dieter Henrich zufolge ,das, dessen verborgene Bewandtnis er entschliisselt, ein dunkles, wenngleich
vielsagendes Gegentiber“. Das Gelingen der Deutung manifestiert sich idealerweise in ,einem zur Géanze
erschlieffenden Verstehen® Dieses ,ist dann erreicht, wenn in dem Gedeuteten nichts mehr zuriickbleibt,
dessen Platz und Bezug in und zu allem anderen noch unbestimmt ist“. Dem ,Ideal einer vollkommenen
Deutung des Lebens hat Fichte seine Wissenschaftslehre verpflichtet.

Dieses Vorhaben pointiert er zu Beginn seiner Arbeit an der frithen Wissenschaftslehre (1794) in einem
Brief an Friedrich Heinrich Jacobi vom 30. August 1795. Dort heisst es: Der ,speculative Gesichtspunkt, und
mit ihm die ganze Philosophie® hat nur Sinn, ,wenn sie [...] fiir's Leben ist“ (GA I11/2, S. 392). An diesem
Standpunkt richtet er in der Folge seine Wissenschaftslehre aus und konzentriert diesen elf Jahre spiter
riickblickend im ,Bericht tiber den Begrift der Wissenschaftslehre und die bisherigen Schicksale derselben®
(1806) wie folgt: Die Wissenschaftslehre ist die , Einzig mogliche Lebenslehre (GA 11/10, S. 31), weil sie
allein als die ,wahrhaft lebendige Philosophie” sich ,vom Leben [...] zum Sein" fortentwickelt, wihrend ,der
Weg vom Sein zum Leben véllig verkehrt ist und ein ,in allen seinen Teilen irriges System* (GA 11/10, S.
31) erzeugt.® Den innersten Bezug zwischen Philosophie und Leben macht er am Gefiihl fest. Den durch
das Gefiihl legitimierten vermogenstheoretischen Bezug der Philosophie auf das Leben, hebt er in den
,Riickerinnerungen, Antworten, Fragen“ (1799) besonders deutlich hervor: ,Unsere Philosophie macht [...]
das Leben, das System der Gefiihle und des Begehrens zum Hochsten und laf3t der Erkenntnis tiberall nur das
Zusehen“ (GAI11/S,S.137). Der Anspruch, unter dem die Wissenschaftslehre von Anbeginn an steht, lautet
daher: Statt ,durch die Kraft [ihrer] Syllogismen neue Objekte des natiirlichen Denkens“ (GAI1/S, S. 112)
zu erschaffen, soll sie das Leben erkennen. Daraus folgt nach den , Thatsachen des Bewufitseins“ (1813): Die
Wissenschaftslehre macht ,das Leben klar“ (GA1I/15, S. 125), indem sie Gefiihle zum Bewusstsein erhebt.”

Der tiber diese ausgewihlten Zitate vermittelte Einstieg in die Bestimmung des Verhaltnisses von Philosophie
und Leben verweist dariiber hinaus auf eine seit der ,Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre” von 1794
vorausgesetzte qualitative Bestimmtheit ihrer Ausformulierung durch den Philosophen. Die Wissenschaftslehre
kann nicht ,durch den blofen Buchstaben begriffen werden, sondern sie lisst sich nur ,durch den Geist[...]
mitteilen” (GA1/2, S.415). Das bedeutet in Riicksicht des Gefiihlsbegriffs, dass die Wissenschaftslehre sich an
der Gewissheit der eigenen urspriinglichen, unhintergehbaren und unmittelbaren lebendigen Existenzgewissheit,

'Vgl. Wolfgang H. Schrader: Empirisches und absolutes Ich: zur Geschichte des Begrifts Leben in der Philosophie ].G. Fichtes.
Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, insb. S. 9-14 u. 177-183.

?Helmut Fahrenbach: Humanistische Lebensphilosophie, in: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen mit Dieter Henrich.
Gottingen 2018, S. 58-83, hier S. 70f.

*Dieter Henrich: Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt am Main 1982, S. 11.
*Henrich 1982, S. 11f.

S Anton Friedrich Koch: Philosophie und Leben. Dieter Henrich zum 90. Geburtstag, in: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen
mit Dieter Henrich. Gottingen 2018, S. 19-23, hier S. 20.

©Vgl. Wolfgang Janke: Leben und Tod in Fichtes ,Lebenslehre] in: Philosophisches Jahrbuch. 03/2019, S. 79-98. http://
philosophisches-jahrbuch.de/wp-content/uploads/2019/03/P]74_S78-98_Janke Leben-und-Tod-in-Fichtes-Lebenslehre.
pdf (zuletzt abgerufen am 28.10.2024)

7 Vgl. Petra Lohmann, Der Begriff des Gefiihls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichte. Fichte-Studien Supplementa
Bd. 18 (Amsterdam/New York 2004) und diess.: ,Gefiihl und Selbstaufklirung Genetische und faktische Ausprigungen der
Gefiihlstheorie Johann Gottlieb Fichtes, in: Archiv fir Begriffsgeschichte, begr. v. Erich Rotacker, hg. v. Christian Bermes, Ulrich
Dierse, Christof Rapp, Bd. 48 / Jg. 2006. Hamburg 2006, S. 111-136. Zum Begriff des Lebens vgl. Lu De Vos: Der Gedanke des
Lebens in den spiten Schriften Fichtes, in: Fichte-Studien 31 (2007), S. 125-134.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



32

das heisst an der Innerlichkeit des Gefiihls zu bewahren hat. Aus dem Verhiltnis zwischen der Lebendigkeit
der Wissenschaftslehre und dem lebendigen Denken des Philosophen folgt, dass alle Terminologie ,nur
provisorisch” sein kann und dies so lange bleiben muss, bis die Wissenschaftslehre ,allgemein, und auf immer
festgesetzt werden kann“ (GA1/2, S. 118). In diesem Prozess kommt dem Gefiihl zwar eine prominente Rolle
als Motivans und Kriterium des Philosophierens zu, aber weil sich die Nachkonstruktion der Genesis des
Wissens in der Wissenschaftslehre nur begrifflich fixieren lasst, bedeutet das fiir die philosophische Deutung
des Lebens auch: ,jich muss wissen - nicht nur die Wahrheit fithlen -, wenn ich wahrhaft leben will“®. Fiir das
Verhiltnis von Wissen und Gefiihl bedeutet das, dass sie nicht gegeneinander ausgespielt werden, sondern dass
es um die Erhellung der Inhalte des Gefiihls bzw. des unmittelbaren Lebens qua Wissen geht. Es geht also - wie
Alexander Schnell die Wissenschaftslehre 1804 /11 kommentiert - ,um den Aufweis, wie sich das Wissen - das
Wissenswissen' - aus dem Leben [ich mochte hinzufiigen, aus dem Gefiihl] begriinden lisst*’. Das Gefiihl ist
Ausdruck einer unmittelbaren Gewissheit der eigenen Existenz, aus der heraus sich der Impuls zur philosophischen
Darstellung des Lebens - eben der Wissenschaftslehre - ergibt; und es ist fiir den Wissenschaftslehrer in der
Gestalt des Wahrheitsgefiihls bzw. des moralischen Gefiihls des Gewissens Existenz-immanentes, letztgiiltiges
und untriigliches Kriterium seines Philosophierens (vgl. GA1/S, S. 161, S. 138).

Vermittelt iiber diese beiden Aspekte des Gefiihlsbegriffs, die da sind Gewissheit der Existenz und Kriterium
des Philosophierens, schligt sich bei Fichte die Frage nach dem Zusammenhang von Philosophie und Leben
von Anbeginn seines Philosophierens an in seinem Werk nieder. Zwei Leitlinien lassen sich dazu ausmachen:
dasist zum einen die Erérterung der Voraussetzungen, unter denen sich ausgehend vom alltdglichen, konkreten
Leben ein spekulatives Denken bilden kann, d.h. wie es aus dem Leben heraus zur Philosophie kommt und zum
anderen die Erérterung des Verhiltnisses zwischen dem fiir sich selbst philosophisch aufgeklarten und bis zu
seinem Grund durchdrungenen Wissen zur besagten unmittelbaren Lebenspraxis. Beide Leitlinien erginzen
sich notwendig zu einem Ganzen von Philosophie und Leben und fiir die Entwicklung beider Leitlinien ist
,Vernunftkunst (GA 1I/8, S. 2) erforderlich. Die Vernunftkunst lisst sich ihrerseits an Hand von Ascetik
und Rhetorik konkretisieren.'” Wihrend die Ascetik eine Methode fiir den Philosophen ist, sich einerseits
im illtaglichen Leben und andererseits sich im vom Leben abgezogen Modus der Reflexion seiner Pflicht
zu vergewissern, zielt die Rhetorik auf die lebendige Verinnerlichung im Mitvollzug der Wissenschaftslehre
seitens des Rezipienten. Fiir das Gelingen beider Methoden ist das Gefiihl zwingend. Fiir die Ascetik ist es
das in seiner Ausprigung als Affekt und fiir die Rhetorik ist es das als Anzeichen der Rithrung des Gemiits.

Fiir die Erorterung des Verhiltnisses von Philosophie und Leben innerhalb des skizzierten Zusammenhangs
wird sich im vorliegenden Beitrag auf zum Teil sehr heterogene wissenschaftliche und popularphilosophische
Schriften Fichtes aus dem Zeitraum 1780 bis 1804 — und zu einigen wenigen Aspekten auch dariiber hinaus auf
spatere Schriften bezogen. Auf dieser Textgrundlage sollen zentrale Stationen einer Entwicklung aufgezeigt und
dafiir auchimmer wieder mal die ,Grundlage“ mit spateren Formen der Wissenschaftslehre kontrastiert werden.
Vorderhand schlief3t die von Wolfgang Janke als ,Lebenslehre“'" charakterisierte Wissenschaftslehre von 1804
den hier anvisierten genannten Entwicklungsweg. Denn in dieser Fassung der Wissenschaftslehre wird Wolfgang
H. Schrader zufolge ausdriicklich die bis zu diesem Zeitpunkt noch nicht thematisierte Bedingung der fritheren
Wissenschaftslehren, derzufolge man grundsitzlich ein ,Wissen um ,Leben*'? haben kann, problematisiert;

$Reinhard Lauth: J. G. Fichtes Gesamtidee der Philosophie, in. Philosophisches Jahrbuch 71 (1963), S. 353-38S5, hier S. 383.

° Alexander Schnell: Die Erscheinung der Erscheinung: J. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 — Zweiter Zyklus. Frankfurt
am Main 2023, S. 43.

19Zu den beiden Themenfeldern vgl. Peter L. Oesterreich: Das gelehrte Absolute Metaphysik und Rhetorik bei Kant, Fichte
und Schelling. Darmstadt 1997 und ders.: Rhetorisches Denken. Zur Philosophie der Rhetorik und Rhetorik der Philosophie.
Berlin, New York 2019.

"Vgl. Janke 2019.
2Schrader 1972, S. 11.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



33

oder anders gesagt, es wird danach gefragt: ,Wie kann das Wissen, das seinen Gegenstand objektiviert und ihn
nur im ,Bilde’ darzustellen vermag, die urspriingliche Dynamik des Lebensprozesses erfassen?*'?

I1. Gewissheit der eigenen Existenz als Ausgangspunkt der Philosophie. Das ,erste Princip aller Bewegung,
alles Lebens, aller That, und Begebenheit“ (GA1/S, S.95) ist fiir den frithen Fichte das Ich. Diese Uberzeugung
resultiert aus der philosophischen Deutung seines unmittelbaren Lebensgefiihls. An seine zukiinftige Frau
Johanna Rahn schreibt er im Jahr 1790: ,Ich will nicht blo denken; ich will handeln [...]. Ich habe nur eine
Leidenschaft, nur ein Bediirfnis, nur ein Volles Gefithl meiner Selbst, das: auler mir zu wiirken“ (GA I11/1,
S.72f.). Fichtes Korrespondenz aus dieser Zeit zeigt jedoch auch, dass dieses Gefiihl durchaus fragil war und
sich nicht widerspruchslos mit der verstandesorientierten Kausalitiit deterministischer Positionen (vgl. Karl
Ferdinand Hommel,'* Vorhersehung'®) vereinbaren lief3. In den ,, Aporismen iiber Religion und Deismus"
(1790) sowie in diversen Predigten (1786-93) schreibt er wiederholt davon, wie ihn das ,Herz“ iiber die
,Granzlinie“ der ,Speculation (GA II/1, S. 291) hinaus leitete.' Kants Deutung der praktischen Vernunft
(vgl. GA1/1, 139) rettete ihn aus dieser Aporie zwischen ,Kopf und Herz (vgl. GAII/1, S. 75, 89). Die
Anforderungen des Herzens erschienen erfiillbar und der Determinismus iiberwindbar: ,Es ist unbegreiflich,
welche Achtung fiir die Menschheit, welche Kraft uns [das Kantische] System gibt“ (GAIII/1,S. 167) heifit
esin einem an Friedrich August Weiffhuhn gerichteten Brieffragment aus dem Sommer 1790. Ungeachtet der
spéteren Differenz zwischen ihm und Kant hinsichtlich des Gefiihlsbegriffs im Speziellen — man vgl. Fichtes
kritischen Hinweis daraufin der ,Wissenschaftslehre 1805 (vgl. GAII/9, S. 300)"” - begriindete zunichst
fir den frihen Fichte die durch Kants praktische Philosophie im Allgemeinen erméglichte Verséhnung von
Denken und Handeln im Besonderen die Méglichkeit, Spekulation und Gefiihl, d.h. Leben vereinen zu kénnen.

Die ,Grundlage® der Wissenschaftslehre von 1794 darfals philosophische Ausdeutung jenes unmittelbaren
Lebensgefiihls, das von der Art eines lebendigen Selbstgefiihls ist, gelesen werden.'® Dementsprechend fordert
Fichte in der Schrift ,Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre“ (1794), dass die Wissenschaftslehre den
,Ursprung“ und die ,Wirklichkeit“ (GA1/2, S. 143) dieses Gefiihls zu entwickeln hat. Der Entwicklungsweg
der Wissenschaftslehre bleibt seinerseits an das Gefiihl gebunden: ,Die Resulte der reflektirenden Abstraktion®
sollensich ihrerseits ,an die reinste Geistigkeit des Gefiihls“ (GAIII/1,S. 143 ) binden. Das Gefiihlist demnach
fiir Fichte in eins Motivans und Kriterium des Philosophierens. Ganz in diesem Sinne erhilt auch Johann
Wolfgang von Goethe von Fichte am 21. Juni 1794 die Wissenschaftslehre mit den Worten: ,Ihr Gefiihl ist
derselben Probirstein“ (GA I11/1, S. 143). Die darauf folgenden Modifikationen der Wissenschaftslehre
kénnen als Versuch gedeutet werden, auf stets neuen Denkwegen das sich urspriinglich im lebendigen
Selbstgefiihl manifestierende existentielle Erleben von Lebenskraft und den Willen zur Freiheit immer
tiefgehender aufzukldren und zu begriinden.

Der methodische Horizont, in dem Fichte zunachst die Genese der Wissenschaftslehre von 1794 aus
dem ,realen Leben' in der Begriffsschrift problematisiert, verdeutlich die Notwendigkeit des Gefiihls in seiner

BEbd,, S. 11.

1*Karl Ferdinand Hommel, (Bayreuth und Leipzig 1772). Neu hg. und mit einer Einleitung versehen von Heinz Holzhauer
(Berlin 1970) § 130.

SReiner Preul: Reflexion und Gefiihl. Die Theologie Fichtes in seiner vorkantischen Zeit. Berlin 1969, S. 121ff. und S. 96ff.

1$Zu den theologischen Voraussetzungen der Wissenschaftslehre vgl. Hartmut Traub: Der Denker und sein Glaube Fichte und
der Pietismus oder: Uber die theologischen Grundlagen der Wissenschaftslehre. Stuttgart-Bad Cannstatt 2020. Ferner: H. Traub:
Uber die Grenzen der Vernunft. Das Problem der Irrationalitit bei Jacobi und Fichte, in: Fichte-Studien 14 (1998), S. 87-106.

17Vgl. Petra Lohmann: Der Begriff des Gefiihls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes (1780 — 1801) Fichte-Studien —
Supplementa Bd. 18. Amsterdam /New York 2004, S. 42 und dies.: ,Gefiihl: Freiheit und Notwendigkeit. Zur bewuf3tseinsbegriindenden
Funktion des Gefiihls in J. G. Fichtes Wissenschaftslehre 1805 und in ausgewihlten Positionen der Hirnwissenschaft®, in: Fichte
in Erlangen, hg. v. Michael Gerten, ,Fichte-Studien” Bd. 34. Amsterdam/New York, 2010, S. 303-324

¥ Lohmann 2004, S. 391f.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



34

Funktion als dem Philosophieren Orientierung und Richtung gebend sowie als Kriterium des Philosophierens.
Die Wissenschaftslehre ist Ausdruck eines freien Reflektierens, mit dem die ,Handlungsart des menschlichen
Geistes iiberhaupt zum Bewusstseyn zu erheben (GA 1/2, S. 143) ist. Da die Wissenschaftslehre jedoch nur die
notwendigen Handlungen thematisiert, durch die sich das Ich als Ich konstituiert, abstrahiert sie von allen zuflligen
Handlungen. Dies geschieht nicht durch duflere Beeinflussung, sondern durch denkerische Freiheit und genau
daran zeigt sich fiir Fichte ein elementares Problem des Philosophierens: Woher weiss der Philosoph, was er als
Notwendiges aufnehmen und als Zuflliges auf3er achtlassen kann? Fichtes Antwortlautet, dass dies der Philosoph
nicht wissen, sondern nur fithlen kann, weil andernfalls das, ,was er erst zum Bewuftsein heben soll; schon im
Wissen ,,dazu erthoben” worden sein miisste; ,welches sich widerspricht. Fichte zufolge benétigt der Philosoph
daher ein dem Wissen vorgingiges Bewusstseinselement und das ist das Gefiihl, von dem aus sich prabewusstes
Bewusstsein zu bewussten Bewusstsein erheben lisst. Das Gefiithl geht dem Wissen voraus. Die Erthebung des Gefiihls
zum Wissen unterliegtjedoch , keine[r] Regel’ sondern es gleicht eher einem Experiment, mit dem der Philosoph
ymancherlei Versuche” unternimmt, durch die er aus der ,Daimmerung" heraus zum ,hellen Tage" gelangt. Fichte
zufolge hitten wir ,,noch heute keinen deutlichen Begriff, und wir wiren noch immer der Erdklof3, der sich dem
Boden entwand, wenn wir nicht angefangen hitten, dunkel zu fithlen, was wir erst spiter deutlich erkannten (GA
1/2,S.143). Das Gefiihl steht am Anfang der Bildung zur philosophischen Einsicht und es leistet die Absicherung
der Wegefithrung des Denkens, die dieses fiir sich selbst nicht wieder gewihrleisten kann. Denken durch Denken
zu rechtfertigen fithrt nach Fichte in einen unendlichen regress. Das Gefiihl bietet Gewissheit, weil es in seiner
Unmittelbarkeit nicht hintergehbar und in seiner ,Ganzheit’ nicht mehr in einzelne, weiter zu problematisierende
Aspekte auflosbar ist. Deshalb bedarf nach Fichte ,der Philosoph der dunklen Gefiihle des Richtigen oder des
Genie in keinem geringeren Grade [...], als etwa der Dichter oder der Kiinstler; [dies] nur in einer andern Art.
Der letztere bedarf des Schonheits-, jener des Wahrheits-Sinnes; dergleichen es allerdings gibt“ (GA1/2, S. 143).

Aus den populirphilosophischen Schriften im Kontext des Atheismusstreits geht ausdriicklich hervor, dass
er sich auch in seiner spiteren Philosophie auf die in der Begriffsschrift formulierte Ausgangsposition bezieht,
derzufolge Philosophie im Wahrheitsgefiihl griindet. Das Wahrheitsgefiihl ist die Legitimation dafiir, dass
Philosophie, indem sie sich aus einer unhintergehbaren Existenzgewissheit heraus entwickelt, keine blof3e
Mlusion ist. Das Gefiihlleistet die unmittelbare Riickbindung an die eigene Lebenswirklichkeit, an der sich das
Denken zu bewihren hat. In der ,Wissenschaftslehre 1801 riickt Fichte diesen, in deren fritheren Fassungen
zwar bereits angelegten, aber noch nicht ausformulierten Gedanken ins Zentrum seiner Ausfithrungen.
Das ausdriickliche Anliegen der Wissenschaftslehre ist nunmehr, die Quelle aller Lebenswirklichkeit des
Ich in einem unmittelbaren Daseinsgefiihl (vgl. GA I1/6, S. 269)" aufzukliren und aus diesem Gefiihl den
,Richterspruch” (GAI1/6,179) des Wahrheitsgefiihls oder wie er dieses auch nennt des Gewissens, abzuleiten.
Was das Verhaltnis von Begriff und Gefiihl angeht, so zeigt sich hier, dass die philosophische Evidenz von
absoluten Wissen, Absoluten und Freiheit (vgl. GAI1/6, S. 154) sich fiir das Ich in dessen Lebenswirklichkeit
in der Unbedingtheit und Unhintergehbarkeit seines moralischen Gefiihls spiegelt.

In der ersten Fassung der Wissenschaftslehre von 1794 wird dieser Zusammenhang in der Deduktion des
Gefiihls als ,Quelle aller Realitit“ (GA 1/2, S. 259) zwar angedacht, aber die Weisen des zugrundeliegenden
Prinzips, das ist seine Spaltung in Gedanken- (§1) und Lebensprinzip (§5), werden noch nicht hinreichend
deutlich aufeinander bezogen. Das dndert sich mit der Wissenschaftslehre 1801 ansatzweise. Hier zeigt Fichte
hinsichtlich des Verhiltnisses von Begriff und Gefiihl, dass am Anfang des Selbstbewusstseins das Gefiihl steht,
weil im Daseinsgefiihl oder wie er es dort auch nennt, im Gefiihl der Gebundenheit (vgl. GA 11/6, S. 276)
das Reflektieren im Begreifen des Unbegreiflichen an sein unhintergehbares Ende gekommen ist und das Ich
Bestimmtheit erlangt (vgl. GAI1/6, S. 179). Dennoch bleibt dem sich fiihlenden und reflektierenden Ich sein
Grund als unbegreiflicher jeweils verschlossen. Denn im unmittelbaren Grenzmoment des Daseinsgefiihls
duflert sich das Ich zwar als bestimmtes Lebendiges, aber es hat noch kein Selbstverstindnis davon. Realisiert

“Vgl. Wolfgang Janke: Kommentar zur Wissenschaftslehre 1804, Frankfurt am Main 1966, S. 9 und ders.: Sein und Reflexion
- Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin 1970, S. 275-289.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



35

es sich als Wissendes, dann erfasst es blof rational die Grenze seiner Selbstreflexion und erlebt sich nicht (vgl.
GAIl/6,S.295f.). In der Wissenschaftslehre 1804 bildet Fichte Wolfgang H. Schrader zufolge diesen Denkweg
weiter aus, indem er den ,Begriff des Ich aus der ,Beschreibung’ jenes urspriinglichen Gefiihls [d.i. die Liebe]
als der Darstellung des sich realisierenden (gbttlichen) Lebens konstruieren® wird. Das Ich ist damit nicht
mehr linger blof3 , formiertes“*', d.h. durch Reflexion vom Leben getrenntes Ich, sondern nun gilt mit Wolfgang
Janke, im Gefiihl des Glaubens (GA 11/8, S. 381) sind ,wir das eine ungeteilte Sein, der Lebensakt selbst, aus

dem die Reflexion lebt. Wir sind nicht mehr vom Leben und das Leben ist nicht mehr von uns geschieden.

Im Glauben - in der ,Anweisung zum seligen Leben“ (1806) ist es die Liebe - manifestiert sich das
gottliche Leben als Grund der Wirklichkeit des Ich. Da die Wissenschaftslehre urspriinglich aus dem aus
dem Leben abgeleiteten Gefiihl fiir Wahrheit und Gewissheit entsteht und um 1804 im Glauben bzw. der
Liebe Philosophie und Leben vermittelbar sind, darf sie in ihrer Ausformulierung nicht nur als systematische
Einsichtin das Gefiihl gelesen werden, sondern an dem Gefiihl zeichnet sich vielmehr bereits fiir den frithen
Fichte ab, dass die Wissenschaftslehre selbst notwendig ist und dies ,nicht [nur] als deutlich gedachte [...]
Wissenschaft” durch den Begriff, sondern vor allem ,,als Naturanlage“ (GA1/2, S. 139) durch das unmittelbare
Gefiihl. Das Gefiihl treibt den Philosophen innerlich zur Entwicklung der Wissenschaftslehre und da die
Wissenschaftslehre durch das Gefiihl ihren Sitz immer schon im Menschen hat, ist die Wissenschaftslehre
der Mensch in seiner Selbstdeutung. In der ,Wissenschaftslehre 1812 greift Fichte die beschriebene
Konstellation von Philosophie und Leben erneut auf. Dort heisst es: ,Es ist eben darum klar, daf [... die
Wissenschaftslehre] und der Begriff des absoluten [ ... ] nur dienen zur Klarheit der Erkenntnif}, und daf, sobald
diese errungen, sie wieder verweisen muf an das Leben, u. an den Siz des wahren Lebens, den Willen“ (GA
11/12,S.178). Der Wille aber manifestiert sich unhintergehbar und unmittelbar im Wahrheitsgefiihl und in
dem die Wissenschaftslehre dieses anfangs ,dunkle Gefiihl“ (GA 1/2, S. 143) erhellt und seine Bedeutung
als hochste moralische Instanz des Philosophierens begreift, wird der Wille ,,durch sie theils klar erkannt,
und geheiligt [, ...] theils vollkommen méglich gemacht“ (GA 11/12, S. 178).

Jegliche ,Kritik“ an Fichte, die zwar einerseits ,die Unbedingtheit des lebendigen [...] Gefiihls und
seine Bedeutung“* als moralische Instanz mittrigt, aber andererseits die Bestimmung des Ich, das sich im
Gefiihl als absolutes Ich manifestiert, zuriickweist - Beispiele dafiir wiren die Hommelsche Prigung des
Determinismus, in dem das moralische Gefiihl als physikalisch erkldrbare Tauschung erklirt wird sowie
Lehren der Vorhersehung, in denen dieses Gefiihl die richtige Richtung vorgibt, aber die entsprechende
Handlung nicht mehr motivieren kann* - liuft ins Leere. Denn sofern dieses Gefiihl als Tatsache des Lebens
anerkannt wird, lasst sich nur kritisch hinterfragen, inwieweit Fichte das moralische Gefiihl der ,absoluten
und unmittelbaren Gewiflheit“ mit der ,Absolutheit des Ich [...] iiberzeugend interpretiert” hat. Zweifelt
man ein solches Gefiihl iberhaupt an oder hilt es fiir manipulierbar und kontingent, ist die Philosophie
Fichtes ,ihrer realen Grundlage beraubt“* und damit im Ganzen problematisch.

Zum Verhiltnis von philosophischer Theorie und alltdglichem Leben. Einen ersten Aufschluss dazu bieten
die ,Eignen Meditationen iiber Elementarphilosophie” (1793/4). Dort geht Fichte zwar noch nicht so weit,
dass er den Unterscheid zwischen dem sich unmittelbar vollziehenden Leben und der die Mannigfaltigkeit
des Lebens abstrakt reflektierenden Spekulation ausdriicklich zum philosophischen Problem erhebt, aber
er hat es dort ansatzweise in der Differenz zwischen theoretischer und praktischer Vernunft integriert.

2 Schrader 1972, S. 179.
2 Schrader 1972, S. 9.
»Janke 1970, S. 417.

23 Schrader 1972, S. 179.
#Vgl. Preul 1969, S. 944t
#Schrader 1972, S. 179.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



36

Theoretisches Urteilen fithrt in der praktischen Philosophie zum Fatalismus, denn in diesen Fallen sind die
Handlungen des Ich nicht frei gewihlt, sondern durch die Vorstellung determiniert. ,Streben kann daher
,kein Gedanke [sein ....] das rechte kannst du nur fiihlen. Fiithlen ist dem Denken entgegengesetzt“ (GA
11/1,S. 183). Deshalb darf Praktische Philosophie nicht ,kalt“ (GAII/1, S. 189), das heisst rein theoretisch-
abstrakt angegangen werden. Die Problematisierung des Objekts der philosophischen Theorie durch
die Theorie selbst greift Fichte in der Wissenschaftslehre 1794 wieder auf. Dort stellt er heraus, dass die
Darstellung der Philosophie generell und das heisst eben auch der praktischen Philosophie, nur mittels der
Vorstellung, d.h. durch Theorie umsetzbar ist. Dieses Problem spiegelt sich auch an dem nun schon mehrfach
zitierten Wahrheitsgefiihl bzw. dem Gewissen in der Sittenlehre 1798. In der Einleitung in die Deduktion des
Prinzips der Sittlicheit heisst es: Die ,Deduction” vom Bewuftsein ,unserer moralischen Natur [...] erzeugt
[...] nichts weiter [...] als theoretische Erkenntnif“ und man darf auch nichts anderes ,von ihr erwarten”
(GA1/S, S. 34f.). Fiir das Gefiihl des Gewissens bedeutet das, das es hier nur als formiertes Kriterium der
Pflicht systematisch erwiesen wird, aber nicht als Lebendiges erscheint. Dafiir miisste das Gewissen selbst
noch einmal von seiner philosophischen Darstellung unterschieden werden. In die Theorie hat noch kein
wirkliches Leben Einzug gehalten. Damit sind die unmittelbare konkrete Lebenspraxis des Ich und die von
allen Kontingenzen abstrahierende Darstellung seines Handelns in der philosophischen Theorie deutlich
unterschieden. Diese Differenz innerhalb der philosophischen Theorie selbst, bildet auch fiir Fichtes spétere
Arbeiten das Fundament der Auseinandersetzung mit der Beziehung zwischen Philosophie und Leben.

In den Schriften zum Atheimusstreit vertieft Fichte diese Differenz im Hinblick auf Wissen iiberhaupt und
Leben. Die Differenz zwischen Philosophie und Leben ist darin aufgehoben, weil sich die Wissenschaftslehre
als Explikation der Handlungen des menschlichen Geistes im und als Wissen realisiert. Die Wissenschaftslehre
unterscheidet sich allerdings vom iibrigen Gesamt des Wissens, weil sie als systematische Nachkonstruktion
der notwendigen Handlungen des menschlichen Geistes die ,,absolut hochste Potenz” des Wissensiist, ,iiber
welche kein Bewuftseyn sich erheben kann“ (GA 1/7, S. 246). In den ,Riickerinnerungen, Antworten,
Fragen“ (1799) bestimmt Fichte die , Speculation” bzw. die Wissenschaftslehre als , Totalitit“ des subjektiven
Vernunftwesens. Die , Totalitit des objektiven Vernunftwesens“ (GA11/S, S. 119), das heisst das allen seinen
Vermégen nach die Mannigfaltigkeit der Realitit schaffende Ich hingegen ist das organische Leben. Fir
das Verhiltnis von Philosophie und Leben bedeutet das: ,Leben [ist] ganz eigentlich Nicht-Philosophiren;
Philosophiren [ist] ganz eigentlich Nicht-Leben“ (GA I1/5, S. 119). Dennoch ist eins ,nicht méglich [...]
ohne das andere: das Leben, als ein thitiges Hingeben in den Mechanismus, nicht ohne die Titigkeit und
Freiheit (sonst Speculation), die sich hingiebt; [ ...] - die Spekulation nicht ohne das Leben, von welchem sie
abstrahirt. Beide, Leben und Speculation, sind nur durcheinander bestimmbar“ (GA 11/, S. 119). Dieser
Standpunkt ist in Fichtes Populdrphilosophie um 1800 zwar auf der Ebene des faktisch-propadeutischen
Wissens erreicht,? aber noch nicht in der Wissenschaftslehre eingeholt.

Mit veranderter Terminologie thematisiert Fichte diese Differenz zwischen Philosophie und Leben in der
,Wissenschaftslehre 1801 so: Das wirkliche Leben, in dem Fiihlen, Vorstellen, Wollen und Anschauen immer
schon vereint sind, kann mittels der Wissenschaftslehre ,,im Denken [bloss] schematisch“ (GA11/6, S. 323)
erfasst werden. Das, was die Wissenschaftslehre erschliefit bzw. aufstellt, ist ein notwendiger Denkakt des
Lebens und keineswegs der durch Freiheit realisierte lebendige Anschauungsakt im Sinne eines urspriinglichen
Lebensaktes. Deshalb behilt die Wissenschaftslehre ,den Charakter des Denkens, die schematische Blisse
und Leerheit, und das Leben den seinigen, die konkrete Fiille der Anschauung” (GA11/6, S. 323). Erst in
der ,Wissenschaftslehre 1804“ werden Leben und Denken zusammengefiihrt. Hier zeigt er Wolfgang H.
Schrader zufolge auf, wie sich ,das absolute Wissen (und d.h. zugleich: die Wissenschaftslehre) aus dem
urspriinglichen Lebensakt (dem ,esse in mero actu®)?” entwickelt. Deutlich wird das mit der Rede von der

26Vgl. Hartmut Traub: J. G. Fichtes Populirphilosophie 1804-1806. Stuttgart-Bad Cannstatt 1992.
*’Schrader 1972, S. 181.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



37

,Vernunft als Vernunft“ (GA I1/8, S. 406). Sie besagt, dass die Wissenschaftslehre ,das unmittelbar in sich
selber aufgegangene und von sich selbst durchdrungene Eine Vernunftleben [ist]. Grade so daher, wie in ihr
gelebt wird, gesehen wird, oder es erscheint, so lebt und erscheint die Vernuntft selber* (GA11/8, S. 406).

Damit bildet die Wissenschaftslehre nicht mehr linger einen Gegensatz zum Leben, sondern sie erweist
sichals ,hochste und notwendige [ ...] Erscheinung der Wirklichkeit des Lebens selbst“**. Uber die Funktion
und die Seinsweise der Wissenschaftslehre sagt diese Einsicht in Bezug auf den Rezipienten folgendes aus:
Die Wissenschaftslehre ist ,auf keine Weise unser Gegenstand, sondern unser Werkzeug, unsere Hand,
unser Fuf}, unser Auge [...] Zum Gegenstande macht man sie nur dem, der sie noch nicht hat, bis er sie
bekommt. Doch ,wer sie hat, der [...] redet nicht mehr von ihr* sondern er ist gewissermaflen selbst zur
Wissenschaftslehre geworden. Er ,lebt, tut und treibt sie in seinem iibrigen Wissen®. Fiir die Aneignung und
Bewahrung der Wissenschaftslehre gilt: ,Man [hat] sie nicht, sondern man ist sie, und keiner hat sie eher,
bis er selbst zu ihr geworden ist“ (GA11/6, S. 141).

So lange man die Wissenschaftslehre noch nicht hat, sie selbst also noch nicht lebt) muf3 sie so vermittelt
werden, dass sie sich als lebendiges Denken in Vortrag und Rezeption offenbart. Die Vermittlung entlehnt
ihre bestimmte Qualitit dem Leben: ,Nur daslebendige [...] trifft lebende Gemiither und ,nicht die durch
[...] durchlange Zwischenzeit ertodtete Form“ (GAI1/8, S. 141). Die Auffassung, dass nur ein unmittelbares,
lebendiges Begreifen bzw. ein ein-bilden des Wissens in und aus sich das seinerseits lebendige Handeln des
menschlichen Geistes in der Wissenschaftslehre mitvollziehen kann, - oder anders gesagt, Leben trifft auf
Leben - findet sich bereits im Ansatz in der ,Grundlage®. Dort heisst es in Analogie zum Leben beziiglich
der die Wissenschaftslehre bildenden Einbildungskraft wie bereits anfangs zitiert: Die Wissenschaftslehre
lasst sich nicht ,durch den blofen Buchstaben [...], sondern lediglich [...] durch den Geist [...] mitteilen®.
Das bedeutet, die Explikation ,ihre[r] Grundideen® gelingt primér mittels der Einbildungkraft. Das ,ganze
Geschiift des menschlichen Geistes” geht von ,der Einbildungskraft aus|...]“ und ,Einbildungskraft” kann
,nicht anders, als durch Einbildungskraft aufgefafit werden* (GA 1/2, S. 415). Diese Prifiguration der
Wechselbeziehung des einen Vermogens darf aber nicht tiber einen wesentlichen Entwicklungsschritt
zwischen den Wissenschaftslehren 1794 und 1804 hinwegtiuschen:

Die beiden Fassungen der Wissenschaftslehre kommen zwar darin tiberein, dass sich der menschliche Geist
in seinen lebendigen Artikulationen nur durch das gleichermaflen lebendige Verméogen der Einbildungskraft
erfassen lasst, aber sie weichen hinsichtlich folgender Spezifizierung der Einbildungskraft deutlich voneinander
ab: Diese bezieht sich auf die Unterscheidung zwischen einer sich im Leben unmittelbar realisierenden
Einbildungskraft im Sinne eines unreflektierten Handelns und dem durch Einbildungskraft produzierten
Wissen von diesem Handeln. Fiir die ,Grundlage” gilt, dass Fichte zwar die Genese des Wissens in ihrer
Unmittelbarkeit betont, indem sich das,Bild“ des urspriinglichen Handelns ,wie ein Blitzstrahl vor [die] Seele
[...] stellt[...]“ (GA1/2, S.415), aber damit lisst sich der Gegensatz zwischen Philosophie und Leben nicht
aufheben. Es ist zwar so, dass die Einbildungskraft das Philosophieren des Wissenschaftslehrers lenkt, aber
dasich das Philosophieren in Denkakten vollzieht, mit denen es sich von seinem Gegenstand, das heisst dem
Bewusstsein distanziert, kann dessen ,lebendige]...] Totalitit" nicht durchdrungen werden und es wird wie
in der “Wissenschaftslehre nova methodo” (1798) ,als ein Sein® gesetzt. In der ,Wissenschaftslehre 1804“
hingegen wihlt Fichte von Anfang an einen anderen Ausgangspunkt, indem er die Wissenschaftslehre als
yErscheinung und Darstellung des Lebens“*’ bestimmt. In diesem Kontext zeigt er, dass das ,absolute Wissen®
nicht mit dem ,urspriingliche[n] absolute[n] Begreifen® gleichzusetzen, sondern ,dessen Manifestation“" ist.

2 Ebd.
»Schrader 1972, S. 183.
9 Ebd.
3'Ebd.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



38

Dadurch kann er sowohl ,zwischen dem Wissen als solchem und dem im Wissen dargestellten unmittelbaren
Lebensakt“®* differenzieren als auch in eins an der innigen Einheit von Philosophie und Leben festhalten.
Das Denken steht zwar mit seiner Analytik und Diskursivitit in Opposition zum Ganzen des Lebens, aber
daraus, dass das Leben seine notwendigen Bedingungen mittels des Denkens umfassend erhellt, folgt sein
Selbstverstindnis von sich als ,hochste[r] Form“®, durch die das Leben ,ins Dasein tritt“**. Diesen Gedanken
vorbereitend sagt Fichte bereits 1801 von der Wissenschaftslehre, dass sie mit ihrem Deduktionsgang
,das in der Anschauung wirkliche Leben schematisch“ (GA I1/6, S. 323) erfasst und dabei ,nicht aus dem
Leben heraus, sondern [vielmehr] in ihrer hchsten Vollendung zugleich die Vollendung des Lebens selbst
herbeifiihr[t]“**. Der philosophierende Mitvollzug, der sich zunehmend als Verinnerlichung des Denkens
bzw. in Anlehnung an die ,Elementarphilosophie“ (1793) als Meditation ausgestaltet, erweist sich in der
spateren Wissenschaftslehre im Diarium I von 1813 als ,ein sich sehendes Auge = Reflex eines Lebens, eines
sich selbst offenbarens, der eben in sich selbst u. seiner Factizitit bleibt“ (GA 1I/16, S. 209).%

III. Abschlieflend sollen die beiden Aspekte, das heisst die Wissenschaftslehre als Produkt der Explikation
der unmittelbaren Existenzgewissheit und zweitens die Vermittlung von Theorie und Leben im Horizont der
Vernunftkunst beleuchtet werden. Die Vernunftkunst definiert Fichte als , Kunst des Philosophierens“ (GA
11/8, S.2). Sie ist in Riicksicht beider Aspekte Méglichkeitsbedingung der Wissenschaftslehre,”” indem sie
sich erstens auf das existentielle Problem ihrer Genese und zweitens aufihre Darstellungsformen und damit
verbunden auf ihre Vermittlung mit der geschichtlichen Welt bezieht.

Fichte setzt entsprechend der ,Einleitung in die Wissenschaftslehre” vom Oktober 1810 darauf, dass der
Ursprung der Wissenschaftslehre die innerste Selbstwahrnehmung des Gelehrten ist. Das Philosophieren
erweist sich laut der ,Neuen Bearbeitung der Wissenschaftslehre* (1801) als , Systematisches Hineinschauen
des Geistes in sich selbst“ (GA 11/S, S. 377), das einer creatio-ex-nihilo gleicht. Die Wissenschaftslehre ist
damit ,wenigstens fiir das empirische Bewuftseyn véllige Schopferin, und Schépferin aus Nichts“ (GA
11/3, S. 316). Die entsprechende ,Gemiitsstimmung in der Speculation“ (GA 1/2, S. 160) bestimmt Fichte
als neues und bisher unthematisiertes Phinomen: ,ich rede von etwas, so viel ich weif}, noch gar nicht
Beschriebenem (GA11/S, S. 74).% Diese Stimmung entspricht Peter L. Oesterreich zufolge einer ,extreme[n]
Méglichkeit philosophischer Existenz [...], die erst mit der Erfindung der Wissenschaftslehre und ihrer
transzendentalen Radikalbesinnung zur vollen Entfaltung kommen konnte“**. Denn Ursprung und Kriterium
der Wissenschaftslehre entspringen qua Gefiihl der unmittelbaren individuellen Lebensdeutung des Gelehrten.
Die letztgiiltige Unterscheidung des Wahren vom Unwahren kann er nicht auf eine Abgrenzung von einer
konkurrierenden philosophischen Gegenposition verlagern, sondern er muss sie vor dem Richterspruch
seines Gewissens, d.h. vor sich selbst, verantworten.

2 Ebd.
3Ebd.
#Ebd.
3Ebd.,, S. 183.

36Vgl. zu dieser Metapher: Karen Gloy: ,Selbstbewuftsein als Prinzip des neuzeitlichen Selbstverstindnisses. Seine Grundstruktur
und seine Schwierigkeiten, in: Fichte-Studien 1 (1990) 41 - 72, hier S. 64. Ferner Zur Analyse der Tagebiicher vgl. auch: Giinter
Zéller: ,Leben und Wissen. Der Stand der Wissenschaftslehre beim letzten Fichte®, in: Der transzendentalphilosophische Zugang
zur Wirklichkeit. Beitrdge aus der aktuellen Fichte-Forschung, hg. v. Erich Fuchs, Marco Ivaldo und Giovanni Moretto, Stuttgart-
Bad Cannstatt 2001, 307 — 330, hier: 321.

¥ Peter L. Oesterreich/Hartmut Traub: Der ganze Fichte Die populare, wissenschaftliche und metaphilosophische Erschlieung
der Welt. Berlin 2006, vgl. S. 81-97.

*¥Vgl. Petra Lohmann: Gefiihl, Glaube und Wissen Zur Identitit des Gelehrten in der Philosophie J. G. Fichtes, in: Fichte-
Studien Bd. 52 (2023), S. 3-21.

¥Peter L. Oesterreich 1997, S. 51.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



39

An der ,UrPhantasie“® (GA I1/7, S. 223) lisst sich das Problem des philosophischen Selbstverhiltnisses
verdeutlichen. Wihrend sich die Begriftsbildung der Ratio blof auf bereits Gegebenes bezieht, wirkt die
produktive Einbildungskraft dsthetisch - also schopferisch entwerfend bzw. phantasierend. Dabei besteht
jedoch die Gefahr des sich Verlierens in der Spekulation eines so abstrakten ,Reflektirsystem[s]“ (GAII/12,
S.152) wie es die Wissenschaftslehre ist. Die Gefahr einer solchen , Selbstvergessenheit“ (GA11/5,S.72) des
Philosophen thematisierte Fichte bereits frith in der Begriffsschrift. Ihr ist ,kein Forscher mehr ausgesetzt,
als der Erforscher des menschlichen Geistes“ (GA 1/2, S. 145). Deshalb ist er besonders aufgefordert,
sein Philosophieren ,einer gewissenhaften Selbstpriifung zu unterwerfen” und ,zu fragen, was aus diesen
Bestimungen [des Geistes] ausser uns erfolgt“ (GA I1/5, S. 74) und das heisst, diese Bestimmungen am
Leben zu messen.

An dieser Problematik zeigt sich nicht zuletzt die Notwendigkeit einer Vernunftkunst, mit der der Gelehrte
sein Imaginationsvermégen kultiviert. Es geht darum, ein Mittel zu finden, um sich seiner Pflicht stets zu
erinnern. Fichte fiihrt dafiir einen ,Vernunftmechanismus“ (GA I1/5, 65) an, wodurch nach innerer Regel
ein bestimmter Begriff mit zwingender Konsequenz wiederkehren muss. Dieser Sachverhalt ist fiirihn durch
das Gesetz der Ideenassoziation gewihrleistet. Die Hauptaufgabe der gesuchten Vernunftkunst besteht laut
der , Ascetik als Anhang zur Moral“ fiir den Gelehrten darin: verkniipfe im Voraus mit der Vorstellung deiner
kinftigen Handlungen die Erinnerung an das Gute, so daf sich mit dem Handeln die Pflicht unmittelbar
verbindet und einen mit lebendiger Kraft erfiillt. Die Vernunftkunst besteht in einer ,allgemeine[n]
Selbstpriifung, wo man besonders in Gefahr sei“ GA I1/5, S. 66) diese Verbindung zu verlieren. Sie ist die
Kunst gegen die ,Vergessenheit sittlicher Grundsitze“ (GA I1/S, S. 68) anzugehen, um sich stets ,,daran zu
erinnern, dass das Wissen nicht sein letzter Zweck“ (GAI1/S, S. 75) ist, sondern ,,dafl man das Spekulative
selbst als etwas praktisches treibe“ (GA11/S, S. 76f.)."

Die intellektuelle Spontaneitit des Gelehrten selbst derart als lebendigen Einheitsgrund der Fichteschen Lehre
anzunehmen, 16st den Widerspruch auf, dass Fichte angesichts der Fortentwicklung der Wissenschaftslehre
dennoch immer an der Idee der Einheit seiner Lehre festhalten konnte.** Vom Standpunkt der Vernunftkunst
aus betrachtet, lasst sich mit Peter Oesterreich und Hartmut Traub die stabile und konstante philosophische
Position Fichtes sehr wohl mit der Variantenvielfalt ihr Darstellungsformen vereinbaren. Esist vielmehr gerade
das Auszeichnende der Vernunftkunst des Gelehrten, das an sich unwandelbare Zentrum seiner Philosophie
aus immer wieder neuen wandelbaren Perpektiven angehen zu konnen.” Hierin erscheint Fichte selbst als
Vernunftkiinstler, der seine urspriingliche philosophische Einsicht nicht nur immanent systematisch und
stilistisch variiert, sondern sie den geschilderten Anspriichen der Vernunftkunst entsprechend als Lebendiges
vermittelt, das sich von den unterschiedlichsten Zugriffen aus entwickeln lisst: , Ein philosophisches System
ist nicht ein toter Hausrat, sondern es ist beseelt [und damit belebt ] durch die Seele des Menschen, der es hat*
(GA1/4,S5.195). Deshalb ist es nichts Statisches, einmal zu Vollziehendes, sondern etwas, dass sich dynamisch
bildet und immer im Bilden bleiben muss. Aus dieser organischen Verfasstheit der Wissenschaftslehre folgt
auch, dass ihr Mitvollzug in der Rezeption von vornherein nur aktiv und teilnehmend sein kann oder anders

*Janke 1970, S. 386f.

#1Zu den verschiedenen Perspektiven, unter denen die Identitit des Gelehrten bei Johann Gottlieb Fichte entwickelt werden
kann vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 20-35. Das Thema des Gelehrten hat Fichte in drei grolen Vorlesungszyklen (1794, 1805
und 1811) erdrtert. Vgl. dazu Ursua: Nicanor Ursua, Historisch-philosophische Untersuchung iiber die Bestimmung des Gelehrten
nach J. G. Fichte (Miinchen 1979). Marco Rampazzo Bazzan, Idee und Gesicht in den Fiinf Vorlesungen iiber die Bestimmung
des Gelehrten (1811), Fichte-Studien 32 (2009), 25-36. Michael Winkler, Johann Gottlieb Fichte: Uber die Bestimmung des
Gelehrten, in: Sabine Seichter/Brigitta Fuchs/Winfried Bshm (Hrsg), Hauptwerke der Pidagogik (Paderborn 2009) 125-128.
Ricardo Barbosa, Fichtes Kolleg ,Moral fiir Gelehrte’ - Jena 1794-1795: Zur Geschichte von Uber Geist und Buchstaben, Fichte
Studien 49 (1),2021,353-376. Peter L. Oesterreich/Hartmut Traub, Fichte quer: Das Ich, die Nation und der Tod des Gelehrten,
Fichte Studien, 45 (1) (2018), 221-241

#Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 34.
#Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 34.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



40

gesagt, ein im gemeinsamen lehren und rezipieren sich vollziehendes genetisieren des Wissens ist. Dafiir
muss der Wissenschaftslehrer beim Rezipienten einen Ankniipfungspunkt an sein alltigliches Bewusstsein
finden, von dem aus er ihn vom alltagsweltlichen Bewusstsein zur transzendentalen Einsicht zu leiten
vermag. Voraussetzung dafiir ist eine gewisse Gleichférmigkeit der Bewusstseinsformen von Philosophen
und Rezipienten.

In der, Einleitung in seine philosophischen Vorlesungen® aus dem Jahr 1810 geht Fichte dementsprechend
davon aus: ,\Was in der einen [Vorstellungsreihe] vor ging, kann auch die andere in sich erneuern“ (GA
IV/4,S. 14). Was der Philosoph vorgedacht hat, muss auch der Rezipient in sich erwecken kénnen. Doch
auf welche methodische Weise kann die , Mittheilung dieser Wissenschaft“ (GAIV/4, S. 13) gelingen? Eine
blofe Ubertragung einer fertig ausgebildeten Theorie auf den anderen, wird nach Fichtes pidagogischen
Ansichten wirkungslos bleiben. Bereits in der ,Valediktionsrede“ (1780) heif3t es, man kann nicht ,andere
fiir sich denken lassen’, sondern man muss ,selbst denken, forschen und suchen“ (GA II/1, S. 90).* Um
die ,Geistesentwicklung“ des Rezipienten zu Ideen, ,wie sie gar nicht sind, aber nach der Forderung der
Spontaneitit des Geistes sein sollten (GA1/6, S. 352) zu fordern, bedarf es neben Sokratischer Mieutik und
dem Experiment (vgl. GA1/8, S.222)* der dialogisch geprigten philosophischen Unterweisung.* Durch sie
sind seine imaginativen Krifte zu affizieren, um den ,Boden [vorzubereiten], welchem Gesichte entkeimen*
(GAI1/12,S.330). Deshalb sollte die Redekunst ,mit der Gelehrten=Erziehung stets vereinigt seyn (11/12,
S. 356). Diese Uberzeugung ldsst sich auch spiter durch die zitierten Vorlesungen zur Bestimmung des
Gelehrten bis in Fichtes Spatwerk hinein mitvollziehen.

In der , Anleitung zum Philosophieren® (1809) sowie in dem ,Versuch, ob sich fiir die Vorbereitung aus der
Unterscheidung des dunklen Gefiihls, u. der klaren Erkenntnif8 etwas machen lafle (1809) fithrt Fichte dazu
den ,philosophischen Kunstsinn“ (GA1I/11, S.261) des Philosophen an. Die entsprechende , KunstUebung*
besteht darin, den ,Geist der Reflexion, u. Besonnenheit“ (GAII/11, S.262) des Rezipienten zu bilden. Dazu
skizziert Fichte einen Ubungsweg, dessen Ausgangspunkt das ,dunkle[...] Gefiihl[... von einer] héhere[n]
Welt“ist. LiefBe sich dieses Gefiihl, diese ,Ahndung [...]“ (GAII/11, S.268) ,durch Kunst* entwickeln? , Antw.
Ich denke, ja“ (GA1I/11, S. 267). Dazu gehort, den Rezipienten ,in den Widerspruch hineinzufiihren; sie
zweifeln zu lehren” (GA11/11, S. 278) oder anders gesagt, dem Rezipienten ein philosophisches ,Rithsel”
(GA1I/11, S. 261) aufzugeben. Dies zeigt er beispielhaft an der Bestimmung des Verhiltnisses von Sein
und Wissen auf: ,Wie tritt zum Seyn das Wissen: wo doch das Seyn ganz unabhingig vom Wif3en seyn soll.
Auch dieser Satz dient: alles ist doch zuerst nur im Bewufitseyn: mit diesem kithn die Sache angehoben. Das
Wissen, u. Denken vernichtet sich jedoch: Beides, das besonnene Setzen dieses Wissens, u. das Vernichten,
muf mit einander bestehen kénnen: u. diesen Widerspruch 16sen, heifit eben alles 16sen (GA11/11, S.279).
Widerspruch und Zweifel sind von existentieller Bedeutung fiir den Schiiler. In diesem Moment - ,wenn
das Problem, unser eignes Gefiihl [...], u. das Leben (dafl man allein um dieses willen, u. dafiir leben mag,)
ergreift (GA11/11,S.279) -, sind die ,Wahrheitsliebe“ und die ,, Angst“ des Schiilers ,um die Wahrheit“ die
wesentlichen Impulse zum ,,Selbstdenken|...]“ (GAII/11, S. 278). In der bisher von ihm nicht hinreichend
geleisteten existentiellen Griindung der Wissenschaftslehre im Rezipienten sieht Fichte selbstkritisch das
Motiv, ,warum die bisherigen Vortrige der Wissenschaftslehre nichts genutzt haben“ (GA II/11, S. 269).

#“Preul 1969, S. 14.

#Zum Experiment bei Fichte vgl. Jelscha Schmid: Fichte’s Method of Philosophical Experimentation in the Grundlage der
gesamten Wissenschaftslehre, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 2024, https://doi.org/10.1515/agph-2023-0157
(zuletzt abgerufen am 11.03.2025) und Hartmut Traub: ,Wege zur Wahrheit. Zur Bedeutung von Fichtes wissenschaftlich- und
populir-philosophischer Methode®, in: Klaus Hammacher, Richard Schottky, Wolfgang H. Schrader (Hg.), Die Grundlage der
gesamten Wissenschaftslehre von 1794/95 und der transzendentale Standpunkt. Fichte-Studien. Bd. 10. Amsterdam-Atlanta
1997, S. 81-98, hier S. 92.

*Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 33f.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



41

Das @ndert sich erst dann, wenn es dem Philosophen gelingt, den Rezipienten in ,die Kunst[,] sich selbst
zum Philosophen zu machen* (GA11/11, S. 268), einzufiithren vermag.

Uneachtet der Selbstkritik Fichtes um 1809 finden sich bereits in der ,Wissenschaftslehre 1804 /I1“ zum
Verhiltnis von Existenzgewissheit und Wissenschaftslehre wertvolle Ansitze.*” Im , Ersten Vortrag” duflert
er sich zur denkerischen Einiibung in die Praxis dieses Verhiltnisses (vgl. GA11/8, S. 3). Dabei hebt er von
vornherein daraufab, dass das Mitphilosophieren der Wissenschaftslehre ein auflerordentliches Philosophieren
ist, das sich auf ein ebenso auf8erordentliches Objekt bezieht: Bei der Wissenschaftslehre handelt es sich nicht
um ein ,schon anderwirts her bekannte[s] Objekt[...], sondern [sie ist] etwas ganz neue[s], unerhorte[s]*
und fiir jeden, ,der nicht die W1. schon griindlich studirt hat, durchaus unbekannte[s]“ Fiir dieses gilt fiir
den Mitphilosophierenden: es lasst sich nur so erfassen, ,dafl es sich selber in ihm erzeuge, es erzeugt sich
aber selber nur unter der Bedingung, daf3 er selbst, die Person, Etwas erzeuge, nimlich die Bedingung jenes
[lebendigen] sicherzeugens der Einsicht“ (GA11/8,S.5). Das heisst, dass es - wie Alexander Schnell in seinem
Kommentar hervorhebt - keinen fertigen , Gehalt” der Wissenschaftslehre auBlerhalb ihres , Selbstvollzug[s]“
(S. 23) gibt, sondern der ,Gehalt“ wird erst durch den ,Selbstvollzug erzeugt und vergewissert. Diese
Einsicht kniipft an die anfangs zitierte Bestimmung der Wissenschaftslehre als ,Naturanlage“ (GA 1/2, S.
139) an, nach der die Wissenschaftslehre ihren Quellpunkt im Leben des Menschen hat, und ihrer hdchsten
Ausprigung nach ,lebendige[s] Vollziehen“*® ihrer selbst ist. Im Gefiihl manifestiert sich die unmittelbare
Existenzgewissheit in ihrem praktischen Vollzug der Wissenschaftslehre als Lebensdeutung.

IV. Die angesprochenen Aspekte der Vernunftkunst, das heisst die Introspektion des Wissenschaftslehrers
und die rhetorisch motivierte Vermittlung der Wissenschaftslehre als Selbstvermittlung lassen folgende
Riickschliisse auf Fichtes Kunstbegriff zu. Es ist zwar so, dass Fichte eine Asthetik als materiale Teildisziplin
der Wissenschaftslehre erarbeiten wollte und es dariiber hinaus tiber sein ganzes Werk verstreut etliche Beziige
auf die Kunst im Allgemeinen und auf spezielle Kiinste (z.Bsp. die Architektur) gibt und er auch selbst von
Kiinstlern als Wissenschaftslehrer rezipiert wurde (Schinkel, Catel),* aber bei Fichtes Kunstbegriff geht es
nicht nur um die wenigen, fragmentarischen Ansitze zur schénen Kunst im engeren Sinn, sondern Peter
Oesterreich und Hartmut Traub zufolge vor allem auch um einen ganz ,,andersgearteten, erweiterten Begriff
[...] der Kunst', der die ,Philosophie als Ganzes“* betrifft. Das heisst, bei Fichte durchdringen sich Philosophie
und Kunst derart, dass fiir ihn die Philosophie selbst zur Kunst wird. Daher besteht Fichtes asthetischer
Ansatz weniger in einem weiteren Beitrag zur Philosophie der Kiinste, sondern er erweist sich vielmehr als
Entwurf einer neuen , Kunst des Philosophierens (GA II/8, S. 2) und das heisst einer Vernunftkunst, die
auf die geschilderte Weise der Vermittlung von Philosophie und Leben sowie der Kultivierung des Gefiihls,
in dem sich diese manifestiert, dient. Und weil diese Vermittlung fiir die Wissenschaftslehre konstitutiv
ist, wird man es Fichte zufolge ,ohne diesen Geist [... der Vernunftkunst] in der Philosophie nie zu etwas
bringen“ (GAIV/2, S.266).

#"Vgl. Patrick Tschirner: Totalitit und Dialektik Johann Gottlieb Fichtes spite Wissenschaftslehre oder die lebendige Existenz
des Absoluten als sich selbst bildendes Bild. Berlin 2017.

“Schnell 2023, S.22,23 und S. 43, 44, sowie S. 196, 197, hier S. 206.

#Vgl. Petra Lohmann: ,Funktionen der Kunst und des Kiinstlers in der Philosophie J. G. Fichtes (1780 — 1801)* in: Grundlegung
und Kritik. Der Briefwechsel zwischen Schelling und Fichte 1794 — 1802, hg. v. Jorg Jantzen/Thomas Kisser/Hartmut Traub.
Amsterdam / New York, 2005, S. 113-132 und dies.: ,Grundziige der Asthetik Fichtes. Seine Ausfithrungen zur Bedeutung
der Asthetik fiir die Wissenschaftslehre anlillich des Horenstreits, in: Jahrbuch des deutschen Idealismus, Bd. 4, hg. v. Jiirgen
Stolzenberg u. Karl Ameriks. Wien / New York 2006, S. 199 — 224 sowie dies.: ,Karl Friedrich Schinkel: Architektur als,Symbol
des Lebens’ Zur Wirkung der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes auf die Architekturtheorie Karl Friedrich Schinkels (1803 -
1815)*“ Miinchen u. Berlin 2010.

30 Qesterreich/Traub 2006, S. 82; vgl. Hartmut Traub: Asthetik und Kunst in der Philosophie J. G. Fichtes Eine Bestandsaufnahme,
in: Fichte-Studien Bd. 41 (2013), S. 305-391.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



42

Literaturverzeichnis:

Barbosa, R. ,Fichtes Kolleg ,Moral fiir Gelehrte* - Jena 1794-1795: Zur Geschichte von ,Uber Geist und
Buchstaben®, In: Fichte Studien 49 (1), 2021.

Rampazzo Bazzan, M. ,Idee und Gesicht in den Fiinf Vorlesungen iiber die Bestimmung des Gelehrten
(1811)“ In: Fichte-Studien 32, 2009.

De Vos, L. ,Der Gedanke des Lebens in den spiten Schriften Fichtes®. In: Fichte-Studien 31, 2007.

Fahrenbach, H. ,Humanistische Lebensphilosophie®. In: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen mit
Dieter Henrich. Gottingen: Wallstein, 2018.

Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1962-2004,
Hg. Reinhard Lauth.

Gloy, K. ,Selbstbewuftsein als Prinzip des neuzeitlichen Selbstverstindnisses. Seine Grundstruktur und
seine Schwierigkeiten®. In: Fichte-Studien 1, 1990.

Henrich, D. Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982.

Janke, W. Kommentar zur Wissenschaftslehre 1804. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1966.
Sein und Reflexion — Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin: Walter de Gruyter, 1970.
yLeben und Tod in Fichtes ,Lebenslehre®. In: Philosophisches Jahrbuch. 03/2019.

Koch, A. F. ,Philosophie und Leben. Dieter Henrich zum 90. Geburtstag“ In: Friedrich Vollhardt (Hg.):
Erkundungen mit Dieter Henrich. Gottingen: Wallstein, 2018.

Lauth, R.,J. G. Fichtes Gesamtidee der Philosophie®. In. Philosophisches Jahrbuch 71, 1963.

Lohmann, P. Der Begriff des Gefiihls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichte. Fichte-Studien Supplementa
Bd. 18. Amsterdam/New York: Brill, 2004.

,Funktionen der Kunst und des Kiinstlers in der Philosophie J. G. Fichtes (1780 — 1801)* In:
Grundlegung und Kritik. Der Briefwechsel zwischen Schelling und Fichte 1794 — 1802, hg. v. Jorg Jantzen/
Thomas Kisser/Hartmut Traub. Amsterdam / New York, 2005.

,Grundziige der Asthetik Fichtes. Seine Ausfiihrungen zur Bedeutung der Asthetik fiir die
Wissenschaftslehre anlafllich des Horenstreits®. In: Jahrbuch des deutschen Idealismus, Bd. 4, hg. v. Jirgen
Stolzenberg u. Karl Ameriks. Wien / New York, 2006.

,Gefiihl und Selbstaufklirung Genetische und faktische Ausprigungen der Gefiihlstheorie
Johann Gottlieb Fichtes® In: Archiv fiir Begriffsgeschichte, begr. v. Erich Rotacker, hg. v. Christian Bermes,
Ulrich Dierse, Christof Rapp, Bd. 48 / Jg. 2006, Hamburg, 2006.

»Gefiihl: Freiheit und Notwendigkeit. Zur bewufitseinsbegriindenden Funktion des Gefiihls in
J. G. Fichtes Wissenschaftslehre 1805 und in ausgewéhlten Positionen der Hirnwissenschaft®. In: Fichte in
Erlangen, hg. v. Michael Gerten, ,Fichte-Studien” Bd. 34. Amsterdam/New York, 2010.

»Karl Friedrich Schinkel: Architektur als,Symbol des Lebens. Zur Wirkung der Philosophie Johann
Gottlieb Fichtes auf die Architekturtheorie Karl Friedrich Schinkels (1803 — 1815)“ Miinchen u. Berlin, 2010.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



43

»Gefiihl, Glaube und Wissen Zur Identitit des Gelehrten in der Philosophie J. G. Fichtes". In:
Fichte-Studien Bd. 52, 2023.

Oesterreich, P. L. Das gelehrte Absolute Metaphysik und Rhetorik bei Kant, Fichte und Schelling. Darmstadt:
WBG, 1997.

Rhetorisches Denken. Zur Philosophie der Rhetorik und Rhetorik der Philosophie. Berlin, New York:
Walter de Gruyter, 2019.

Oesterreich, P. L. / Traub, H. Der ganze Fichte Die populdre, wissenschaftliche und metaphilosophische
ErschliefSung der Welt. Berlin : Walter de Gruyter, 2006.

Oesterreich, P. L. / Traub, H. ,Fichte quer: Das Ich, die Nation und der Tod des Gelehrten®. In: Fichte
Studien, 45 (1), 2018.

Preul, R. Reflexion und Gefiihl. Die Theologie Fichtes in seiner vorkantischen Zeit. Berlin: Walter de Gruyter, 1969.

Schmid, J. ,Fichte’s Method of Philosophical Experimentation in the Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre”.
In: Archiv fiir Geschichte der Philosophie, 2024.

Schnell, A. Die Erscheinung der Erscheinung: ]. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 — Zweiter Zyklus.
Frankfurt am Main: Klostermann, 2023.

Schrader, W. H. Empirisches und absolutes Ich: zur Geschichte des Begriffs Leben in der Philosophie J.G. Fichtes.
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1972.

Traub, H.J. G. Fichtes Populirphilosophie 1804-1806. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1992.
»Asthetikund Kunstin der Philosophie J. G. Fichtes Eine Bestandsaufnahme”. In: Fichte-Studien Bd.41,2013.

Der Denker und sein Glaube Fichte und der Pietismus oder: Uber die theologischen Grundlagen der
Wissenschaftslehre. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 2020.

,Uber die Grenzen der Vernunft. Das Problem der Irrationalitit bei Jacobi und Fichte In:
Fichte-Studien 14, 1998.

»Wege zur Wahrheit. Zur Bedeutung von Fichtes wissenschaftlich- und populir-philosophischer Methode".
In: Klaus Hammacher, Richard Schottky, Wolfgang H. Schrader (Hg.), Die Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre
von 1794/9S und der transzendentale Standpunkt. Fichte-Studien. Bd. 10. Amsterdam-Atlanta, 1997.

Tschirner, P. Totalitit und Dialektik Johann Gottlieb Fichtes spite Wissenschaftslehre oder die lebendige Existenz
des Absoluten als sich selbst bildendes Bild. Berlin: Walter de Gruyter, 2017.

Ursua, N. Historisch-philosophische Untersuchung tiber die Bestimmung des Gelehrten nach J. G. Fichte. Miinchen, 1979.

Winkler, M. ,Johann Gottlieb Fichte: Uber die Bestimmung des Gelehrten® In: Sabine Seichter/Brigitta
Fuchs/Winfried Bhm (Hrsg), Hauptwerke der Pidagogik. Paderborn, 2009.

Zoller, G. ,Leben und Wissen. Der Stand der Wissenschaftslehre beim letzten Fichte®. In: Der
transzendentalphilosophische Zugang zur Wirklichkeit. Beitrige aus der aktuellen Fichte-Forschung, hg. v.
Erich Fuchs, Marco Ivaldo und Giovanni Moretto, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 2001.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



