
30

Recebido em 29 de julho de 2025. Aceito em 29 de julho de 2025.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43  / ISSN: 2179-7412 
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

Zur Bedeutung von Gefühl und Vernunftkunst für 
die Vermittlung von Philosophie und Leben   

On the importance of feeling and art of reason for the mediation of philosophy 
and life  

Petra Lohmann 
Die Universität heißt: Universität Siegen (US), Alemanha 

lohmann@architektur.uni-siegen.de

Zusammenfassung: Vermittelt über zwei Aspekte des Gefühlsbegriffs, die da sind Gewissheit der Existenz und 
Kriterium des Philosophierens, schlägt sich bei Fichte die Frage nach dem Zusammenhang von Philosophie und 
Leben von Anbeginn seines Philosophierens an in seinem Werk nieder. Zwei Leitlinien lassen sich dazu ausmachen: 
das ist zum einen die Erörterung der Voraussetzungen, unter denen sich ausgehend vom alltäglichen, konkreten 
Leben ein spekulatives Denken bilden kann, und zum anderen die Erörterung des Verhältnisses zwischen dem für 
sich selbst philosophisch aufgeklärten und bis zu seinem Grund durchdrungenen Wissen zur besagten unmittelbaren 
Lebenspraxis. Beide Leitlinien ergänzen sich notwendig zu einem Ganzen von Philosophie und Leben und für die 
Entwicklung beider Leitlinien ist „Vernunftkunst“ (GA II/8, S. 2) erforderlich. Ziel des vorliegenden Beitrags ist, die 
Rolle zu erörtern, die Gefühl und Vernunftkunst bei der Vermittlung von Philosophie und Leben spielen. Hierfür 
wird sich auf zum Teil sehr heterogene wissenschaftliche und populärphilosophische Schriften Fichtes aus dem 
Zeitraum 1780 bis 1804 – und zu einigen wenigen Aspekten auch darüber hinaus auf spätere Schriften bezogen. 
Auf dieser Textgrundlage sollen zentrale Stationen einer Entwicklung aufgezeigt und dafür auch immer wieder mal 
die „Grundlage“ mit späteren Formen der Wissenschaftslehre kontrastiert werden. 

Schüsselnbergiffe: Fichte; Philosophie; Leben; Gefühl; Vernunftkunst. 

Abstract: Through two aspects of the concept of feeling, namely certainty of existence and the criterion of 
philosophising, Fichte’s question about the connection between philosophy and life is reflected in his work from 
the very beginning of his philosophical career. Two guiding principles can be identified here: on the one hand, the 
discussion of the conditions under which speculative thinking can develop from everyday, concrete life, and on 
the other hand, the discussion of the relationship between philosophically enlightened knowledge that has been 
thoroughly understood and the aforementioned immediate practice of life. Both guidelines necessarily complement 
each other to form a whole of philosophy and life, and the development of both guidelines requires ‘the art of reason’ 
(GA II/8, p. 2). The aim of this article is to discuss the role that feeling and the art of reason play in the mediation 
of philosophy and life. To this end, reference will be made to Fichte’s scientific and popular philosophical writings 
from the period 1780 to 1804, some of which are very heterogeneous, and to a few aspects of later writings. On the 
basis of these texts, central stages of a development will be highlighted and, for this purpose, the ‘Grundlage’ will 
be contrasted with later forms of the doctrine of science. 
Keywords:  Fichte; Philosophy; Life; Feeling; Art of Reason.  

 



31

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

I. Das Verhältnis zwischen Philosophie und Leben macht eines der Hauptmotive der Philosophie Johann 
Gottlieb Fichtes aus.1 Dessen Explikation basiert auf der Auffassung, dass der Mensch nur„lebt“, wenn er 
handelt und das heisst, „sein Leben führt“2. Indem Philosophie sich auf das Leben bezieht, macht sie das 
Leben bewusst und bewusstes Leben reflektiert sich nicht nur, sondern deutet sich auch. Für den Deutenden 
ist Dieter Henrich zufolge „das, dessen verborgene Bewandtnis er entschlüsselt, ein dunkles, wenngleich 
vielsagendes Gegenüber“3. Das Gelingen der Deutung manifestiert sich idealerweise in „einem zur Gänze 
erschließenden Verstehen“. Dieses „ist dann erreicht, wenn in dem Gedeuteten nichts mehr zurückbleibt, 
dessen Platz und Bezug in und zu allem anderen noch unbestimmt ist“4. Dem „Ideal einer vollkommenen 
Deutung“5 des Lebens hat Fichte seine Wissenschaftslehre verpflichtet.   

Dieses Vorhaben pointiert er zu Beginn seiner Arbeit an der frühen Wissenschaftslehre (1794) in einem 
Brief an Friedrich Heinrich Jacobi vom 30. August 1795. Dort heisst es: Der „speculative Gesichtspunkt, und 
mit ihm die ganze Philosophie“ hat nur Sinn, „wenn sie [...] für’s Leben ist“ (GA III/2, S. 392). An diesem 
Standpunkt richtet er in der Folge seine Wissenschaftslehre aus und konzentriert diesen elf Jahre später 
rückblickend im „Bericht über den Begriff der Wissenschaftslehre und die bisherigen Schicksale derselben“ 
(1806) wie folgt: Die Wissenschaftslehre ist die „Einzig mögliche Lebenslehre“ (GA II/10, S. 31), weil sie 
allein als die „wahrhaft lebendige Philosophie“  sich „vom Leben [...] zum Sein“ fortentwickelt, während „der 
Weg vom Sein zum Leben völlig verkehrt“ ist und ein „in allen seinen Teilen irriges System“ (GA II/10, S. 
31) erzeugt.6 Den innersten Bezug zwischen Philosophie und Leben macht er am Gefühl fest. Den durch 
das Gefühl legitimierten vermögenstheoretischen Bezug der Philosophie auf das Leben, hebt er in den 
„Rückerinnerungen, Antworten, Fragen“ (1799) besonders deutlich hervor: „Unsere Philosophie macht [...] 
das Leben, das System der Gefühle und des Begehrens zum Höchsten und läßt der Erkenntnis überall nur das 
Zusehen“ (GA II/5, S. 137). Der Anspruch, unter dem die Wissenschaftslehre von Anbeginn an steht, lautet 
daher: Statt „durch die Kraft [ihrer] Syllogismen neue Objekte des natürlichen Denkens“ (GA II/5, S. 112) 
zu erschaffen, soll sie das Leben erkennen. Daraus folgt nach den „Thatsachen des Bewußtseins“ (1813): Die 
Wissenschaftslehre macht „das Leben klar“ (GA II/15, S. 125), indem sie Gefühle zum Bewusstsein erhebt.7

Der über diese ausgewählten Zitate vermittelte Einstieg in die Bestimmung des Verhältnisses von Philosophie 
und Leben verweist darüber hinaus auf eine seit der „Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre“ von 1794 
vorausgesetzte qualitative Bestimmtheit ihrer Ausformulierung durch den Philosophen. Die Wissenschaftslehre 
kann nicht „durch den bloßen Buchstaben“ begriffen werden, sondern sie lässt sich nur „durch den Geist[...] 
mitteilen“ (GA I/2, S. 415). Das bedeutet in Rücksicht des Gefühlsbegriffs, dass die Wissenschaftslehre sich an 
der Gewissheit der eigenen ursprünglichen, unhintergehbaren und unmittelbaren lebendigen Existenzgewissheit, 

1 Vgl. Wolfgang H. Schrader: Empirisches und absolutes Ich: zur Geschichte des Begriffs Leben in der Philosophie J.G. Fichtes. 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, insb. S. 9-14 u. 177-183.

2 Helmut Fahrenbach: Humanistische Lebensphilosophie, in: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen mit Dieter Henrich. 
Göttingen 2018, S. 58-83, hier S. 70f.

3 Dieter Henrich: Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt am Main 1982, S. 11.
4 Henrich 1982, S. 11f.
5 Anton Friedrich Koch: Philosophie und Leben. Dieter Henrich zum 90. Geburtstag, in: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen 

mit Dieter Henrich. Göttingen 2018, S. 19-23, hier S. 20.
6 Vgl. Wolfgang Janke: Leben und Tod in Fichtes ‚Lebenslehre‘, in: Philosophisches Jahrbuch. 03/2019, S. 79-98. http://

philosophisches-jahrbuch.de/wp-content/uploads/2019/03/PJ74_S78-98_Janke_Leben-und-Tod-in-Fichtes-Lebenslehre.
pdf (zuletzt abgerufen am 28.10.2024)

7 Vgl. Petra Lohmann, Der Begriff des Gefühls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichte. Fichte-Studien Supplementa 
Bd. 18 (Amsterdam/New York 2004) und diess.: „Gefühl und Selbstaufklärung Genetische und faktische Ausprägungen der 
Gefühlstheorie Johann Gottlieb Fichtes“, in: Archiv für Begriffsgeschichte, begr. v. Erich Rotacker, hg. v. Christian Bermes, Ulrich 
Dierse, Christof Rapp, Bd. 48 / Jg. 2006. Hamburg 2006, S. 111-136. Zum Begriff des Lebens vgl. Lu De Vos: Der Gedanke des 
Lebens in den späten Schriften Fichtes, in: Fichte-Studien 31 (2007), S. 125-134.



32

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

das heisst an der Innerlichkeit des Gefühls zu bewähren hat. Aus dem Verhältnis zwischen der Lebendigkeit 
der Wissenschaftslehre und dem lebendigen Denken des Philosophen folgt, dass alle Terminologie „nur 
provisorisch“ sein kann und dies so lange bleiben muss, bis die Wissenschaftslehre „allgemein, und auf immer 
festgesetzt werden kann“ (GA I/2, S. 118). In diesem Prozess kommt dem Gefühl zwar eine prominente Rolle 
als Motivans und Kriterium des Philosophierens zu, aber weil sich die Nachkonstruktion der Genesis des 
Wissens in der Wissenschaftslehre nur begrifflich fixieren lässt, bedeutet das für die philosophische Deutung 
des Lebens auch: „ich muss wissen - nicht nur die Wahrheit fühlen -, wenn ich wahrhaft leben will“8. Für das 
Verhältnis von Wissen und Gefühl bedeutet das, dass sie nicht gegeneinander ausgespielt werden, sondern dass 
es um die Erhellung der Inhalte des Gefühls bzw. des unmittelbaren Lebens qua Wissen geht. Es geht also - wie 
Alexander Schnell die Wissenschaftslehre 1804/II kommentiert - „um den Aufweis, wie sich das Wissen - das 
‚Wissenswissen‘ - aus dem Leben [ich möchte hinzufügen, aus dem Gefühl] begründen lässt“9. Das Gefühl ist 
Ausdruck einer unmittelbaren Gewissheit der eigenen Existenz, aus der heraus sich der Impuls zur philosophischen 
Darstellung des Lebens - eben der Wissenschaftslehre - ergibt; und es ist für den Wissenschaftslehrer in der 
Gestalt des Wahrheitsgefühls bzw. des  moralischen Gefühls des Gewissens Existenz-immanentes, letztgültiges 
und untrügliches Kriterium seines Philosophierens (vgl. GA I/5, S. 161, S. 138).  

Vermittelt über diese beiden Aspekte des Gefühlsbegriffs, die da sind Gewissheit der Existenz und Kriterium 
des Philosophierens, schlägt sich bei Fichte die Frage nach dem Zusammenhang von Philosophie und Leben 
von Anbeginn seines Philosophierens an in seinem Werk nieder. Zwei Leitlinien lassen sich dazu ausmachen: 
das ist zum einen die Erörterung der Voraussetzungen, unter denen sich ausgehend vom alltäglichen, konkreten 
Leben ein spekulatives Denken bilden kann, d.h. wie es aus dem Leben heraus zur Philosophie kommt und zum 
anderen die Erörterung des Verhältnisses zwischen dem für sich selbst philosophisch aufgeklärten und bis zu 
seinem Grund durchdrungenen Wissen zur besagten unmittelbaren Lebenspraxis. Beide Leitlinien ergänzen 
sich notwendig zu einem Ganzen von Philosophie und Leben und für die Entwicklung beider Leitlinien ist 
„Vernunftkunst“ (GA II/8, S. 2) erforderlich. Die Vernunftkunst lässt sich ihrerseits an Hand von Ascetik 
und Rhetorik konkretisieren.10 Während die Ascetik eine Methode für den Philosophen ist, sich einerseits 
im älltaglichen Leben und andererseits sich im vom Leben abgezogen Modus der Reflexion seiner Pflicht 
zu vergewissern, zielt die Rhetorik auf die lebendige Verinnerlichung im Mitvollzug der Wissenschaftslehre 
seitens des Rezipienten. Für das Gelingen beider Methoden ist das Gefühl zwingend. Für die Ascetik ist es 
das in seiner Ausprägung als Affekt und für die Rhetorik ist es das als Anzeichen der Rührung des Gemüts. 

Für die Erörterung des Verhältnisses von Philosophie und Leben innerhalb des skizzierten Zusammenhangs 
wird sich im vorliegenden Beitrag auf zum Teil sehr heterogene wissenschaftliche und populärphilosophische 
Schriften Fichtes aus dem Zeitraum 1780 bis 1804 – und zu einigen wenigen Aspekten auch darüber hinaus auf 
spätere Schriften bezogen. Auf dieser Textgrundlage sollen zentrale Stationen einer Entwicklung aufgezeigt und 
dafür auch immer wieder mal die „Grundlage“ mit späteren Formen der Wissenschaftslehre kontrastiert werden. 
Vorderhand schließt die von Wolfgang Janke als „Lebenslehre“11 charakterisierte Wissenschaftslehre von 1804 
den hier anvisierten genannten Entwicklungsweg. Denn in dieser Fassung der Wissenschaftslehre wird Wolfgang 
H. Schrader zufolge ausdrücklich die bis zu diesem Zeitpunkt noch nicht thematisierte Bedingung der früheren 
Wissenschaftslehren, derzufolge man grundsätzlich ein „Wissen um ‚Leben‘“12 haben kann, problematisiert; 

8 Reinhard Lauth: J. G. Fichtes Gesamtidee der Philosophie, in. Philosophisches Jahrbuch 71 (1963), S. 353-385, hier S. 383.
9 Alexander Schnell: Die Erscheinung der Erscheinung: J. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 – Zweiter Zyklus. Frankfurt 

am Main 2023, S. 43.
10 Zu den beiden Themenfeldern vgl. Peter L. Oesterreich: Das gelehrte Absolute Metaphysik und Rhetorik bei Kant, Fichte 

und Schelling. Darmstadt 1997 und ders.: Rhetorisches Denken. Zur Philosophie der Rhetorik und Rhetorik der Philosophie. 
Berlin, New York 2019.

11 Vgl. Janke 2019.
12 Schrader 1972, S. 11.



33

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

oder anders gesagt, es wird danach gefragt: „Wie kann das Wissen, das seinen Gegenstand objektiviert und ihn 
nur im ‚Bilde‘ darzustellen vermag, die ursprüngliche Dynamik des Lebensprozesses erfassen?“13 

II. Gewissheit der eigenen Existenz als Ausgangspunkt der Philosophie. Das „erste Princip aller Bewegung, 
alles Lebens, aller That, und Begebenheit“ (GA I/5, S. 95) ist für den frühen Fichte das Ich. Diese Überzeugung 
resultiert aus der philosophischen Deutung seines unmittelbaren Lebensgefühls. An seine zukünftige Frau 
Johanna Rahn schreibt er im Jahr 1790: „Ich will nicht bloß denken; ich will handeln [...]. Ich habe nur eine 
Leidenschaft, nur ein Bedürfnis, nur ein Volles Gefühl meiner Selbst, das: außer mir zu würken“ (GA III/1, 
S. 72f.). Fichtes Korrespondenz aus dieser Zeit zeigt jedoch auch, dass dieses Gefühl durchaus fragil war und 
sich nicht widerspruchslos mit der verstandesorientierten Kausalität deterministischer Positionen (vgl. Karl 
Ferdinand Hommel,14 Vorhersehung15) vereinbaren ließ. In den „Aporismen über Religion und Deismus“ 
(1790) sowie in diversen Predigten (1786-93) schreibt er wiederholt davon, wie ihn das „Herz“ über die 
„Gränzlinie“ der „Speculation“ (GA II/1, S. 291) hinaus leitete.16 Kants Deutung der praktischen Vernunft 
(vgl. GA I/1, 139) rettete ihn aus dieser Aporie zwischen ‚Kopf und Herz‘ (vgl. GA II/1, S. 75, 89). Die 
Anforderungen des Herzens erschienen erfüllbar und der Determinismus überwindbar: „Es ist unbegreiflich, 
welche Achtung für die Menschheit, welche Kraft uns [das Kantische] System gibt“ (GA III/1, S. 167) heißt 
es in einem an Friedrich August Weißhuhn gerichteten Brieffragment aus dem Sommer 1790. Ungeachtet der 
späteren Differenz zwischen ihm und Kant hinsichtlich des Gefühlsbegriffs im Speziellen – man vgl. Fichtes 
kritischen Hinweis darauf in der „Wissenschaftslehre 1805“ (vgl. GA II/9, S. 300)17 -  begründete zunächst 
für den frühen Fichte die durch Kants praktische Philosophie im Allgemeinen ermöglichte Versöhnung von 
Denken und Handeln im Besonderen die Möglichkeit, Spekulation und Gefühl, d.h. Leben vereinen zu können.  

Die „Grundlage“ der Wissenschaftslehre von 1794 darf als philosophische Ausdeutung jenes unmittelbaren 
Lebensgefühls, das von der Art eines lebendigen Selbstgefühls ist, gelesen werden.18 Dementsprechend fordert 
Fichte in der Schrift „Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre“ (1794), dass die Wissenschaftslehre den 
„Ursprung“ und die „Wirklichkeit“ (GA I/2, S. 143) dieses Gefühls zu entwickeln hat. Der Entwicklungsweg 
der Wissenschaftslehre bleibt seinerseits an das Gefühl gebunden: „Die Resulte der reflektirenden Abstraktion“  
sollen sich ihrerseits „an die reinste Geistigkeit des Gefühls“ (GA III/1, S. 143) binden. Das Gefühl ist demnach 
für Fichte in eins Motivans und Kriterium des Philosophierens. Ganz in diesem Sinne erhält auch Johann 
Wolfgang von Goethe von Fichte am 21. Juni 1794 die Wissenschaftslehre mit den Worten: „Ihr Gefühl ist 
derselben Probirstein“ (GA III/1, S. 143). Die darauf folgenden Modifikationen der Wissenschaftslehre 
können als Versuch gedeutet werden, auf stets neuen Denkwegen das sich ursprünglich im lebendigen 
Selbstgefühl manifestierende existentielle Erleben von Lebenskraft und den Willen zur Freiheit immer 
tiefgehender aufzuklären und zu begründen.  

Der methodische Horizont, in dem Fichte zunächst die Genese der Wissenschaftslehre von 1794 aus 
dem ‚realen Leben‘ in der Begriffsschrift problematisiert, verdeutlich die Notwendigkeit des Gefühls in seiner 

13 Ebd., S. 11.
14 Karl Ferdinand Hommel, (Bayreuth und Leipzig 1772). Neu hg. und mit einer Einleitung versehen von Heinz Holzhauer 

(Berlin 1970) § 130.
15 Reiner Preul: Reflexion und Gefühl. Die Theologie Fichtes in seiner vorkantischen Zeit. Berlin 1969, S. 121ff. und S. 96ff.
16 Zu den theologischen Voraussetzungen der Wissenschaftslehre vgl. Hartmut Traub: Der Denker und sein Glaube Fichte und 

der Pietismus oder: Über die theologischen Grundlagen der Wissenschaftslehre. Stuttgart-Bad Cannstatt 2020. Ferner: H. Traub: 
Über die Grenzen der Vernunft. Das Problem der Irrationalität bei Jacobi und Fichte, in: Fichte-Studien 14 (1998), S. 87-106.

17 Vgl. Petra Lohmann: Der Begriff des Gefühls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes (1780 – 1801)“, Fichte-Studien – 
Supplementa Bd. 18. Amsterdam /New York 2004, S. 42 und dies.: „Gefühl: Freiheit und Notwendigkeit. Zur bewußtseinsbegründenden 
Funktion des Gefühls in J. G. Fichtes Wissenschaftslehre 1805 und in ausgewählten Positionen der Hirnwissenschaft“, in: Fichte 
in Erlangen, hg. v. Michael Gerten, „Fichte-Studien“ Bd. 34. Amsterdam/New York, 2010, S. 303-324

18 Lohmann 2004, S. 39ff.



34

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

Funktion als dem Philosophieren Orientierung und Richtung gebend sowie als Kriterium des Philosophierens. 
Die Wissenschaftslehre ist Ausdruck eines freien Reflektierens, mit dem die „Handlungsart des menschlichen 
Geistes überhaupt zum Bewusstseyn zu erheben“ (GA I/2, S. 143) ist. Da die Wissenschaftslehre jedoch nur die 
notwendigen Handlungen thematisiert, durch die sich das Ich als Ich konstituiert, abstrahiert sie von allen zufälligen 
Handlungen. Dies geschieht nicht durch äußere Beeinflussung, sondern durch denkerische Freiheit und genau 
daran zeigt sich für Fichte ein elementares Problem des Philosophierens: Woher weiss der Philosoph, was er als 
Notwendiges aufnehmen und als Zufälliges außer acht lassen kann? Fichtes Antwort lautet, dass dies der Philosoph 
nicht wissen, sondern nur fühlen kann, weil andernfalls das, „was er erst zum Bewußtsein heben soll“, schon im 
Wissen „dazu erhoben“ worden sein müsste; „welches sich widerspricht“. Fichte zufolge benötigt der Philosoph 
daher ein dem Wissen vorgängiges Bewusstseinselement und das ist das Gefühl, von dem aus sich präbewusstes 
Bewusstsein zu bewussten Bewusstsein erheben lässt. Das Gefühl geht dem Wissen voraus. Die Erhebung des Gefühls 
zum Wissen unterliegt jedoch „keine[r] Regel“, sondern es gleicht eher einem Experiment, mit dem der Philosoph 
„mancherlei Versuche“ unternimmt, durch die er aus der „Dämmerung“ heraus zum „hellen Tage“ gelangt. Fichte 
zufolge hätten wir „noch heute keinen deutlichen Begriff, und wir wären noch immer der Erdkloß, der sich dem 
Boden entwand, wenn wir nicht angefangen hätten, dunkel zu fühlen, was wir erst später deutlich erkannten“ (GA 
I/2, S. 143). Das Gefühl steht am Anfang der Bildung zur philosophischen Einsicht und es leistet die Absicherung 
der Wegeführung des Denkens, die dieses für sich selbst nicht wieder gewährleisten kann. Denken durch Denken 
zu rechtfertigen führt nach Fichte in einen unendlichen regress. Das Gefühl bietet Gewissheit, weil es in seiner 
Unmittelbarkeit nicht hintergehbar und in seiner ‚Ganzheit‘ nicht mehr in einzelne, weiter zu problematisierende 
Aspekte auflösbar ist. Deshalb bedarf nach Fichte „der Philosoph der dunklen Gefühle des Richtigen oder des 
Genie in keinem geringeren Grade [...], als etwa der Dichter oder der Künstler; [dies] nur in einer andern Art. 
Der letztere bedarf des Schönheits-, jener des Wahrheits-Sinnes; dergleichen es allerdings gibt“ (GA I/2, S. 143).  

Aus den populärphilosophischen Schriften im Kontext des Atheismusstreits geht ausdrücklich hervor, dass 
er sich auch in seiner späteren Philosophie auf die in der Begriffsschrift formulierte Ausgangsposition bezieht, 
derzufolge Philosophie im Wahrheitsgefühl gründet. Das Wahrheitsgefühl ist die Legitimation dafür, dass 
Philosophie, indem sie sich aus einer unhintergehbaren Existenzgewissheit heraus entwickelt, keine bloße 
Illusion ist. Das Gefühl leistet die unmittelbare Rückbindung an die eigene Lebenswirklichkeit, an der sich das 
Denken zu bewähren hat. In der „Wissenschaftslehre 1801“ rückt Fichte diesen, in deren früheren Fassungen 
zwar bereits angelegten, aber noch nicht ausformulierten Gedanken ins Zentrum seiner Ausführungen. 
Das ausdrückliche Anliegen der Wissenschaftslehre ist nunmehr, die Quelle aller Lebenswirklichkeit des 
Ich in einem unmittelbaren Daseinsgefühl (vgl. GA II/6, S. 269)19 aufzuklären und aus diesem Gefühl den 
„Richterspruch“ (GA II/6, 179) des Wahrheitsgefühls oder wie er dieses auch nennt des Gewissens, abzuleiten. 
Was das Verhältnis von Begriff und Gefühl angeht, so zeigt sich hier, dass die philosophische Evidenz von 
absoluten Wissen, Absoluten und Freiheit (vgl. GA II/6, S. 154) sich für das Ich in dessen Lebenswirklichkeit 
in der Unbedingtheit und Unhintergehbarkeit seines moralischen Gefühls spiegelt.  

In der ersten Fassung der Wissenschaftslehre von 1794 wird dieser Zusammenhang in der Deduktion des 
Gefühls als „Quelle aller Realität“ (GA I/2, S. 259) zwar angedacht, aber die Weisen des zugrundeliegenden 
Prinzips, das ist seine Spaltung in Gedanken- (§1) und Lebensprinzip (§5), werden noch nicht hinreichend 
deutlich aufeinander bezogen. Das ändert sich mit der Wissenschaftslehre 1801 ansatzweise. Hier zeigt Fichte 
hinsichtlich des Verhältnisses von Begriff und Gefühl, dass am Anfang des Selbstbewusstseins das Gefühl steht, 
weil im Daseinsgefühl oder wie er es dort auch nennt, im Gefühl der Gebundenheit (vgl. GA II/6, S. 276) 
das Reflektieren im Begreifen des Unbegreiflichen an sein unhintergehbares Ende gekommen ist und das Ich 
Bestimmtheit erlangt (vgl. GA II/6, S. 179). Dennoch bleibt dem sich fühlenden und reflektierenden Ich sein 
Grund als unbegreiflicher jeweils verschlossen. Denn im unmittelbaren Grenzmoment des Daseinsgefühls 
äußert sich das Ich zwar als bestimmtes Lebendiges, aber es hat noch kein Selbstverständnis davon. Realisiert 

19 Vgl. Wolfgang Janke: Kommentar zur Wissenschaftslehre 1804, Frankfurt am Main 1966, S. 9 und ders.: Sein und Reflexion 
– Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin 1970, S. 275-289.



35

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

es sich als Wissendes, dann erfasst es bloß rational die Grenze seiner Selbstreflexion und erlebt sich nicht (vgl. 
GA II/6, S. 295f.). In der Wissenschaftslehre 1804 bildet Fichte Wolfgang H. Schrader zufolge diesen Denkweg 
weiter aus, indem er den „Begriff des Ich aus der ‚Beschreibung‘ jenes ursprünglichen Gefühls [d.i. die Liebe] 
als der Darstellung des sich realisierenden (göttlichen) Lebens konstruieren“20 wird. Das Ich ist damit nicht 
mehr länger bloß „formiertes“21, d.h. durch Reflexion vom Leben getrenntes Ich, sondern nun gilt mit Wolfgang 
Janke, im Gefühl des Glaubens (GA II/8, S. 381) sind „wir das eine ungeteilte Sein, der Lebensakt selbst, aus 
dem die Reflexion lebt. Wir sind nicht mehr vom Leben und das Leben ist nicht mehr von uns geschieden.“ 22

Im Glauben – in der „Anweisung zum seligen Leben“ (1806) ist es die Liebe -  manifestiert sich das 
göttliche Leben als Grund der Wirklichkeit des Ich. Da die Wissenschaftslehre ursprünglich aus dem aus 
dem Leben abgeleiteten Gefühl für Wahrheit und Gewissheit entsteht und um 1804 im Glauben bzw. der 
Liebe Philosophie und Leben vermittelbar sind, darf sie in ihrer Ausformulierung nicht nur als systematische 
Einsicht in das Gefühl gelesen werden, sondern an dem Gefühl zeichnet sich vielmehr bereits für den frühen 
Fichte ab, dass die Wissenschaftslehre selbst notwendig ist und dies „nicht [nur] als deutlich gedachte [...] 
Wissenschaft“ durch den Begriff, sondern vor allem „als Naturanlage“ (GA I/2, S. 139) durch das unmittelbare 
Gefühl. Das Gefühl treibt den Philosophen innerlich zur Entwicklung der Wissenschaftslehre und da die 
Wissenschaftslehre durch das Gefühl ihren Sitz immer schon im Menschen hat, ist die Wissenschaftslehre 
der Mensch in seiner Selbstdeutung. In der „Wissenschaftslehre 1812“ greift Fichte die beschriebene 
Konstellation von Philosophie und Leben erneut auf. Dort heisst es: „Es ist eben darum klar, daß [... die 
Wissenschaftslehre] und der Begriff des absoluten [...] nur dienen zur Klarheit der Erkenntniß, und daß, sobald 
diese errungen, sie wieder verweisen muß an das Leben, u. an den Siz des wahren Lebens, den Willen“ (GA 
II/12, S. 178). Der Wille aber manifestiert sich unhintergehbar und unmittelbar im Wahrheitsgefühl und in 
dem die Wissenschaftslehre dieses anfangs „dunkle Gefühl“ (GA I/2, S. 143) erhellt und seine Bedeutung 
als höchste moralische Instanz des Philosophierens begreift, wird der Wille „durch sie theils klar erkannt, 
und geheiligt [, ...] theils vollkommen möglich gemacht“ (GA II/12, S. 178). 

Jegliche „Kritik“ an Fichte, die zwar einerseits „die Unbedingtheit des lebendigen [...] Gefühls und 
seine Bedeutung“23 als moralische Instanz mitträgt, aber andererseits die Bestimmung des Ich, das sich im 
Gefühl als absolutes Ich manifestiert, zurückweist - Beispiele dafür wären die Hommelsche Prägung des 
Determinismus, in dem das moralische Gefühl als physikalisch erklärbare Täuschung erklärt wird sowie 
Lehren der Vorhersehung, in denen dieses Gefühl die richtige Richtung vorgibt, aber die entsprechende 
Handlung nicht mehr motivieren kann24  - läuft ins Leere. Denn sofern dieses Gefühl als Tatsache des Lebens 
anerkannt wird, lässt sich nur kritisch hinterfragen, inwieweit Fichte das moralische Gefühl der „absoluten 
und unmittelbaren Gewißheit“ mit der „Absolutheit des Ich [...] überzeugend interpretiert“ hat. Zweifelt 
man ein solches Gefühl überhaupt an oder hält es für manipulierbar und kontingent, ist die Philosophie 
Fichtes „ihrer realen Grundlage beraubt“25 und damit im Ganzen problematisch. 

Zum Verhältnis von philosophischer Theorie und alltäglichem Leben. Einen ersten Aufschluss dazu bieten 
die „Eignen Meditationen über Elementarphilosophie“ (1793/4). Dort geht Fichte zwar noch nicht so weit, 
dass er den Unterscheid zwischen dem sich unmittelbar vollziehenden Leben und der die Mannigfaltigkeit 
des Lebens abstrakt reflektierenden Spekulation ausdrücklich zum philosophischen Problem erhebt, aber 
er hat es dort ansatzweise in der Differenz zwischen theoretischer und praktischer Vernunft integriert. 

20 Schrader 1972, S. 179.
21 Schrader 1972, S. 9.
22 Janke 1970, S. 417.
23 Schrader 1972, S. 179.
24 Vgl. Preul 1969, S. 94ff.
25 Schrader 1972, S. 179.



36

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

Theoretisches Urteilen führt in der praktischen Philosophie zum Fatalismus, denn in diesen Fällen sind die 
Handlungen des Ich nicht frei gewählt, sondern durch die Vorstellung determiniert. „Streben“ kann daher 
„kein Gedanke [sein ... .] das rechte kannst du nur fühlen. Fühlen ist dem Denken entgegengesetzt“ (GA 
II/1, S. 183). Deshalb darf Praktische Philosophie nicht „kalt“ (GA II/1, S. 189), das heisst rein theoretisch-
abstrakt angegangen werden. Die Problematisierung des Objekts der philosophischen Theorie durch 
die Theorie selbst greift Fichte in der Wissenschaftslehre 1794 wieder auf. Dort stellt er heraus, dass die 
Darstellung der Philosophie generell und das heisst eben auch der praktischen Philosophie, nur mittels der 
Vorstellung, d.h. durch Theorie umsetzbar ist. Dieses Problem spiegelt sich auch an dem nun schon mehrfach 
zitierten Wahrheitsgefühl bzw. dem Gewissen in der Sittenlehre 1798. In der Einleitung in die Deduktion des 
Prinzips der Sittlicheit heisst es:  Die „Deduction“ vom Bewußtsein „unserer moralischen Natur [...] erzeugt 
[...] nichts weiter [...] als theoretische Erkenntniß“ und man darf auch nichts anderes „von ihr erwarten“ 
(GA I/5, S. 34f.). Für das Gefühl des Gewissens bedeutet das, das es hier nur als formiertes Kriterium der 
Pflicht systematisch erwiesen wird, aber nicht als Lebendiges erscheint. Dafür müsste das Gewissen selbst 
noch einmal von seiner philosophischen Darstellung unterschieden werden. In die Theorie hat noch kein 
wirkliches Leben Einzug gehalten. Damit sind die unmittelbare konkrete Lebenspraxis des Ich und die von 
allen Kontingenzen abstrahierende Darstellung seines Handelns in der philosophischen Theorie deutlich 
unterschieden. Diese Differenz innerhalb der philosophischen Theorie selbst, bildet auch für Fichtes spätere 
Arbeiten das Fundament der Auseinandersetzung mit der Beziehung zwischen Philosophie und Leben. 

In den Schriften zum Atheimusstreit vertieft Fichte diese Differenz im Hinblick auf Wissen überhaupt und 
Leben. Die Differenz zwischen Philosophie und Leben ist darin aufgehoben, weil sich die Wissenschaftslehre 
als Explikation der Handlungen des menschlichen Geistes im und als Wissen realisiert. Die Wissenschaftslehre 
unterscheidet sich allerdings vom übrigen Gesamt des Wissens, weil sie als systematische Nachkonstruktion 
der notwendigen Handlungen des menschlichen Geistes die „absolut höchste Potenz“ des Wissens ist, „über 
welche kein Bewußtseyn sich erheben kann“ (GA I/7, S. 246). In den „Rückerinnerungen, Antworten, 
Fragen“ (1799) bestimmt Fichte die „Speculation“ bzw. die Wissenschaftslehre als „Totalität“ des subjektiven 
Vernunftwesens. Die „Totalität des objektiven Vernunftwesens“ (GA II/5, S. 119), das heisst das allen seinen 
Vermögen nach die Mannigfaltigkeit der Realität schaffende Ich hingegen ist das organische Leben. Für 
das Verhältnis von Philosophie und Leben bedeutet das: „Leben [ist] ganz eigentlich Nicht-Philosophiren; 
Philosophiren [ist] ganz eigentlich Nicht-Leben“ (GA II/5, S. 119). Dennoch ist eins „nicht möglich [...] 
ohne das andere: das Leben, als ein thätiges Hingeben in den Mechanismus, nicht ohne die Tätigkeit und 
Freiheit (sonst Speculation), die sich hingiebt; [...] - die Spekulation nicht ohne das Leben, von welchem sie 
abstrahirt. Beide, Leben und Speculation, sind nur durcheinander bestimmbar“ (GA II/5, S. 119). Dieser 
Standpunkt ist in Fichtes Populärphilosophie um 1800 zwar auf der Ebene des faktisch-propädeutischen 
Wissens erreicht,26 aber noch nicht in der Wissenschaftslehre eingeholt. 

Mit veränderter Terminologie thematisiert Fichte diese Differenz zwischen Philosophie und Leben in der 
„Wissenschaftslehre 1801“ so: Das wirkliche Leben, in dem Fühlen, Vorstellen, Wollen und Anschauen immer 
schon vereint sind, kann mittels der Wissenschaftslehre „im Denken [bloss] schematisch“ (GA II/6, S. 323) 
erfasst werden. Das, was die Wissenschaftslehre erschließt bzw. aufstellt, ist ein notwendiger Denkakt des 
Lebens und keineswegs der durch Freiheit realisierte lebendige Anschauungsakt im Sinne eines ursprünglichen 
Lebensaktes. Deshalb behält die Wissenschaftslehre „den Charakter des Denkens, die schematische Blässe 
und Leerheit, und das Leben den seinigen, die konkrete Fülle der Anschauung“ (GA II/6, S. 323). Erst in 
der „Wissenschaftslehre 1804“ werden Leben und Denken zusammengeführt. Hier zeigt er Wolfgang H. 
Schrader zufolge auf, wie sich „das absolute Wissen (und d.h. zugleich: die Wissenschaftslehre) aus dem 
ursprünglichen Lebensakt (dem „esse in mero actu“)27 entwickelt. Deutlich wird das mit der Rede von der 

26 Vgl. Hartmut Traub: J. G. Fichtes Populärphilosophie 1804-1806. Stuttgart-Bad Cannstatt 1992.
27 Schrader 1972, S. 181.



37

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

„Vernunft als Vernunft“ (GA II/8, S. 406). Sie besagt, dass die Wissenschaftslehre „das unmittelbar in sich 
selber aufgegangene und von sich selbst durchdrungene Eine Vernunftleben [ist]. Grade so daher, wie in ihr 
gelebt wird, gesehen wird, oder es erscheint, so lebt und erscheint die Vernunft selber“ (GA II/8, S. 406).  

Damit bildet die Wissenschaftslehre nicht mehr länger einen Gegensatz zum Leben, sondern sie erweist 
sich als „höchste und notwendige [...] Erscheinung der Wirklichkeit des Lebens selbst“28. Über die Funktion 
und die Seinsweise der Wissenschaftslehre sagt diese Einsicht in Bezug auf den Rezipienten folgendes aus: 
Die Wissenschaftslehre ist „auf keine Weise unser Gegenstand, sondern unser Werkzeug, unsere Hand, 
unser Fuß, unser Auge [...] Zum Gegenstande macht man sie nur dem, der sie noch nicht hat, bis er sie 
bekommt.“ Doch „wer sie hat, der [...] redet nicht mehr von ihr“, sondern er ist gewissermaßen selbst zur 
Wissenschaftslehre geworden. Er „lebt, tut und treibt sie in seinem übrigen Wissen“. Für die Aneignung und 
Bewahrung der Wissenschaftslehre gilt: „Man [hat] sie nicht, sondern man ist sie, und keiner hat sie eher, 
bis er selbst zu ihr geworden ist“ (GA II/6, S. 141).  

So lange man die Wissenschaftslehre noch nicht hat, sie selbst also noch nicht ‚lebt‘, muß sie so vermittelt 
werden, dass sie sich als lebendiges Denken in Vortrag und Rezeption offenbart. Die Vermittlung entlehnt 
ihre bestimmte Qualität dem Leben: „Nur das lebendige [...] trifft lebende Gemüther“ und „nicht die durch 
[...] durch lange Zwischenzeit ertödtete Form“ (GA II/8, S. 141). Die Auffassung, dass nur ein unmittelbares, 
lebendiges Begreifen bzw. ein ein-bilden des Wissens in und aus sich das seinerseits lebendige Handeln des 
menschlichen Geistes in der Wissenschaftslehre mitvollziehen kann, - oder anders gesagt, Leben trifft auf 
Leben - findet sich bereits im Ansatz in der „Grundlage“. Dort heisst es in Analogie zum Leben bezüglich 
der die Wissenschaftslehre bildenden Einbildungskraft wie bereits anfangs zitiert: Die Wissenschaftslehre 
lässt sich nicht „durch den bloßen Buchstaben [...], sondern lediglich [...] durch den Geist [...] mitteilen“. 
Das bedeutet, die Explikation „ihre[r] Grundideen“ gelingt primär mittels der Einbildungkraft. Das „ganze 
Geschäft des menschlichen Geistes“ geht von „der Einbildungskraft aus[...]“ und „Einbildungskraft“ kann 
„nicht anders, als durch Einbildungskraft aufgefaßt werden“ (GA I/2, S. 415). Diese Präfiguration der 
Wechselbeziehung des einen Vermögens darf aber nicht über einen wesentlichen Entwicklungsschritt 
zwischen den Wissenschaftslehren 1794 und 1804 hinwegtäuschen: 

Die beiden Fassungen der Wissenschaftslehre kommen zwar darin überein, dass sich der menschliche Geist 
in seinen lebendigen Artikulationen nur durch das gleichermaßen lebendige Vermögen der Einbildungskraft 
erfassen lässt, aber sie weichen hinsichtlich folgender Spezifizierung der Einbildungskraft deutlich voneinander 
ab: Diese bezieht sich auf die Unterscheidung zwischen einer sich im Leben unmittelbar realisierenden 
Einbildungskraft im Sinne eines unreflektierten Handelns und dem durch Einbildungskraft produzierten 
Wissen von diesem Handeln. Für die „Grundlage“ gilt, dass Fichte zwar die Genese des Wissens in ihrer 
Unmittelbarkeit betont, indem sich das „Bild“ des ursprünglichen Handelns „wie ein Blitzstrahl vor [die] Seele 
[...] stellt[...]“ (GA I/2, S. 415), aber damit lässt sich der Gegensatz zwischen Philosophie und Leben nicht 
aufheben. Es ist zwar so, dass die Einbildungskraft das Philosophieren des Wissenschaftslehrers lenkt, aber 
da sich das Philosophieren in Denkakten vollzieht, mit denen es sich von seinem Gegenstand, das heisst dem 
Bewusstsein distanziert, kann dessen „lebendige[...] Totalität“ nicht durchdrungen werden und es wird wie 
in der “Wissenschaftslehre nova methodo” (1798) „als ein Sein“29 gesetzt. In der „Wissenschaftslehre 1804“ 
hingegen wählt Fichte von Anfang an einen anderen Ausgangspunkt, indem er die Wissenschaftslehre als 
„Erscheinung und Darstellung des Lebens“30 bestimmt. In diesem Kontext zeigt er, dass das „absolute Wissen“ 
nicht mit dem „ursprüngliche[n] absolute[n] Begreifen“ gleichzusetzen, sondern „dessen Manifestation“31 ist. 

28 Ebd.
29 Schrader 1972, S. 183.
30 Ebd.
31 Ebd.



38

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

Dadurch kann er sowohl „zwischen dem Wissen als solchem und dem im Wissen dargestellten unmittelbaren 
Lebensakt“32 differenzieren als auch in eins an der innigen Einheit von Philosophie und Leben festhalten. 
Das Denken steht zwar mit seiner Analytik und Diskursivität in Opposition zum Ganzen des Lebens, aber 
daraus, dass das Leben seine notwendigen Bedingungen mittels des Denkens umfassend erhellt, folgt sein 
Selbstverständnis von sich als „höchste[r] Form“33, durch die das Leben „ins Dasein tritt“34. Diesen Gedanken 
vorbereitend sagt Fichte bereits 1801 von der Wissenschaftslehre, dass sie mit ihrem Deduktionsgang 
„das in der Anschauung wirkliche Leben schematisch“ (GA II/6, S. 323) erfasst und dabei „nicht aus dem 
Leben heraus, sondern [vielmehr] in ihrer höchsten Vollendung zugleich die Vollendung des Lebens selbst 
herbeiführ[t]“35. Der philosophierende Mitvollzug, der sich zunehmend als Verinnerlichung des Denkens 
bzw. in Anlehnung an die „Elementarphilosophie“ (1793) als Meditation ausgestaltet, erweist sich in der 
späteren Wissenschaftslehre im Diarium II von 1813 als „ein sich sehendes Auge = Reflex eines Lebens, eines 
sich selbst offenbarens, der eben in sich selbst u. seiner Factizität bleibt“ (GA II/16, S. 209).36 

III. Abschließend sollen die beiden Aspekte, das heisst die Wissenschaftslehre als Produkt der Explikation 
der unmittelbaren Existenzgewissheit und zweitens die Vermittlung von Theorie und Leben im Horizont der 
Vernunftkunst beleuchtet werden. Die Vernunftkunst definiert Fichte als „Kunst des Philosophierens“ (GA 
II/8, S. 2). Sie ist in Rücksicht beider Aspekte Möglichkeitsbedingung der Wissenschaftslehre,37 indem sie 
sich erstens auf das existentielle Problem ihrer Genese und zweitens auf ihre Darstellungsformen und damit 
verbunden auf ihre Vermittlung mit der geschichtlichen Welt bezieht.  

Fichte setzt entsprechend der „Einleitung in die Wissenschaftslehre“ vom Oktober 1810 darauf, dass der 
Ursprung der Wissenschaftslehre die innerste Selbstwahrnehmung des Gelehrten ist. Das Philosophieren 
erweist sich laut der „Neuen Bearbeitung der Wissenschaftslehre“ (1801) als „Systematisches Hineinschauen 
des Geistes in sich selbst“ (GA II/5, S. 377), das einer creatio-ex-nihilo gleicht. Die Wissenschaftslehre ist 
damit „wenigstens für das empirische Bewußtseyn völlige Schöpferin, und Schöpferin aus Nichts“ (GA 
II/3, S. 316). Die entsprechende „Gemütsstimmung in der Speculation“ (GA I/2, S. 160) bestimmt Fichte 
als neues und bisher unthematisiertes Phänomen: „ich rede von etwas, so viel ich weiß, noch gar nicht 
Beschriebenem“ (GA II/5, S. 74).38 Diese Stimmung entspricht Peter L. Oesterreich zufolge einer „extreme[n] 
Möglichkeit philosophischer Existenz [...], die erst mit der Erfindung der Wissenschaftslehre und ihrer 
transzendentalen Radikalbesinnung zur vollen Entfaltung kommen konnte“39. Denn Ursprung und Kriterium 
der Wissenschaftslehre entspringen qua Gefühl der unmittelbaren individuellen Lebensdeutung des Gelehrten. 
Die letztgültige Unterscheidung des Wahren vom Unwahren kann er nicht auf eine Abgrenzung von einer 
konkurrierenden philosophischen Gegenposition verlagern, sondern er muss sie vor dem Richterspruch 
seines Gewissens, d.h. vor sich selbst, verantworten.  

32 Ebd.
33 Ebd.
34 Ebd.
35 Ebd., S. 183.
36 Vgl. zu dieser Metapher: Karen Gloy: „Selbstbewußtsein als Prinzip des neuzeitlichen Selbstverständnisses. Seine Grundstruktur 

und seine Schwierigkeiten“, in: Fichte-Studien 1 (1990) 41 – 72, hier S. 64. Ferner Zur Analyse der Tagebücher vgl. auch: Günter 
Zöller: „Leben und Wissen. Der Stand der Wissenschaftslehre beim letzten Fichte“, in: Der transzendentalphilosophische Zugang 
zur Wirklichkeit. Beiträge aus der aktuellen Fichte-Forschung, hg. v. Erich Fuchs, Marco Ivaldo und Giovanni Moretto, Stuttgart-
Bad Cannstatt 2001, 307 – 330, hier: 321. 

37 Peter L. Oesterreich/Hartmut Traub: Der ganze Fichte Die populäre, wissenschaftliche und metaphilosophische Erschließung 
der Welt. Berlin 2006, vgl. S. 81-97.

38 Vgl. Petra Lohmann: Gefühl, Glaube und Wissen Zur Identität des Gelehrten in der Philosophie J. G. Fichtes, in: Fichte-
Studien Bd. 52 (2023), S. 3-21.

39 Peter L. Oesterreich 1997, S. 51.



39

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

An der „UrPhantasie“40 (GA II/7, S. 223) lässt sich das Problem des philosophischen Selbstverhältnisses 
verdeutlichen. Während sich die Begriffsbildung der Ratio bloß auf bereits Gegebenes bezieht, wirkt die 
produktive Einbildungskraft ästhetisch - also schöpferisch entwerfend bzw. phantasierend. Dabei besteht 
jedoch die Gefahr des sich Verlierens in der Spekulation eines so abstrakten „Reflektirsystem[s]“ (GA II/12, 
S. 152) wie es die Wissenschaftslehre ist. Die Gefahr einer solchen „Selbstvergessenheit“ (GA II/5, S. 72) des 
Philosophen thematisierte Fichte bereits früh in der Begriffsschrift. Ihr ist „kein Forscher mehr ausgesetzt, 
als der Erforscher des menschlichen Geistes“ (GA I/2, S. 145). Deshalb ist er besonders aufgefordert, 
sein Philosophieren „einer gewissenhaften Selbstprüfung zu unterwerfen“ und „zu fragen, was aus diesen 
Bestimungen [des Geistes] ausser uns erfolgt“ (GA II/5, S. 74) und das heisst, diese Bestimmungen am 
Leben zu messen.  

An dieser Problematik zeigt sich nicht zuletzt die Notwendigkeit einer Vernunftkunst, mit der der Gelehrte 
sein Imaginationsvermögen kultiviert. Es geht darum, ein Mittel zu finden, um sich seiner Pflicht stets zu 
erinnern. Fichte führt dafür einen „Vernunftmechanismus“ (GA II/5, 65) an, wodurch nach innerer Regel 
ein bestimmter Begriff mit zwingender Konsequenz wiederkehren muss. Dieser Sachverhalt ist für ihn durch 
das Gesetz der Ideenassoziation gewährleistet. Die Hauptaufgabe der gesuchten Vernunftkunst besteht laut 
der „Ascetik als Anhang zur Moral“ für den Gelehrten darin: verknüpfe im Voraus mit der Vorstellung deiner 
künftigen Handlungen die Erinnerung an das Gute, so daß sich mit dem Handeln die Pflicht unmittelbar 
verbindet und einen mit lebendiger Kraft erfüllt. Die Vernunftkunst besteht in einer „allgemeine[n] 
Selbstprüfung, wo man besonders in Gefahr sei“ GA II/5, S. 66) diese Verbindung zu verlieren. Sie ist die 
Kunst gegen die „Vergessenheit sittlicher Grundsätze“ (GA II/5, S. 68) anzugehen, um sich stets „daran zu 
erinnern, dass das Wissen nicht sein letzter Zweck“ (GA II/5, S. 75) ist, sondern „daß man das Spekulative 
selbst als etwas praktisches treibe“ (GA II/5, S. 76f.).41  

Die intellektuelle Spontaneität des Gelehrten selbst derart als lebendigen Einheitsgrund der Fichteschen Lehre 
anzunehmen, löst den Widerspruch auf, dass Fichte angesichts der Fortentwicklung der Wissenschaftslehre 
dennoch immer an der Idee der Einheit seiner Lehre festhalten konnte.42 Vom Standpunkt der Vernunftkunst 
aus betrachtet, lässt sich mit Peter Oesterreich und Hartmut Traub die stabile und konstante philosophische 
Position Fichtes sehr wohl mit der Variantenvielfalt ihr Darstellungsformen vereinbaren. Es ist vielmehr gerade 
das Auszeichnende der Vernunftkunst des Gelehrten, das an sich unwandelbare Zentrum seiner Philosophie 
aus immer wieder neuen wandelbaren Perpektiven angehen zu können.43 Hierin erscheint Fichte selbst als 
Vernunftkünstler, der seine ursprüngliche philosophische Einsicht nicht nur immanent systematisch und 
stilistisch variiert, sondern sie den geschilderten Ansprüchen der Vernunftkunst entsprechend als Lebendiges 
vermittelt, das sich von den unterschiedlichsten Zugriffen aus entwickeln lässt: „Ein philosophisches System 
ist nicht ein toter Hausrat, sondern es ist beseelt [und damit belebt] durch die Seele des Menschen, der es hat“ 
(GA I/4, S. 195). Deshalb ist es nichts Statisches, einmal zu Vollziehendes, sondern etwas, dass sich dynamisch 
bildet und immer im Bilden bleiben muss. Aus dieser organischen Verfasstheit der Wissenschaftslehre folgt 
auch, dass ihr Mitvollzug in der Rezeption von vornherein nur aktiv und teilnehmend sein kann oder anders 

40 Janke 1970, S. 386f.
41 Zu den verschiedenen Perspektiven, unter denen die Identität des Gelehrten bei Johann Gottlieb Fichte entwickelt werden 

kann vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 20–35. Das Thema des Gelehrten hat Fichte in drei großen Vorlesungszyklen (1794, 1805 
und 1811) erörtert. Vgl. dazu Ursua: Nicanor Ursua, Historisch-philosophische Untersuchung über die Bestimmung des Gelehrten 
nach J. G. Fichte (München 1979). Marco Rampazzo Bazzan, Idee und Gesicht in den Fünf Vorlesungen über die Bestimmung 
des Gelehrten (1811), Fichte-Studien 32 (2009), 25–36. Michael Winkler, Johann Gottlieb Fichte: Über die Bestimmung des 
Gelehrten, in: Sabine Seichter/Brigitta Fuchs/Winfried Böhm (Hrsg), Hauptwerke der Pädagogik (Paderborn 2009) 125–128. 
Ricardo Barbosa, Fichtes Kolleg ‚Moral für Gelehrte‘ - Jena 1794–1795: Zur Geschichte von ‚Über Geist und Buchstaben‘, Fichte 
Studien 49 (1), 2021, 353–376. Peter L. Oesterreich/Hartmut Traub, Fichte quer: Das Ich, die Nation und der Tod des Gelehrten, 
Fichte Studien, 45 (1) (2018), 221–241

42 Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 34.
43 Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 34.



40

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

gesagt, ein im gemeinsamen lehren und rezipieren sich vollziehendes genetisieren des Wissens ist. Dafür 
muss der Wissenschaftslehrer beim Rezipienten einen Anknüpfungspunkt an sein alltägliches Bewusstsein 
finden, von dem aus er ihn vom alltagsweltlichen Bewusstsein zur transzendentalen Einsicht zu leiten 
vermag. Voraussetzung dafür ist eine gewisse Gleichförmigkeit der Bewusstseinsformen von Philosophen 
und Rezipienten. 

In der „Einleitung in seine philosophischen Vorlesungen“ aus dem Jahr 1810 geht Fichte dementsprechend 
davon aus: „Was in der einen [Vorstellungsreihe] vor ging, kann auch die andere in sich erneuern“ (GA 
IV/4, S. 14). Was der Philosoph vorgedacht hat, muss auch der Rezipient in sich erwecken können. Doch 
auf welche methodische Weise kann die „Mittheilung dieser Wissenschaft“ (GA IV/4, S. 13) gelingen? Eine 
bloße Übertragung einer fertig ausgebildeten Theorie auf den anderen, wird nach Fichtes pädagogischen 
Ansichten wirkungslos bleiben. Bereits in der „Valediktionsrede“ (1780) heißt es, man kann nicht „andere 
für sich denken lassen“, sondern man muss „selbst denken, forschen und suchen“ (GA II/1, S. 90).44 Um 
die „Geistesentwicklung“ des Rezipienten zu Ideen, „wie sie gar nicht sind, aber nach der Forderung der 
Spontaneität des Geistes sein sollten“ (GA I/6, S. 352) zu fördern, bedarf es neben Sokratischer Mäeutik und 
dem Experiment (vgl. GA I/8, S. 222)45 der dialogisch geprägten philosophischen Unterweisung.46 Durch sie 
sind seine imaginativen Kräfte zu affizieren, um den „Boden [vorzubereiten], welchem Gesichte entkeimen“ 
(GA II/12, S. 330). Deshalb sollte die Redekunst „mit der Gelehrten=Erziehung stets vereinigt seyn“ (II/12, 
S. 356). Diese Überzeugung lässt sich auch später durch die zitierten Vorlesungen zur Bestimmung des 
Gelehrten bis in Fichtes Spätwerk hinein mitvollziehen. 

In der „Anleitung zum Philosophieren“ (1809) sowie in dem „Versuch, ob sich für die Vorbereitung aus der 
Unterscheidung des dunklen Gefühls, u. der klaren Erkenntniß etwas machen laße“ (1809) führt Fichte dazu 
den „philosophischen Kunstsinn“ (GA II/11, S. 261) des Philosophen an. Die entsprechende „KunstUebung“ 
besteht darin, den „Geist der Reflexion, u. Besonnenheit“ (GA II/11, S.262) des Rezipienten zu bilden. Dazu 
skizziert Fichte einen Übungsweg, dessen Ausgangspunkt das „dunkle[...] Gefühl[... von einer] höhere[n] 
Welt“ ist. Ließe sich dieses Gefühl, diese „Ahndung [...]“ (GA II/11, S. 268) „durch Kunst“ entwickeln? „Antw. 
Ich denke, ja“ (GA II/11, S. 267). Dazu gehört, den Rezipienten „in den Widerspruch hineinzuführen; sie 
zweifeln zu lehren“ (GA II/11, S. 278) oder anders gesagt, dem Rezipienten ein philosophisches „Räthsel“ 
(GA II/11, S. 261) aufzugeben. Dies zeigt er beispielhaft an der Bestimmung des Verhältnisses von Sein 
und Wissen auf: „Wie tritt zum Seyn das Wissen: wo doch das Seyn ganz unabhängig vom Wißen seyn soll. 
Auch dieser Satz dient: alles ist doch zuerst nur im Bewußtseyn: mit diesem kühn die Sache angehoben. Das 
Wissen, u. Denken vernichtet sich jedoch: Beides, das besonnene Setzen dieses Wissens, u. das Vernichten, 
muß mit einander bestehen können: u. diesen Widerspruch lösen, heißt eben alles lösen“ (GA II/11, S. 279). 
Widerspruch und Zweifel sind von existentieller Bedeutung für den Schüler. In diesem Moment - „wenn 
das Problem, unser eignes Gefühl [...], u. das Leben (daß man allein um dieses willen, u. dafür leben mag,) 
ergreift“ (GA II/11, S. 279) -, sind die „Wahrheitsliebe“ und die „Angst“ des Schülers „um die Wahrheit“ die 
wesentlichen Impulse zum „Selbstdenken[...]“ (GA II/11, S. 278). In der bisher von ihm nicht hinreichend 
geleisteten existentiellen Gründung der Wissenschaftslehre im Rezipienten sieht Fichte selbstkritisch das 
Motiv, „warum die bisherigen Vorträge der Wissenschaftslehre nichts genutzt haben“ (GA II/11, S. 269). 

44 Preul 1969, S. 14.
45 Zum Experiment bei Fichte vgl. Jelscha Schmid: Fichte’s Method of Philosophical Experimentation in the Grundlage der 

gesamten Wissenschaftslehre, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 2024, https://doi.org/10.1515/agph-2023-0157 
(zuletzt abgerufen am 11.03.2025) und Hartmut Traub: „Wege zur Wahrheit. Zur Bedeutung von Fichtes wissenschaftlich- und 
populär-philosophischer Methode“, in: Klaus Hammacher, Richard Schottky, Wolfgang H. Schrader (Hg.), Die Grundlage der 
gesamten Wissenschaftslehre von 1794/95 und der transzendentale Standpunkt. Fichte-Studien. Bd. 10. Amsterdam-Atlanta 
1997, S. 81-98, hier S. 92.

46 Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 33ff.



41

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

Das ändert sich erst dann, wenn es dem Philosophen gelingt, den Rezipienten in „die Kunst[,] sich selbst 
zum Philosophen zu machen“ (GA II/11, S. 268), einzuführen vermag. 

Uneachtet der Selbstkritik Fichtes um 1809 finden sich bereits in der „Wissenschaftslehre 1804/II“ zum 
Verhältnis von Existenzgewissheit und Wissenschaftslehre wertvolle Ansätze.47 Im „Ersten Vortrag“ äußert 
er sich zur denkerischen Einübung in die Praxis dieses Verhältnisses (vgl. GA II/8, S. 3). Dabei hebt er von 
vornherein darauf ab, dass das Mitphilosophieren der Wissenschaftslehre ein außerordentliches Philosophieren 
ist, das sich auf ein ebenso außerordentliches Objekt bezieht: Bei der Wissenschaftslehre handelt es sich nicht 
um ein „schon anderwärts her bekannte[s] Objekt[...], sondern [sie ist] etwas ganz neue[s], unerhörte[s]“ 
und für jeden, „der nicht die Wl. schon gründlich studirt hat, durchaus unbekannte[s]“. Für dieses gilt für 
den Mitphilosophierenden: es lässt sich nur so erfassen, „daß es sich selber in ihm erzeuge, es erzeugt sich 
aber selber nur unter der Bedingung, daß er selbst, die Person, Etwas erzeuge, nämlich die Bedingung jenes 
[lebendigen] sicherzeugens der Einsicht“ (GA II/8, S. 5). Das heisst, dass es - wie Alexander Schnell in seinem 
Kommentar hervorhebt - keinen fertigen „Gehalt“ der Wissenschaftslehre außerhalb ihres „Selbstvollzug[s]“ 
(S. 23) gibt, sondern der „Gehalt“ wird erst durch den „Selbstvollzug“ erzeugt und vergewissert. Diese 
Einsicht knüpft an die anfangs zitierte Bestimmung der Wissenschaftslehre als „Naturanlage“ (GA I/2, S. 
139) an, nach der die Wissenschaftslehre ihren Quellpunkt im Leben des Menschen hat‚ und ihrer höchsten 
Ausprägung nach „lebendige[s] Vollziehen“48 ihrer selbst ist. Im Gefühl manifestiert sich die unmittelbare 
Existenzgewissheit in ihrem praktischen Vollzug der Wissenschaftslehre als Lebensdeutung.  

IV. Die angesprochenen Aspekte der Vernunftkunst, das heisst die Introspektion des Wissenschaftslehrers 
und die rhetorisch motivierte Vermittlung der Wissenschaftslehre als Selbstvermittlung lassen folgende 
Rückschlüsse auf Fichtes Kunstbegriff zu. Es ist zwar so, dass Fichte eine Ästhetik als materiale Teildisziplin 
der Wissenschaftslehre erarbeiten wollte und es darüber hinaus über sein ganzes Werk verstreut etliche Bezüge 
auf die Kunst im Allgemeinen und auf spezielle Künste (z.Bsp. die Architektur) gibt und er auch selbst von 
Künstlern als Wissenschaftslehrer rezipiert wurde (Schinkel, Catel),49 aber bei Fichtes Kunstbegriff geht es 
nicht nur um die wenigen, fragmentarischen Ansätze zur schönen Kunst im engeren Sinn, sondern Peter 
Oesterreich und Hartmut Traub zufolge vor allem auch um einen ganz „andersgearteten, erweiterten Begriff 
[...] der Kunst“, der die „Philosophie als Ganzes“50 betrifft. Das heisst, bei Fichte durchdringen sich Philosophie 
und Kunst derart, dass für ihn die Philosophie selbst zur Kunst wird. Daher besteht Fichtes ästhetischer 
Ansatz weniger in einem weiteren Beitrag zur Philosophie der Künste, sondern er erweist sich vielmehr als 
Entwurf einer neuen „Kunst des Philosophierens“ (GA II/8, S. 2) und das heisst einer Vernunftkunst, die 
auf die geschilderte Weise der Vermittlung von Philosophie und Leben sowie der Kultivierung des Gefühls, 
in dem sich diese manifestiert, dient. Und weil diese Vermittlung für die Wissenschaftslehre konstitutiv 
ist, wird man es Fichte zufolge „ohne diesen Geist [... der Vernunftkunst] in der Philosophie nie zu etwas 
bringen“ (GA IV/2, S. 266). 

47 Vgl. Patrick Tschirner: Totalität und Dialektik Johann Gottlieb Fichtes späte Wissenschaftslehre oder die lebendige Existenz 
des Absoluten als sich selbst bildendes Bild. Berlin 2017.

48 Schnell 2023, S. 22, 23 und S. 43, 44, sowie S. 196, 197, hier S. 206.
49 Vgl. Petra Lohmann: „Funktionen der Kunst und des Künstlers in der Philosophie J. G. Fichtes (1780 – 1801)“, in: Grundlegung 

und Kritik. Der Briefwechsel zwischen Schelling und Fichte 1794 – 1802, hg. v. Jörg Jantzen/Thomas Kisser/Hartmut Traub. 
Amsterdam / New York, 2005, S. 113-132 und dies.: „Grundzüge der Ästhetik Fichtes. Seine Ausführungen zur Bedeutung 
der Ästhetik für die Wissenschaftslehre anläßlich des Horenstreits“, in: Jahrbuch des deutschen Idealismus, Bd. 4, hg. v. Jürgen 
Stolzenberg u. Karl Ameriks. Wien / New York 2006, S. 199 – 224 sowie dies.: „Karl Friedrich Schinkel: Architektur als ‚Symbol 
des Lebens’. Zur Wirkung der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes auf die Architekturtheorie Karl Friedrich Schinkels (1803 – 
1815)“. München u. Berlin 2010.

50 Oesterreich/Traub 2006, S. 82; vgl. Hartmut Traub:  Asthetik und Kunst in der Philosophie J. G. Fichtes Eine Bestandsaufnahme, 
in:  Fichte-Studien Bd. 41 (2013), S. 305-391.



42

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

Literaturverzeichnis: 

Barbosa, R. „Fichtes Kolleg ‚Moral für Gelehrte‘ - Jena 1794–1795: Zur Geschichte von ‚Über Geist und 
Buchstaben‘“. In: Fichte Studien 49 (1), 2021. 

Rampazzo Bazzan, M. „Idee und Gesicht in den Fünf Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten 
(1811)“. In: Fichte-Studien 32, 2009. 

De Vos, L. „Der Gedanke des Lebens in den späten Schriften Fichtes“. In: Fichte-Studien 31, 2007. 

Fahrenbach, H. „Humanistische Lebensphilosophie“. In: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen mit 
Dieter Henrich. Göttingen: Wallstein, 2018. 

Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1962-2004, 
Hg. Reinhard Lauth.   

Gloy, K. „Selbstbewußtsein als Prinzip des neuzeitlichen Selbstverständnisses. Seine Grundstruktur und 
seine Schwierigkeiten“. In: Fichte-Studien 1, 1990. 

Henrich, D. Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982. 

Janke, W. Kommentar zur Wissenschaftslehre 1804. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1966. 

______ Sein und Reflexion – Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin: Walter de Gruyter, 1970. 

______  „Leben und Tod in Fichtes ‚Lebenslehre“. In: Philosophisches Jahrbuch. 03/2019. 

Koch, A. F. „Philosophie und Leben. Dieter Henrich zum 90. Geburtstag“. In: Friedrich Vollhardt (Hg.): 
Erkundungen mit Dieter Henrich. Göttingen: Wallstein, 2018. 

Lauth, R. „J. G. Fichtes Gesamtidee der Philosophie“. In. Philosophisches Jahrbuch 71, 1963. 

Lohmann, P. Der Begriff des Gefühls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichte. Fichte-Studien Supplementa 
Bd. 18. Amsterdam/New York: Brill, 2004. 

______  „Funktionen der Kunst und des Künstlers in der Philosophie J. G. Fichtes (1780 – 1801)“. In: 
Grundlegung und Kritik. Der Briefwechsel zwischen Schelling und Fichte 1794 – 1802, hg. v. Jörg Jantzen/
Thomas Kisser/Hartmut Traub. Amsterdam / New York, 2005. 

______ „Grundzüge der Ästhetik Fichtes. Seine Ausführungen zur Bedeutung der Ästhetik für die 
Wissenschaftslehre anläßlich des Horenstreits“. In: Jahrbuch des deutschen Idealismus, Bd. 4, hg. v. Jürgen 
Stolzenberg u. Karl Ameriks. Wien / New York, 2006. 

______ „Gefühl und Selbstaufklärung Genetische und faktische Ausprägungen der Gefühlstheorie 
Johann Gottlieb Fichtes“. In: Archiv für Begriffsgeschichte, begr. v. Erich Rotacker, hg. v. Christian Bermes, 
Ulrich Dierse, Christof Rapp, Bd. 48 / Jg. 2006, Hamburg, 2006. 

______ „Gefühl: Freiheit und Notwendigkeit. Zur bewußtseinsbegründenden Funktion des Gefühls in 
J. G. Fichtes Wissenschaftslehre 1805 und in ausgewählten Positionen der Hirnwissenschaft“. In: Fichte in 
Erlangen, hg. v. Michael Gerten, „Fichte-Studien“ Bd. 34. Amsterdam/New York, 2010. 

______ „Karl Friedrich Schinkel: Architektur als ‚Symbol des Lebens’. Zur Wirkung der Philosophie Johann 
Gottlieb Fichtes auf die Architekturtheorie Karl Friedrich Schinkels (1803 – 1815)“. München u. Berlin, 2010. 



43

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671

______ „Gefühl, Glaube und Wissen Zur Identität des Gelehrten in der Philosophie J. G. Fichtes“. In: 
Fichte-Studien Bd. 52, 2023. 

Oesterreich, P. L. Das gelehrte Absolute Metaphysik und Rhetorik bei Kant, Fichte und Schelling. Darmstadt: 
WBG, 1997. 

______ Rhetorisches Denken. Zur Philosophie der Rhetorik und Rhetorik der Philosophie. Berlin, New York: 
Walter de Gruyter, 2019. 

Oesterreich, P. L. / Traub, H. Der ganze Fichte Die populäre, wissenschaftliche und metaphilosophische 
Erschließung der Welt. Berlin : Walter de Gruyter, 2006. 

Oesterreich, P. L. / Traub, H.  „Fichte quer: Das Ich, die Nation und der Tod des Gelehrten“. In: Fichte 
Studien, 45 (1), 2018. 

Preul, R. Reflexion und Gefühl. Die Theologie Fichtes in seiner vorkantischen Zeit. Berlin: Walter de Gruyter, 1969. 

Schmid, J. „Fichte’s Method of Philosophical Experimentation in the Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre“. 
In: Archiv für Geschichte der Philosophie, 2024. 

Schnell, A.  Die Erscheinung der Erscheinung: J. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 – Zweiter Zyklus. 
Frankfurt am Main: Klostermann, 2023. 

Schrader, W. H. Empirisches und absolutes Ich: zur Geschichte des Begriffs Leben in der Philosophie J.G. Fichtes. 
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1972. 

Traub, H. J. G. Fichtes Populärphilosophie 1804-1806. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1992. 

______ „Asthetik und Kunst in der Philosophie J. G. Fichtes Eine Bestandsaufnahme“. In:  Fichte-Studien Bd. 41, 2013. 

______ Der Denker und sein Glaube Fichte und der Pietismus oder: Über die theologischen Grundlagen der 
Wissenschaftslehre. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 2020. 

______ „Über die Grenzen der Vernunft. Das Problem der Irrationalität bei Jacobi und Fichte“. In: 
Fichte-Studien 14, 1998. 

______ „Wege zur Wahrheit. Zur Bedeutung von Fichtes wissenschaftlich- und populär-philosophischer Methode“. 
In: Klaus Hammacher, Richard Schottky, Wolfgang H. Schrader (Hg.), Die Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre 
von 1794/95 und der transzendentale Standpunkt. Fichte-Studien. Bd. 10. Amsterdam-Atlanta, 1997. 

Tschirner, P. Totalität und Dialektik Johann Gottlieb Fichtes späte Wissenschaftslehre oder die lebendige Existenz 
des Absoluten als sich selbst bildendes Bild. Berlin: Walter de Gruyter, 2017. 

Ursua, N. Historisch-philosophische Untersuchung über die Bestimmung des Gelehrten nach J. G. Fichte. München, 1979. 

Winkler, M. „Johann Gottlieb Fichte: Über die Bestimmung des Gelehrten“. In: Sabine Seichter/Brigitta 
Fuchs/Winfried Böhm (Hrsg), Hauptwerke der Pädagogik. Paderborn, 2009. 

Zöller, G. „Leben und Wissen. Der Stand der Wissenschaftslehre beim letzten Fichte“. In: Der 
transzendentalphilosophische Zugang zur Wirklichkeit. Beiträge aus der aktuellen Fichte-Forschung, hg. v. 
Erich Fuchs, Marco Ivaldo und Giovanni Moretto, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 2001.


