
128

Recebido em 29 de julho de 2025. Aceito em 29 de julho de 2025.  

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 - 143  / ISSN: 2179-7412 
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100670

Berührungspunkte zwischen dem 
Transzendentalismus J. G. Fichtes und der 
neueren transzendentalen Phänomenologie  

Points of Contact between J. G. Fichte’s Transcendentalism and the Modern 
Transcendental Phenomenology   

Alexander Schnell 
Bergische Universität Wuppertal (BUW), Alemanha 

alex.schnell@gmail.com

Zusammenfassung: Dieser Beitrag möchte einen neuartigen Ansatz hinsichtlich der Frage, wie das Denken 
Johann Gottlieb Fichtes (1762-1814) für die zeitgenössische transzendentale Phänomenologie fruchtbar gemacht 
werden kann, vorstellen und erörtern. Eine solche Betrachtung geht einerseits davon aus, dass die theoretische 
Phänomenologie noch lebendig ist – was sich auf den ersten Blick vielleicht nicht unmittelbar erschließt. Andererseits 
impliziert sie, dass es sinnvoll ist, eine solche Verbindungslinie auf einer systematischen Ebene in Erwägung zu ziehen. 
Beide Voraussetzungen werden hier kategorisch affirmiert. Ich sehe nämlich in der neueren Phänomenologie, die 
außerhalb ihrer selbst so gut wie unbekannt ist und versucht, Transzendentalphilosophie fortzuführen und weiter 
zu entwickeln, einen der interessantesten Orte für die zeitgenössische theoretische Philosophie. Dabei kann vor 
allen Dingen dem Berliner Fichte eine hervorgehobene Rolle zugesprochen werden, auch wenn dieser Punkt in 
der zeitgenössischen Debatte ebenfalls überaus randständig ist. Die Begründung jener beiden Voraussetzungen 
soll im Mittelpunkt der hier anzustellenden Überlegungen stehen. 
Schlüsselbegriffe: Fichte; Phänomenologie; Transzendentalphilosophie; Dezentrierung des Subjekts; Sinnbildungsprozess. 

Abstract:This article aims to present and discuss a novel approach to the question of how the thinking of Johann 
Gottlieb Fichte (1762–1814) can be made fruitful for contemporary transcendental phenomenology. On the one 
hand, such a consideration assumes that theoretical phenomenology is still alive – which may not be immediately 
apparent at first glance. On the other hand, it implies that it makes sense to consider such a connection on a 
systematic level. Both assumptions are categorically affirmed here. I see in recent phenomenology, which is virtually 
unknown outside its own field and attempts to continue and further develop transcendental philosophy, one of 
the most interesting areas for contemporary theoretical philosophy. In this context, the Berliner Fichte can be said 
to play a prominent role, even if this point is also extremely marginal in contemporary debate. The justification of 
these two premises will be the focus of the considerations to be made here.
Keywords:    Fichte; phenomenology; transcendental philosophy; decentring of the subject; meaning-making process. 

 



129

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

Dieser Beitrag möchte einen neuartigen Ansatz hinsichtlich der Frage, wie das Denken Johann Gottlieb 
Fichtes (1762-1814) für die zeitgenössische transzendentale Phänomenologie fruchtbar gemacht werden kann, 
vorstellen und erörtern. Eine solche Betrachtung geht einerseits davon aus, dass die theoretische Phänomenologie 
noch lebendig ist – was sich auf den ersten Blick vielleicht nicht unmittelbar erschließt. Andererseits impliziert 
sie, dass es sinnvoll ist, eine solche Verbindungslinie auf einer systematischen Ebene in Erwägung zu ziehen. 
Beide Voraussetzungen werden hier kategorisch affirmiert. Ich sehe nämlich in der neueren Phänomenologie, 
die außerhalb ihrer selbst so gut wie unbekannt ist und versucht, Transzendentalphilosophie fortzuführen 
und weiter zu entwickeln, einen der interessantesten Orte für die zeitgenössische theoretische Philosophie. 
Dabei kann vor allen Dingen dem Berliner Fichte eine hervorgehobene Rolle zugesprochen werden, auch 
wenn dieser Punkt in der zeitgenössischen Debatte ebenfalls überaus randständig ist. Die Begründung jener 
beiden Voraussetzungen soll im Mittelpunkt der hier anzustellenden Überlegungen stehen. 

* 

Seit den 1960er Jahren hat die Phänomenologie unter dem Einfluss unter anderem von Jacques Derrida (1930-
2004) eine Neuausrichtung erfahren. Es sei betont, dass diese nicht lediglich eine Weiterführung klassischer 
phänomenologischer Ansätze – der „Gründerväter“ Husserl und Heidegger (aber auch Eugen Finks) – darstellt. 
Es ist vielmehr so, dass seit dem dritten Drittel des zwanzigsten Jahrhunderts eine neue, ‚zweite‘ Phänomenologie 
das Licht der Welt erblickt hat. Nur sie ist noch systematisch lebendig – die ‚erste‘ Phänomenologie ist heutzutage 
nur mehr bloß Gegenstand historiographischer Untersuchungen.1 Heidegger ist davon zum Teil auszunehmen, 
weil er – wie das im Folgenden mehrfach deutlich werden wird – für die ‚zweite‘ Phänomenologie entscheidende, 
freilich bisher zumeist ebenfalls noch unbekannte Impulse geliefert hat (wenngleich auch sein Werk größtenteils nur 
noch kommentiert oder paraphrasiert wird). Wie dem auch sei – das noch relativ unbekannte Werk des in Belgien 
geborenen Phänomenologen Marc Richir (1943-2015) steht in ausgezeichnetem Maße für jene Neugründung der 
Phänomenologie. Diese weist eine ganze Reihe von Zügen und Merkmalen auf. Ich halte mich an dieser Stelle an drei 
Hauptcharakteristiken, nämlich an die Dezentrierung des Subjekts, an die Einführung des Sinnbildungsprozesses 
und an die Rückbindung der Phänomenologie an Grundfragen der philosophischen Tradition.

Dezentrierung des Subjekts. Husserls transzendentale Phänomenologie hatte ein transzendentales Ego 
oder Ich als letztkonstituierende Instanz des erscheinenden Seienden veranschlagt. Auch Heideggers 
transzendentalphilosophischer Ansatz in Sein und Zeit (1927) war mit seiner Existenzialanalytik des Daseins 
in gewisser Weise noch einem Subjektivismus verhaftet, obgleich er Husserls intentionale Analytik gerade als 
Gegenentwurf zu einer ichzentrierten Philosophie gefasst hat. Aber Heideggers Analysen des Seins des Daseins, 
welches das „Sein des Menschen“2  bezeichnet, sind mit dessen „Existenzialien“ noch dezidiert auf „menschliches 
Dasein“3 oder auf „menschliche Existenz“4 ausgerichtet. Die neuere, ‚zweite‘ Phänomenologie weist den Gedanken, 
eine fundierende Instanz – also eben ein konstituierendes Ego oder Dasein – zu veranschlagen, dezidiert zurück. 
Damit geht die Infragestellung der Möglichkeit einer Fundierung überhaupt einher – eine Infragestellung, die 
keiner endgültigen Absage gleichkommt, die Möglichkeit der Sinnfundierung jedoch neu aufrollt und analysiert.

Hervorkehrung der konstitutiven Rolle des Sinnbildungsprozesses. Die kritische Infragestellung jeglicher 
subjektiven konstituierenden Instanz stellt in der neueren Phänomenologie kein völliges Aufheben derselben 
dar, sondern eine Dezentrierung, welche die transzendentale Subjektivität durch einen Prozess der Sinnbildung 
ersetzt. Und dieser Sinnbildungsprozess hat seine ureigene „Protoräumlichkeit“, die als „transzendentales 
Feld“ bezeichnet werden kann (dieser Begriff trat schon bei Fink und Sartre auf). Er ist „anarchisch“ und 

1 Was nicht ausschließt, dass im Geiste der ‚ersten‘ Phänomenologie weiterhin fruchtbare Ansätze entwickelt werden – zum 
Beispiel in Bezug auf Psychopathologie, Kognitionswissenschaften, Ästhetik usw.

2 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1967, S. 25. Siehe auch a. a. O., S. 11, 45, 57, 117, 133, 196, 212.
3 M. Heidegger, Sein und Zeit, S. 51, 198, 382, 401.
4 M. Heidegger, Sein und Zeit, S. 396.



130

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

„ateleologisch“ – ihm kommt weder ein identifizierbarer Anfang noch ein Ende zu. Und er ist selbstreflexiv. 
In ihm erfährt der Gedanke einer Fundierung insofern einen Wandel, als sich keine direkte konstitutive 
Wirksamkeit mehr zwischen Konstituierendem und Konstituiertem ausmachen lässt. Auf die Art, wie das 
mit Fichte in Verbindung zu bringen ist, werde ich weiter unten genauer eingehen.

Rückbindung der Phänomenologie an Grundfragen der philosophischen Tradition. Die phänomenologischen Analysen 
lassen sich nicht unabhängig von der Art und Weise durchführen, wie die Philosophen der abendländischen 
Tradition die einschlägigen philosophischen Begriffe gedacht haben. Diese können nicht losgelöst von der 
Geschichte der Philosophie bzw. der Ontologie betrachtet werden. Um das zu begründen, ist der Begriff von 
„Geschichte“ zu klären. Dieser offenbart zwei mögliche Gesichtspunkte. Im üblichen Sprachgebrauch werden 
mindestens drei Bedeutungen von Geschichte unterschieden: die Erzählung eines fiktiven oder realen Geschehens; 
der aus der Vergangenheit entstandene politische, soziale, kulturelle Entwicklungsprozess einer menschlichen 
Gemeinschaft; die Wissenschaft, die den Ablauf dieses Prozesses untersucht. Heidegger führt einen vierten, 
völlig eigenen Begriff ein. Geschichte, Geschichtlichkeit, wird als Seinsverfassung des „Geschehens“ des Daseins 
aufgefasst, die es an sein je schon gewesenes Sein bindet – das ist der erste angesprochene Gesichtspunkt. 
Geschichte wird nicht durch geschichtsloses Dasein konstituiert, das durch seine Handlungen nach und nach 
seine Geschichte aufbaute und anhäufte, sondern Dasein ist immer schon geschichtlich. Der Bezug zur Zukunft 
ist davon untrennbar: Das Dasein ist seine Vergangenheit, die aus seiner Zukunft her „geschieht“. In diesem 
Geschehen – das ist der zweite Gesichtspunkt – sind Historie und Tradition fundiert. Historie und Tradition 
sind gegenüber der Geschichtlichkeit des Daseins abkünftig. Das Dasein verfällt nicht nur an die Welt, sondern 
auch an die Zeit – genauer: an den abkünftigen Modus der Zeit, den Heidegger als „Tradition“ bezeichnet. Es 
sei also eingeschärft: Dasein verfällt an die Welt und an die Tradition. So wie das Dasein immer schon in einer 
Welt ist, so steht es auch immer bereits in einer Tradition. Bevor es sich in irgendeiner Form auf sich besinnen, 
sich als „Ich“ verstehen kann, ist es immer schon an sein Zeitalter und an seine „Generation“ gebunden.

Diesen Gedanken vertieft Heidegger nach Sein und Zeit in der Vorlesung Grundbegriffe der Metaphysik 
von 1929/30. Dort bedeutet Rückbindung an die Tradition zum einen eine gewisse „Befreiung“ von der 
Tradition und zum anderen und insbesondere auch eine „Neuaneignung“ derselben. Und dann gilt: „Die 
Befreiung von der Tradition ist Immerneuaneignung ihrer wiedererkannten Kräfte.“5

In dieser Grauzone erscheinen mir die Rückbezüge auf die Klassische Deutsche Philosophie als die 
interessantesten und fruchtbarsten. Die als „transzendentaler Idealismus“ verstandene Phänomenologie 
schließt an den Begründer der Transzendentalphilosophie – also an Kant – an, ganz wie die Klassische 
Deutsche Philosophie das auch tut. Die Nähe der Phänomenologie zur Klassischen Deutschen Philosophie 
ist daher aus systematischen, viel mehr übrigens als aus historiographischen Gründen absolut gegeben. 

*

Zu den wichtigsten Errungenschaften der neueren Phänomenologie zählt die Neubestimmung 
der „transzendental-phänomenologischen Sphäre“. Der klassischen Husserl’schen Auffassung zufolge 
wird durch Epoché und Reduktion die neue Welt der „immanenten Bewusstseinssphäre“ eröffnet und 
zugänglich. Mit Fink wird dann deutlich (aber das ist bereits von Husserl selbst bemerkt worden), dass diese 
transzendentalphänomenologische Sphäre in Wirklichkeit gespalten ist – in Immanenz und Präimmanenz, 
naive und nicht naive transzendentale Sphäre oder in Phänomenalität und Präphänomenalität.

Die entscheidende Frage ist nun: Wie kann diese präphänomenale Sphäre bestimmt, was kann in ihr 
angetroffen werden? Und ist der Begriff des „Angetroffenwerdens“ überhaupt angemessen? Hierfür sind 
mögliche Anleihen an Fichte hilfreich, was nicht heißt, doktrinale Lehrstücke einfach zu übernehmen und 

5 M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W. von Herrmann (Hsg.), 
Frankfurt am Main, Klostermann, 1983, S. 511. 5



131

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

sozusagen vom Wissenschaftslehrer in die Phänomenologie zu transportieren. In den folgenden Betrachtungen 
sollen diesbezüglich zwei Hinsichten zum Thema gemacht werden, nämlich in Bezug auf die Methode sowie 
auf den genuinen Gehalt der präphänomenalen Sphäre. 

* 

Methode. In methodischer bzw. methodologischer Hinsicht sind wiederum mehrere Aspekte zu unterscheiden.

Im § 24 von Ideen I hatte Husserl das „Prinzip aller Prinzipien“ der Phänomenologie aufgestellt. Ihm zufolge 
muss jede „Tatsache“, auf die sich unsere Erkenntnis bezieht, begründet werden, und zwar so, dass „jede originär 
gebende Anschauung“ hierbei „eine Rechtsquelle der Erkenntnis“6 sei. Dieses Prinzip bestimmt die Methode der 
phänomenologischen „Deskription“. Dass die Phänomenologie eine Transzendentalphilosophie ist, äußert sich auf die 
konsequenteste Art und Weise dadurch, dass ihre transzendentale Dimension darüber hinaus konstruktive Aspekte in 
der methodischen Verfahrensweise geltend macht. Dabei wird jenes „Prinzip aller Prinzipien“ erweitert, wenn nicht 
gar letztlich in Frage gestellt. Wenn die phänomenologische Deskription und insbesondere die phänomenologische 
Reduktion die „phänomenologische Fundamentalmethode“7 ausmacht, heißt das nämlich nicht, dass sie sich auf 
die Freilegung des Erfahrungsfeldes der transzendentalen Subjektivität und der entsprechenden intentionalen 
Implikationen beschränkt. Es ist vielmehr so, dass dieser Begriff einer „Freilegung“ implizit auf bedeutsame 
Charakteristiken der phänomenologischen Methode verweist, derer sich Husserl erst in den (späten) 1920er Jahren 
voll bewusst geworden ist. Näher betrachtet gilt, dass, wenn die deskriptive phänomenologische Analyse für die 
Herausstellung der „reell-immanenten“ Gehalte des „immanenten Bewusstseins“ zwar hilfreich und notwendig ist, 
sie sich dennoch als ungenügend erweist, wenn es darum geht, auf die Ebene der letztursprünglich konstituierenden 
Phänomene hinabzusteigen. In der Tat ist das Feld der transzendentalen Subjektivität nicht bloß „gegeben“, „präsent“, 
„gegenwärtig“, sodass eine Deskription hinreichte, deren strukturelle Momente (seien diese auch nur implizit 
beschreibbar) herauszustellen, sondern es verlangt nach einer Beseitigung der sie verdeckenden Hindernisse – eine 
„dekonstruktive“ Arbeit, die auf das verweist, was Husserl eine „Abbaureduktion“8 nennt, und dem ein positives 
Gegenstück entspricht, nämlich eben eine phänomenologische „Konstruktion“. Diese ist weder eine metaphysische 
noch eine hypothetisch-deduktive Konstruktion und weist auch nicht lediglich „Bedingungen der Möglichkeit“ 
der Erfahrung auf, sondern sie stellt den Gegenstand der Untersuchung jeweils in die Spannung von phänomenal 
Gegebenem und phänomenologisch zu Konstruierendem, was durch eine „konstruktive Anschauung“9 innerhalb 
der angesprochenen „transzendentalen Erfahrung“ gewährleistet wird.

Phänomenologisch konstruiert wird je dann, wenn die phänomenologische Deskription an ihre Grenzen 
stößt, wenn anschauliche Evidenz nicht zwischen verschiedenen faktisch sich darstellenden „Grenzfakten“ eine 
Entscheidung zu treffen vermag. Zwei Beispiele mögen das veranschaulichen: Ist die ursprüngliche Zeitlichkeit 
„objektiv“? Ist sie „subjektiv“? Oder gehört sie einer „präobjektiven“ bzw. „präsubjektiven“ Dimension an? Ein 
anderes Problem lautet: Ist das phänomenologische Ich solipsistisch, also rein egologisch, oder ist es intersubjektiv 
konstituiert? Allein die konstruktive Analyse der ursprünglich konstituierenden Phänomene vermag Licht ins 
Dunkel zu bringen. In der Phänomenologie konstruieren heißt somit, in einer Zickzack-Bewegung von jenen 
Grenzfakten in die zu konstruierende Dimension dessen hinabzusteigen, was diese Fakten erklären kann, wobei 
man sich immer an diese Fakten zu halten hat – sie ist keine fiktive, sondern eine je an das zu Konstruierende 
sich haltende Konstruktion. Somit wird deutlich, was den Husserl’schen transzendentalen Idealismus etwa vom 

6 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Husserliana III/, K. Schuhmann (Hsg.), 
Den Haag/Boston/Lancaster, M. Nijhoff, 1976, S. 51.

7 E. Husserl, Cartesianische Meditationen, Husserliana I, S. Strasser (Hsg.), Den Haag, M. Nijhoff, 1950, 19732, S. 61.
8 Die von Husserl im § 44 der fünften der Cartesianischen Meditationen entwickelte „primordinale Reduktion“ ist ein anschauliches 

Beispiel für eine solche „Abbaureduktion“.
9 E. Fink, Phänomenologische Werkstatt (Band 1). Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, R. Bruzina (Hg.), Freiburg/

München, Alber, 2006, S. 259.



132

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

Kant’schen unterscheidet: Dank der phänomenologischen Konstruktion unternimmt Husserl, die Erkenntnis 
phänomenologisch zu legitimieren – weswegen in einer konstruktiven Phänomenologie die Begriffe des 
Phänomens und der Erkenntnislegitimation zusammen gedacht werden müssen.10

Der konstruktiv-phänomenologische Ansatz unterscheidet sich somit eindeutig vom Kant’schen 
Transzendentalismus; was das Verhältnis zu Fichte angeht, stehen die Dinge jedoch deutlich anders. Zwar 
bezieht sich Husserl nicht explizit auf Fichte. Dem Leser und der Leserin kann aber nicht entgehen, dass von 
der Wesensstruktur her die „phänomenologische“ Konstruktion der „genetischen“ Konstruktion, wie Fichte 
sie etwa in der Wissenschaftslehre von 1804/II entwickelt, sehr nahesteht. In beiden Fällen wird erst durch 
die vollzogene Konstruktion selbst die der Konstruktion zugrunde liegende Regelhaftigkeit entdeckt. Der 
Unterschied besteht darin, dass Fichte ein rationales System des menschlichen Geistes veranschlagt, während 
für die Phänomenologie die transzendental-phänomenologische Sphäre ein „offenes System“ ausmacht.

Zu diesem Punkt ist ferner hinzuzufügen, dass der zentrale Begriff der „Ermöglichung“ sowohl bei Fichte 
als auch, unabhängig davon, bei Heidegger auftritt. Die transzendentalen Bedingungen der Möglichkeit der 
Erkenntnis werden dadurch legitimiert, dass diese sich gleichsam reflexiv „verdoppeln“, das heißt, dass das, was 
(die Erkenntnis) möglich macht, seinerseits möglich gemacht wird – genau hierin besteht die „Ermöglichung“ 
(als eine das Möglich-Machen auf diese Art ermöglichende).11

Inwiefern kehrt das Motiv der Ermöglichung in Heideggers eigenem Transzendentalismus wieder? Um das zu 
zeigen, wende ich mich der Ermöglichung in Heideggers Arbeiten aus der zweiten Hälfte der zwanziger Jahre zu. 

In den wichtigsten Texten aus dieser Zeit kommt der Begriff der „Ermöglichung“ zweimal an entscheidender 
Stelle vor. Einmal in der Beantwortung der Frage nach der (fundamental-)ontologischen Motivierung des 
Aufsuchens von „Bedingungen der Möglichkeit“ – also dadurch, dass das Dasein ein „Sein-Können“ und der 
tiefliegende ontologische Motivationsgrund dieser Frage somit gleichsam in dessen ontologischer Struktur 
verankert ist. Und ein zweites Mal in der Verdoppelung der Ermöglichungsstruktur – siehe hierzu Sein und Zeit, 
die Grundprobleme der Phänomenologie und die Grundbegriffe der Metaphysik.

Da ich all das bereits an anderer Stelle12 behandelt habe, fasse ich mich kurz und beziehe mich lediglich 
auf den § 53 von Sein und Zeit und den § 68 der Grundbegriffe der Metaphysik.

In seinem „existenzialen Entwurf eines eigentlichen Seins zum Tode“ in Sein und Zeit stellt Heidegger zunächst 
den Sinn des Seins zum Tode als ein Verhalten zur („äußersten“) Möglichkeit seiner selbst heraus. Üblicherweise 
zielt das Verhalten des Seins gegenüber einer gewissen Möglichkeit darauf ab, diese zu verwirklichen. Was aber 
seinen eigenen Tod angeht, kann es sich nicht um eine solche Verwirklichung handeln, da diese das Dasein des 
Bodens seines Seins-zum-Tode beraubte. Wie muss also dieser „Bezug“ zu seinem Tode aufgefasst werden? 
Ein eigentliches Verhalten zu seinem Tod darf nicht vor ihm fliehen oder ihn umgehen, sondern muss ihn als 
Möglichkeit aushalten. Das Erwarten des Todes entspricht hier nicht dem gewöhnlichen Erwarten, denn dieses 
erwartet ja eine Verwirklichung einer Möglichkeit. Wie kann dann aber dieser Möglichkeitscharakter des Todes im 
Verhalten zu ihm bewahrt bleiben? Heidegger antwortet: im Vorlaufen in diese Möglichkeit und zwar so, dass im 
„Eintauchen“ in dieselbe diese Möglichkeit „immer größer“ wird – bis zur buchstäblichen Maßlosigkeit. Je mehr 
das Dasein sie in ihrer Unverborgenheit versteht, desto mehr nähert es sich der Möglichkeit der Unmöglichkeit 
überhaupt zu existieren an. Dieses Eintauchen in den Abgrund der Möglichkeit der Unmöglichkeit macht einen 

10 Zur näheren Bestimmung der „phänomenologischen Konstruktion“, siehe v. Vf. Wirklichkeitsbilder, Tübingen, Mohr Siebeck, 
2015, S. 37ff.

11 Siehe dazu den siebzehnten Vortrag der Wissenschaftslehre von 1804/II.
12 A. Schnell, Hinaus. Entwürfe zu einer phänomenologischen Metaphysik und Anthropologie, Würzburg, Königshausen & Neumann, 

„Orbis Phaenomenologicus (Studien)“, Nr. 24, 2011.



133

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

eigentlichen Bezug zum Tode aus. In letzterem haben wir keinerlei Anhalt, der es uns erlaubte, ihn in irgendeiner 
Weise „darzustellen“. Worauf gründet dann aber der folgende entscheidende Satz: „Das Sein zum Tode als Vorlaufen 
in die Möglichkeit ermöglicht allererst diese Möglichkeit und macht sie als solche frei?“13 Darauf, dass das „Sein 
zum Tode [...] Vorlaufen in ein Seinkönnen des Seienden [ist], dessen Seinsart das Vorlaufen selbst ist“.14 Im Sein 
zum Tode entdeckt sich das Dasein in den beiden Grundkonstitutionen seines eigenen Seins – nämlich in seinem 
„Möglich-Sein“ (Existenz) und seinem „Sich-vorweg“ (Sorge). „Das Vorlaufen erweist sich als Möglichkeit 
des Verstehens des eigensten äußersten Seinkönnens, das heißt als Möglichkeit eigentlicher Existenz.“15 Um 
diese These zu erhärten, muss kurz auf die konkrete Struktur dieses Vorlaufens in den Tod eingegangen werden. 

Der Tod ist die eigenste Möglichkeit des Daseins. Das Sein zu dieser Möglichkeit eröffnet dem Dasein 
sein eigenstes Sein-Können, „mit“ oder „bei“ dem es ihm also um sein eigenes Sein geht. Diese ureigenste 
Möglichkeit schneidet das Dasein von jeglichem Bezug ab und wirft es auf es selbst zurück. Sie vereinzelt 
das Dasein und überantwortet ihm sein eigenes Sein.

Diese Möglichkeit ist „unüberholbar“, das heißt, als letzte Möglichkeit entdeckt sie allererst all die anderen 
(faktischen) Möglichkeiten als endliche und von ihr ausgehende Möglichkeiten. Das Entscheidende dabei 
ist, dass das Vorlaufen sich für diese unüberholbare Möglichkeit befreit. Damit ist gemeint, dass das Dasein 
sich im Angesicht des (vorgelaufenen) Todes von den faktischen, es bedrängenden Möglichkeiten frei macht. 
Das Vorlaufen erlaubt es ihm, sich davor zu hüten, sich ausschließlich an diese oder jene bereits verwirklichte 
Möglichkeit zu halten und sich je aufs Neue vor seine eigenen Möglichkeiten zu stellen. Schließlich eröffnet 
das Dasein, indem es gerade in die unüberholbare Möglichkeit vorläuft, zugleich alle faktischen Möglichkeiten. 
So nimmt es sich im Ganzen vorweg, existiert als ganzes Seinkönnen. Genau darin liegt die Immanenz des 
sich je auf sich selbst zurückwerfenden Daseins begründet, die dessen Ganzheits- und Endlichkeitscharakter 
ausmacht und die Levinas in Totalité et infini in einem Atemzug mit Hegels Ganzheitsanspruch kritisieren wird.

Das Dasein kann sich dieser äußersten Möglichkeit aber nur dann auch gewiss sein, wenn es diese Möglichkeit 
als eigenstes Sein-Können für sich selbst möglich macht. Die Tatsache, dass das Vorlaufen in den Tod die eigene 
Seinsart des Daseins selbst ausmacht, birgt eine vorlaufende Ermöglichung16 der Erschließung der Möglichkeit in 
sich: „Die Erschlossenheit der Möglichkeit gründet in der vorlaufenden Ermöglichung.“17 Dieser Punkt ist absolut 
wesentlich – Heidegger bringt dadurch nämlich die Fundierung des Transzendentalismus hinsichtlich des Existenzials 
des Verstehens und der Sorge als Sein des Daseins zu einem (vorläufigen) Abschluss. Das Dasein als Möglich-Sein 
macht sein Möglich-Sein selbst möglich – und zwar durch eine die transzendentale Einstellung kennzeichnende 
Verdoppelung dessen, was möglich macht, in eine Ermöglichung, das heißt in die Möglichmachung dessen, was 
möglich macht. Das Sein des Daseins ist durch diese Verdoppelung, durch diese Ermöglichung ausgezeichnet. 

Diese erprobt Heidegger nach Sein und Zeit an mehreren Stellen in den Grundproblemen der Phänomenologie 
und den Grundbegriffen der Metaphysik. In unserem Zusammenhang ist dabei insbesondere die „‚Ermöglichung‘ 
als Grundbestimmung des ‚Weltentwurfs‘“ in der Vorlesung von 1929/1930 von Interesse.

Heideggers These besteht darin, dass das Offenbarwerden des Seienden der „Weltbildung“ entspricht. 
Er behauptet näher im § 68 der Grundbegriffe, dass die Ermöglichung des Daseins (zumindest zum Teil) in 
dem, was er als „Weltbildung“ ansetzt, besteht, das heißt, dass das Dasein durch letztere ermöglicht wird.18 

13 Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 348; Niemeyer, S. 262.
14 Ebd.
15 Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 349; Niemeyer, S. 263.
16 Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 351; Niemeyer, S. 264.
17 Ebd.
18 M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W. von Herrmann (Hsg.), 

Frankfurt am Main, Klostermann, 1983, S. 414.



134

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

Dabei spielt er implizit auf den gerade angesprochenen § 53 von Sein und Zeit an, wo diese Ermöglichung in 
dem Vorlaufen in den Tod, das heißt im Dasein selbst verankert wurde.

Heidegger nennt den einheitlichen Charakter dessen, was dieser „Weltbildung“ Rechnung zu tragen vermag, 
einen „Entwurf “. Dieser Entwurf ist nicht mehr – so wie das noch in Sein und Zeit der Fall war – ein solcher des 
Sein-Könnens des Daseins, sondern, aufgrund einer grundlegenden „Verwandlung“ des Menschen, ein Weltentwurf. 
Zwar ist der „Mensch“, das Dasein, weltbildend, nicht aber diese oder jene faktische konkrete19 Existenz, sondern 
der Mensch in seinem inneren Wesen: Dort, wo Heidegger die Natur dieses Wesens entwickelt, ist nicht mehr 
vom Dasein, sondern von dem, was dieses Wesen übersteigt, was in ihm transzendiert wird, also gerade von der 
„Grundstruktur der Weltbildung“, die den „Weltentwurf “ selbst ausmacht, die Rede.

Inwiefern konstituiert dieser „Weltentwurf “ nun die ursprünglich einheitliche Struktur dessen, was Heidegger 
das „Grundgeschehen“ der „Verwandlung des Menschen in sein Dasein“ nennt? Heidegger antwortet auf den 
vier wichtigsten Seiten der gesamten Vorlesung20 mit seiner grundlegenden Analyse des „Entwurfs“, der in einem 
sehr engen Bezug zur „Ermöglichung“ steht. Dieser Begriff bringt eine Doppelbewegung zum Ausdruck: eine 
„zentripetale“ und eine „zentrifugale“ Bewegung, deren Zentrum das Dasein qua entwerfendes selbst ist. Das „Ent-“ 
bezeichnet eine gewisse Ent-fernung, ein Abstandnehmen. Einerseits „entfernt“ sich also das Dasein von sich selbst 
im Entwerfen und nimmt einen gewissen „Abstand“ zu sich ein. Andererseits findet zugleich ein eigentümliches 
„Zukehren“ des Daseins zu sich selbst statt – das es aber nicht zur Ruhe kommen lässt, sondern den „Charakter des 
Enthebens in das Mögliche hat“.21  Auch hier werden dieser Doppelbewegung die Charakteristiken der „Ermöglichung“ 
zugeschrieben. Indem das Dasein auf diese Weise enthoben wird, enthebt es der Entwurf in das ermöglichende 
Mögliche (das heißt in das möglich machende Mögliche). Dadurch wird deutlich, dass das Dasein im Entwurf in 
einer ständigen Spannung steht, in einer Bewegung, die sich durch die wesentliche Einsicht ausdrückt, dass das 
im Entwurf entworfene vor das mögliche Wirkliche zwingt, das heißt, dass „der Entwurf bindet – nicht an das 
Mögliche und nicht an das Wirkliche, sondern an die Ermöglichung, d. h. an das, was das mögliche Wirkliche der 
entworfenen Möglichkeit für sich von der Möglichkeit zu seiner Verwirklichung fordert“.22 Der Weltentwurf ist das 
Grundgeschehen an der Wurzel jeglicher Bindung, das heißt jeglicher Notwendigkeit – eine Notwendigkeit, die je 
eine Möglichkeit, genauer: das, was die Möglichkeit selbst möglich macht (also eine Ermöglichung) voraussetzt.

Durch dieses Möglichmachen des Möglichen bindet die Ermöglichung das Dasein an ein mögliches 
Wirkliches. In dieser Bindung agiert das Wirkliche wie eine Beschränktheit (Heidegger sagt: wie eine 
„Schranke“), die es dem Möglichen gestattet, seine Möglichkeit zu vergrößern. Diese Vergrößerung wird 
durch eine „Ausbreitsamkeit“ in ein „Ganzes“ ermöglicht, die sich folgendermaßen darstellt: „Der Entwurf 
ist in sich ergänzend im Sinne des vorwerfenden Bildens eines ‚im Ganzen’, in dessen Bereich ausgebreitet 
ist eine ganz bestimmte Dimension möglicher Verwirklichung. Jeder Entwurf enthebt zum Möglichen und 
bringt in eins damit zurück in die ausgebreitete Breite des von ihm her Ermöglichten.“23 Das bedeutet, dass 
das Entwerfende, indem es sich bindet und ausbreitet, sich gegenüber einem Ganzen befindet, in dem dieses 
oder jenes Wirkliche als Wirkliches eines entworfenen Möglichen wirklich werden kann.

Im Entwurf geschieht also eine enthebende und bindende Ausbreitung. Zugleich offenbart sich ein 
„Sichöffnen“, das als ein „Entbergen“ ein drittes strukturierendes Moment des erwähnten Grundgeschehens 
ausmacht. Ein „Sichöffnen“ wovon? Nicht statisch des Möglichen, da es das Mögliche fixieren und als Mögliches 
vernichten würde, und auch nicht des bloß Wirklichen, da auch hier das Mögliche entgleiten würde, sondern 

19 Grundbegriffe der Metaphysik, S. 527.
20  Grundbegriffe der Metaphysik, S. 527-531.
21 Grundbegriffe der Metaphysik, S. 528.
22 Ebd.
23 Ebd.



135

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

der Ermöglichung. Das Sichöffnen ist ein Sichöffnen für die Ermöglichung. Das Mögliche ist in seinem Wesen 
nur dann seine Möglichkeit, wenn wir uns an es in dessen Ermöglichung (in dem, was es möglich macht) 
binden. „Weder die Möglichkeit noch die Wirklichkeit ist Gegenstand des Entwurfs – er hat überhaupt keinen 
Gegenstand, sondern ist das Sichöffnen für die Ermöglichung. In dieser ist die ursprüngliche Bezogenheit von 
Möglichem und Wirklichem, von Möglichkeit und Wirklichkeit überhaupt als solchen entborgen.“24

Die Figur des Weltentwurfs bildet den krönenden Abschluss der Heidegger’schen Erprobung der 
„Ermöglichung“. In ihr versammeln sich mehrere grundlegende Merkmale: der Selbstentwurf – nicht mehr 
des Daseins, und auch nicht der Zeitlichkeit, sondern der Welt –, die Zuspitzung (nicht mehr auf das das 
Dasein, sondern das Wirkliche Ermöglichende) und die Verwirklichung (nicht mehr bloß des Lebens, sondern 
des möglichen Wirklichen in der Welt überhaupt). 

Dies alles steht in einem entscheidenden Zusammenhang mit dem Begriff der Kontingenz. Der Grund für 
die Ermöglichung lässt sich nicht in einer wie auch gearteten Form der Notwendigkeit aufweisen. Die Bindung 
an die Notwendigkeit ist nicht weniger kontingent als die Rückbindung der verdoppelnden Ermöglichung (im 
existenzialen Entwurf eines eigentlichen Seins zum Tode) an die ontologische Konstitution des Daseins, welche 
Rückbindung gerade dessen Freiheit ausmacht. In den fundierenden Entwürfen aus der Zeit um die Veröffentlichung 
und Selbstkommentierung von Sein und Zeit macht der Begriff der Kontingenz den Kernpunkt der Ermöglichung 
aus. Das bedeutet kein Begründungsdefizit, sondern zeugt von jener Klarsicht, die auch Fichte in seinen eigenen 
Entwürfen der Ermöglichung, wo die Kontingenz sich ebenfalls im Herzen der „kategorischen Hypothetizität“ 
einschrieb, bereits geleitet hatte (siehe hierzu etwa die Deduktion von Raum und Zeit im Grundriss von 1795), 
und für die dann später auch die neuere Phänomenologie in Frankreich empfindsam sein wird.

* 

Gehalt der präphänomenalen Sphäre. Eine der bemerkenswertesten und denkwürdigsten Entdeckungen der 
neuen Phänomenologie seit den 1960er Jahren besteht in der Aufweisung dessen, was Richir eine „transzendentale 
Matrize“ genannt hat. Was kennzeichnet eine solche? Sie ist ein dynamisches mobiles Movens25 des Logisch-
Wirklichen bzw. der Sinnbildung und das heißt: des transzendentalen Realitätsbezugs. Sie enthält eine 
Doppelbewegung, deren grundlegender Sinn darin besteht, die intentionale Korrelativität zu begründen. Und 
sie hat je ein gnoseologisches und ein ontologisches Moment (in deren Verschränkung). Anders ausgedrückt: 
Die Matrize ist kein Fundament, sondern eine mobile Instanz, die strukturellen Konfigurationen wie etwa 
den „Kategorientafeln“ zugrundeliegt. Fichtes Begriff-Licht-Sein-Schema in der Wissenschaftslehre von 1804/II 
und seine spätere Bildlehre, die beide eng zusammengehören, sind in meinen Augen das bedeutendste Modell 
einer solchen Matrize. Soll das Licht sich äußern, so muss der Begriff (= Bewusstsein = Phänomen) vernichtet 
werden. Um vernichtet zu werden, muss es zuvörderst gesetzt sein. Zugleich mit der Vernichtung setzt sich ab 
ein unbegreifliches Sein. Dieses Schema durchherrscht die gesamte Wissenschaftslehre von 1804/II, und vielleicht 
darüber hinaus. Es wird in der Bildlehre noch einmal überdacht und vertieft.

Auch und gerade sie kann als eine „transzendentale Matrize“ aufgefasst werden. Sie enthält drei Momente. 
Ich stütze mich hierfür auf die Tatsachen des Bewusstseins (1813): Die Erscheinung „ist ein Bild, in welchem 
gebildet ist sie selbst als Erscheinung. Das ist sie; und darin ist ihr so ausgesprochenes formales Sein vollendet 
und geschlossen. Sie hat jetzt verstanden sich: keineswegs aber hat sie verstanden das Verstehen ihrer selbst. 
Weiter: Sage und denke sodann: Hier versteht sich die Erscheinung, und das ist ihr formales Sein. Versteht 
sie aber, dass sie sich versteht? Nein. Du hast aber gesagt, sie versteht sich ganz und durchaus; du musst daher 

24 Grundbegriffe der Metaphysik, S. 529.
25 Der erste, der eine solche ‚Matrize‘ kenntlich gemacht hatte, war Hegel. Im § 79 der Enzyklopädie (1830) hatte er das 

Grundmovens des „Logischen“ beschrieben – mit dessen drei „Momenten jedes Logisch-Reellen“, d. h. der abstrakten oder 
verständigen, der dialektischen oder negativ-vernünftigen und der spekulativen oder positiv-vernünftigen Seite. 



136

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

auch setzen, dass sie versteht wieder ihr Verstehen. So bekommst du ein Bild (B3), von dem Bilde (B2), durch 
welches die Erscheinung (B1) sich versteht [...].“26 Wie stellt sich also jene Matrize bei Fichte genau dar?

Zu Anfang haben wir das Phänomen oder die Erscheinung – des Prinzips, des Absoluten, des Lebens, 
Gottes – (B1). Dieses Phänomen, diese Erscheinung, ist nur möglich, insofern es/sie sich selbst erscheint. 
Hieraus ergibt sich das zweite Moment: die Selbsterscheinung – des Phänomens (oder der Erscheinung) – 
(B2). Diese Selbsterscheinung ist ihrerseits nur möglich – und kann sich selbst nur erscheinen –, wenn sie 
sich als abbildendes Prinzip erscheint, das heißt als Prinzip ihrer Selbsterscheinung (und dies aufgrund einer 
Selbstreflexion, aufgrund eines (inneren) Sich-Reflektierens der Selbsterscheinung – ohne ein Subjekt): Darin 
also besteht die Selbsterscheinung „als“ Selbsterscheinung, als abbildendes Prinzip – das heißt als Prinzip und 
auch als (Prinzip des) Sein(s) – (B3). Dann stellt sich aber die weitere Frage, wie der dritte Bildtypus, der 
eine Selbstreflexion über diese Selbsterscheinung darstellt und im Innern der Selbsterscheinung stattfindet, 
es vermag, die (sich in B1 ausdrückende) Forderung nach der Erscheinung des Prinzips zu befriedigen. 
Antwort: dadurch, dass das Prinzip (die) Selbstreflexion ist und die (in B2 stattfindende) Reflexion „ihr“ 
Leben dem Leben des Prinzips verdankt. Diese Selbstreflexion – die somit das voraussetzt, was Fichte 
später als „Reflexibilität“ bezeichnen wird – ist keineswegs die Reflexion eines reflektierenden Subjektes, 
das sich außerhalb dessen, worauf sich seine Reflexion richtet, befinden würde, sondern als eine Reflexion 
über die Selbsterscheinung ist sie Merkmal des (erscheinenden) Prinzips selbst. Die Selbsterscheinung als 
Selbsterscheinung ist in fine nichts Anderes als das Prinzip (sowie das Prinzip des Seins) selbst – jedoch mit 
der Einschränkung, dass letzteres ein solches nur ist, sofern es sich auch reflektiert.  

Man kann diese Matrize noch auf eine andere Weise darstellen, sofern der Akzent auf die Funktion des 
Selbstverständnisses des Bildes gelegt wird.

1.) Der erste Bildtypus ist die Erscheinung des (absoluten) Seins, die ein erstes Mal mit Hilfe des „Begriff-
Licht-Sein“-Schemas erfasst wurde. Es handelt sich dabei um ein Begreifen des Originals (das heißt hier: des 
Prinzips, des Absoluten, des Lichts) im Bilde – das dadurch zum Abbild desselben wird. Es beschreibt die 
unterste Stufe der abbildenden Funktion, welche in einer einfachen Reproduktion im Bilde besteht. 2.) Der 
lebendige Charakter des Bildes impliziert dagegen, dass es sich, weit davon entfernt nur ein einfaches Abbild zu 
sein, vielmehr selbst erscheinen muss. Um also ein wirkliches Bild zu sein, muss das Bild sich auch selbst als ein 
solches erscheinen. Der zweite Bildtypus hat infolgedessen eine doppelte Funktion. Er bildet das Bildbewusstsein 
aus und versteht dadurch, vorausgesetzt dass er sich als (ein bloßes) Bild begreift (wohingegen die Bildlehre 
ja gerade darin bestehen soll, das Prinzip, das Absolute selbst, zu offenbaren), dass er sich in seinem Sein als 
einfaches Bild vernichten muss. Indem das Bild sich als Bild erscheint, wird es sich im Angesicht des einzigen 
absoluten Seins (= des Lichtes) bewusst, nur ein Bild zu sein. Allein unter der Bedingung, dass es sich selbst 
vernichtet, kann es also abbildendes Prinzip (bzw. Prinzip des absoluten Seins) sein. Und das Bild vermag 
das unbegreifliche Sein tatsächlich nur dann zu setzen, wenn es sich selbst auch „auf ein und demselben 
Schlag“ vernichtet. 3.) Hieraus ergibt sich schließlich ein dritter Bildtypus, der sich selbst nicht mehr nur 
als Bild, sondern als verstehend versteht. Genauer: Er ist das alleinige Gesetz des Verstehens des Verstehens 
– dies ist das „Soll“, insofern es sich als reflektierend versteht. Diese Reflexion ist keine einfache Spiegelung, 
sondern eine innere Reflexion, d. h. das Vermögen des Reflektierens selbst. In Fichtes Worten: Sie ist keine 
Reflexivität, sondern erfordert eine Reflexibilität. Auf einer solchen Ebene – auf der sich Bildlichkeit und 
Freiheit vermitteln lassen – löst sich jegliche Beziehung zum Abgebildeten auf; die abbildende Funktion 
verinnerlicht sich und macht sich selbst zur Imagination. Hierbei, und das ist entscheidend, ist das Original 
das Prinzip des Verstehens – das Verstehen des Verstehens (dies ist es gerade, was die Reflexibilität ausdrückt). 
Und dies ist auch der Grund, weshalb der dritte Bildtypus mit dem Prinzip identisch ist.

26 J. G. Fichte, Tatsachen des Bewusstseins (1813), Einleitung, SW IX, S. 409.



137

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

Um zu zeigen, inwiefern Fichtes Matrize in der Tat in einem engen Bezug zum „Begriff-Licht-Sein“-Schema 
steht, soll sie jetzt noch auf eine dritte und letzte Weise entfaltet werden. 

1.) Der entscheidende Punkt besteht darin, einzusehen, wie das Prinzip (= die Erkenntnis der Erkenntnis) 
verstanden werden kann, das heißt, wie sich die Erkenntnis als transzendentale Erkenntnis zu legitimieren 
vermag. Um dies zu leisten, muss das „Original“ (die „Erkenntnis der Erkenntnis“, deren Inhalt durch 
das „Begriff-Licht-Sein“-Schema geliefert wird) begriffen werden, und zwar in einem Begreifen, das eine 
Vorstellung, einen Begriff, ein Bild benötigt. Und B1 ist nichts Anderes als eben ein solcher Begriff – es 
ist ein bloßes „Abbild“ des „Begriff-Licht-Sein“-Schemas in einem Bild. Dies ist jedoch eine noch völlig 
unzureichende (weil unreflektierte) Auffassung des Bildes – die einer einfachen Widerspiegelung in einer 
Vorstellung gleichkommt.

2.) In einem zweiten Schritt muss es daher darum gehen, über das zu reflektieren, was die Beziehung 
Original/Bild allererst möglich macht. Eine solche Reflexion kehrt zwei Punkte hervor: Erstens, dass das Bild 
selbstverständlich nicht das Original ist – was wiederum zu seiner Vernichtung führen muss, da es hier ja 
um das Begreifen des Originals (und nicht um das eines „bloßen“ Bildes) geht (wobei darüber hinaus diese 
Vernichtung mit derjenigen des Begriffs im „Begriff-Licht-Sein“-Schema übereinstimmt). Diese Vernichtung 
führt nun nicht zu nichts, sondern zur Erzeugung von B2, das heißt zur Erzeugung eines Bildes, das in 
einem Verständnis des Bildes als Bild besteht und daher nichts Anderes als die Reflexion (oder vielmehr die 
Selbstreflexion) des Bildes ist.

3.) Aber diese Reflexionsstufe liefert noch immer nicht das Prinzip selbst, da es noch nicht den Bereich 
der Beziehung des zweiten Bildtypus zum Abgebildeten (zum Original) hinter sich gelassen hat und 
folglich weiterhin in einem Abhängigkeitsverhältnis zu ihm steht. Das Bild kann nur dann in seinem ab- und 
einbildenden Charakter verstanden werden, wenn es auch von jeder Beziehung, die es noch an etwas – 
vermeintlich – „Reales“ bindet, losgelöst wird. Hieraus folgt die Notwendigkeit, nunmehr B2 zu reflektieren 
– was nicht mehr (wie in B2) zu einem Verständnis des Bildes als Bild führt, sondern zu B3, d. h. zur Reflexion 
einer Reflexion (die keine Reflexion zweiter Potenz, sondern das Gesetz des Reflektierens selbst ist), folglich 
zum Verständnis als „verstehenden“, zum Erkennen des Erkennens. Und dies ist nun nichts Anderes als das 
gesuchte Prinzip – eben das als Erkennen des Erkennens verstandene Licht.27

* 

In der Phänomenologie wurde ihrerseits, unabhängig von Fichte, aber in enger inhaltlicher Nähe zu 
seinen Ansätzen, die transzendentale Matrize entdeckt – zuerst bei Heidegger, der dafür den bereits 
angesprochenen Begriff des „Grundgeschehens“ eingeführt hat. Hierzu ist noch einmal auf die Grundbegriffe 
der Metaphysik (1929/1930) zurückzukommen. Das „Grundgeschehen“ qua Matrize fasst das oben 
Dargelegte noch einmal prägnant zusammen. 

Als Grundstruktur der Weltbildung ist das Grundgeschehen ein ursprünglicher ermöglichender Entwurf.28 Es 
hat eine ontologische und in eins eine gnoseologische Dimension. Es hat drei strukturelle Momente. 1.) 
Es ist „fortnehmende Zukehr“ (was der Zweiheit von „Vernichten“ und „Setzen“ entspricht). Der Entwurf 

27 Es sei betont, dass man in der vorliegenden Deduktion nicht Gefahr läuft, einer nicht enden wollenden Iteration bzw. – und 
dies noch weniger – einer Regression ins Unendliche nicht entgehen zu können, da jedes Bild ja nicht bloß eine Reflexion des 
vorangegangenen Bildes ist, sondern die drei Bildtypen jedes Mal unterschiedlicher Art sind: Das erste Bild ist ein einfaches Abbild 
(des Originals), das zweite eine Reflexion und das dritte das Gesetz der Reflexion (= Reflexibilität). Mit B3 erhalten wir genau 
das, was wir suchten – die Deduktion ist beendet, der Kreis geschlossen (wobei der Ausgangspunkt nicht mit dem Endpunkt 
übereinstimmt: Wir sind ja vom lediglich gesetzten Prinzip ausgegangen und schließlich beim genetisch deduzierten Prinzip angelangt).

28 M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik, S. 526f.



138

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

bindet an die Ermöglichung.29 Er ist ein Geschehen, das Verbindlichkeit (also Notwendigkeit) entspringen lässt. 
2.) „Der Entwurf ist in sich ergänzend im Sinne des vorwerfenden Bildens eines ‚im Ganzen‘, in dessen Bereich 
ausgebreitet ist eine ganz bestimmte Dimension möglicher Verwirklichung.“30 (Dies ist das Absetzungsmoment, 
dem die Modalität der Wirklichkeit entspricht.) 3.) Und schließlich ist er ein „Sichöffnen für die Ermöglichung“.31 
(Das entspricht dem Genetisieren sowie der Modalität der Möglichkeit.) 

Die „Matrize“ ist also: Entspringenlassen der Verbindlichkeit in fortnehmender Zukehr (Setzen/Vernichten); 
Ausbreitung der Verwirklichung durch Sichergänzen (höheres Setzen); Sichöffnen für die Ermöglichung 
(Genetisieren).

Es ist nun absolut wesentlich, sich zu veranschaulichen, dass die neuere Phänomenologie mehrfach solche 
Matrizen aufgewiesen hat – nämlich Derrida und Richir,32 und auch Deleuze, der, wenn man sich an sein 
überaus bedeutsames Buch Logik des Sinns hält, auch zur neueren Phänomenologie gezählt werden kann.33

* 

Generative Matrize der Sinnbildung. Zum Abschluss soll ein Entwurf skizziert werden, der das oben Dargelegte 
für einen zeitgenössischen Ansatz innerhalb der theoretischen Phänomenologie nutzbar macht. Auch für 
die folgende eigenständige Ausarbeitung einer transzendentalen Matrize – die als ‚generative Matrize der 
Sinnbildung‘ bezeichnet werden soll – steht Fichte Pate.

Den Ausgangspunkt bildet der selbstreflexive Prozess der gegenseitigen Vermittlung der phänomenologischen 
Grundbegriffe der Korrelation, des Sinns und der Reflexion. In einem ersten Schritt wird der Rahmen der 
phänomenologischen Korrelation zum Thema gemacht. Der Name für dieselbe lautet bekanntermaßen 
„Intentionalität“. Damit ist gemeint, dass Bewusstsein je Bewusstsein von etwas ist und umgekehrt, aber damit 
aufs Engste verbunden, jedes Etwas sich in einem intentionalen Bezug befindet. Wenn nun aber weder lediglich 
eine Verdoppelung des Gegebenen in einer Bewusstseinsmodalität noch das im Grunde völlig kontingente 
aktuelle Bewussthaben einer Gegebenheit gemeint sein soll, sondern vielmehr verständlich gemacht werden 
kann, wie insbesondere die Sinnbildung und die erkenntnismäßige Konstitution möglich sind, dann muss 
die Grundeigenschaft dessen, was jeweils den Gegenstandsbezug herstellt, aufgewiesen werden. Eine solche 
Grundeigenschaft kann in einer Heidegger’schen Terminologie als das „horizonteröffnende In-den-Vorgriff-
Nehmen“ bezeichnet werden, dem beim späteren Heidegger der Begriff der Er-eignung entspricht. Die 
phänomenologische Korrelation stellt jede Gegebenheit von „Etwas“ in einen horizontmäßigen Rahmen von 
Verstehenshaftigkeit. Diese kann unbewusst sein oder sonst irgendeine Modalität von aktueller Nichtbewusstheit 
implizieren. Entscheidend ist lediglich, dass dem An-sich-Sein eine Perspektive entgegengesetzt wird, die das 
Sein als offen für Bewusst-Sein erweist, wofür auch Husserls „signitive Intentionen“ stehen, selbst wenn dabei 
der beschränkte Rahmen der „Aktintentionalität“ gemäß dem gerade Skizzierten überschritten werden muss.

29 Ebd., S. 528.
30 Ebd.
31 Ebd., S. 529.
32 Bei Derrida stellt die „Schrift“ eine solche Matrize dar, bei Richir die transzendentale Matrize der Phänomenalisierung bzw. 

das „‚Moment‘ des Erhabenen“, siehe A. Schnell, Die Entdeckung der Präphänomenalität, Reihe „Zu den Sachen selbst“, Band 1, 
Frankfurt am Main, Klostermann, 2025.

33 In Deleuzes Logik des Sinns sind nicht weniger als acht Matrizen zu verzeichnen, die bedeutendste ist das „Phantasma“, A. 
Schnell, Deleuze und die Phänomenologie (in Vorbereitung).



139

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

Was wird nun in der Korrelation horizonteröffnend in den „Vorgriff “ genommen? Der Vorgriff ist je 
ein solcher auf Sinnerscheinung und Sinnordnung.34 Sinn bezeichnet dabei je Sinnhaftigkeit als „Sinn von“ 
etwas,35 nämlich etwas Erscheinendem. Das ist die Kehrseite davon, dass das Etwas sich in die Korrelation 
einschreibt: Der Gegenstand wird nicht in seiner „Materialität“ verstanden, sondern als Sinn, wobei der Sinn 
keine gesonderte „Schicht“ ist, die dem Ansich des Objekts gegenüberstünde, sondern Sinn(erscheinung) 
desselben. Sinnbezüglichkeit und Erscheinungshaftigkeit verweisen je aufeinander.

Dieser gegenseitige Bezug setzt aber eine eigentümliche (Selbst-)Reflexivität voraus. Entscheidend ist, diese 
nicht – vom Subjekt aus – als reflexiven Rückgang auf… aufzufassen. Um hier hinein gelangen zu können, muss 
sich die „transzendentale Induktion“ vollziehen. Diese bezeichnet im wörtlichen Sinne die „Einführung“ in die 
selbstreflexive Prozessualität der Sinnbildung. Sie ermöglicht es, die Schwelle der deskriptiven Verfahrensweise auf 
eine Weise zu überschreiten, dass nicht mehr die Phänomenologin die phänomenologische Analyse vollzieht, 
sondern die reflexive Grenzstruktur der Phänomenalität und das, was sie ermöglicht, sich gleichsam „selbst“ 
reflektieren. So geht es um eine spezifische Performanz der phänomenologisch relevanten Reflexionsform,36 die 
bereits in je eigenen Ausgestaltungen in früheren, vor-phänomenologischen Ansätzen auftauchte (in Platons 
Selbstgespräch der „Seele“, in Spinozas Selbst-Denken des „Gedankens“, in Hegels Selbstbewegung des 
„Begriffes“ usw.) und die in ihrer spezifischen Phänomenalisierung und „Phänomenalität“ eigens zum Thema 
der phänomenologischen Analyse gemacht werden muss. Es sind drei Stufen der transzendentalen Induktion 
näher zu unterscheiden. Auf der ersten Stufe wird lediglich der Übergang zur Selbstreflexivität vollzogen, 
sie stellt sozusagen die Eingangspforte in dieselbe dar. Auf der zweiten Stufe findet die Selbstreflexion des 
eingangs zugänglich Gewordenen statt. Und auf der dritten Stufe kommt es dann zur verinnerlichenden 
Selbstreflexion dessen, was sich auf der zweiten Stufe ergeben hat. Jeder dieser drei Stufen entspricht dabei 
also jeweils eine eigene Reflexionsform.

Die erste Grundeigenschaft der Korrelation besteht in ihrem horizonteröffnenden In-den-Vorgriff-
Nehmen. Eine erste (Selbst-)Reflexion auf dieses wird dabei gemäß der vorigen Unterscheidung a.) auf die 
Bewusstseinsstruktur, b.) auf die horizonteröffnende Vor(be)grifflichkeit, d. h. den Entwurf auf Sinn und c.) 
auf den – zunächst allerdings inhaltslosen – Begriff der Erkenntnisverständlichmachung gehen. Weil das eine 
erste Reflexion darstellt, gelangen wir zur ersten Ebene der transzendentalen Verständlichmachung dessen, 
was Korrelation, Sinn und Reflexion und ihre gegenseitige Verflechtung möglich macht. a.) Der Subjekt-
Objekt-Korrelation liegt eine eigentümliche Struktur zugrunde; b.) der Vorgriff auf Sinn vollzieht sich auf 
der Grundlage eines Sinnentwurfs; und c.) die Verständlichmachung der Erkenntnis entwirft zunächst einen 
Begriff derselben, der dem zu suchenden Erkenntnisprinzip selbst entgegengesetzt ist. Dem folgend bricht 
eine dreifache Dualität auf: a.) die von Subjekt und Objekt, welche die originäre Bewusstseinsspaltung ausmacht, 
b.) von entworfenem Sinn und sich gebendem Sinn, denn auf den Sinnentwurf „antwortet“ je ein „Sich-Geben“ 
von Sinn, an dem sich die „Richtigkeit“ des Entwurfs fortschreitend und anhand unaufhörlicher „Korrekturen“ 
verifizieren lässt, und c.) von Urbild und Abbild des Prinzips jener Verständlichmachung der Erkenntnis.37

34 „Die intentionale Analyse stellt nicht nur vorkommende Gegebenheiten des Bewusstseins fest, sondern greift zuerst vor in die 
innere Sinnordnung des Bewusstseins. Dieser Vorgriff ist das konstruktive Moment der phänomenologischen Intentionalanalyse. 
Er ermöglicht erst […] die vom philosophischen Problem des Bezugs von Sein und Wissen bewegte Intentionalanalytik“, E. 
Fink, „Das Problem der Phänomenologie Edmund Husserls“ (1939) in Studien zur Phänomenologie. 1930-1939. Den Haag, M. 
Nijhoff, 1966, S. 205.

35 „Es ist die Grundeinsicht einer intentionalen Auslegung des Bewusstseins, dass alles Bewusstseinsleben […] eine Sinneinheit 
in sich trägt, die jede theoretische Erfassung des Bewusstseins leiten muss“, ebd., S. 203.

36 Diese äußert sich auch darin, dass sie in der Gleichsetzung der präphänomenalen („vor-seienden“) Sphäre mit der selbstreflexiven 
Struktur der Sinnbildung besteht.

37 Das, worauf der Entwurf der Fassung des Erkenntnisprinzips abzielt, ist dessen „Urbild“; das worin es zuerst – in seinem 
bloßen Entwurfscharakter – gefasst wird, sein „Abbild“.



140

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

Eine zweite (Selbst-)Reflexion eröffnet dementsprechend die zweite Ebene der generativen Matrize der 
Sinnbildung. Diese zweite (Selbst-)Reflexion nimmt sich nicht mehr all jene Implikationen des horizonteröffnenden 
In-den-Vorgriff-Nehmens vor, sondern reflektiert die drei sich darin bekundenden Dualitäten

a.) Wenn dabei zunächst der Bewusstseinsbezug selbstreflexiv betrachtet wird, d. h. wenn Bewusstsein zu 
Bewusstsein von Bewusstsein wird, dann ergibt sich dadurch Selbstbewusstsein. Das bedeutet nicht, dass – 
wie etwa bei Hegel – Selbstbewusstsein die „Wahrheit“ des Bewusstseins sei und dieses jenes voraussetzte, 
sondern, dass das Selbstbewusstsein sich allererst im Reflexionsprozess und in seiner Genese aufhellen lässt.  

b.) Aus der Selbstreflexion der Dualität von entworfenem und sich gebendem Sinn folgt dann, dass der 
Wahrheitsmaßstab immer weiter hinausverlagert werden muss und sich nicht endgültig anlegen lässt. Dem 
entspricht auch Husserls späte Einsicht, dass die sogenannten „erfüllenden Intentionen“ keinen Anspruch 
auf Endgültigkeit haben und sich ebenfalls revidieren lassen. Das betrifft eine Wahrheitsform, die man als 
„hermeneutische Wahrheit“ bezeichnen kann.

c.) Schließlich wird auch das Verhältnis von „Abbild“ und „Urbild“ des Erkenntnisprinzips reflektiert. Der 
zunächst entworfene leere Begriff desselben wird mit dem zu Konstruierenden in Beziehung gesetzt. Was ergibt 
sich aus dieser Reflexion? Das entworfene bloße Abbild ist nicht die Urquelle der Erkenntnisaufklärung selbst, 
sondern nur ein ihr gegenüberstehender Begriff davon. Dieser „begreift sich“ in dieser Reflexion als ein bloßer 
Begriff. Um zur tiefsten Quelle selbst zu gelangen, muss daher das soeben Entworfene, lediglich Vorgestellte, 
sofern es nur ein solches abstraktes Abbild ist, gleichsam vernichtet werden. Dadurch wird ein neues Moment 
ausgebildet: keine – im ersten Schritt unvermeidlich – projizierte bloße Erscheinung, sondern ein genetisch 
durch Vernichtung des zunächst projizierten Abbildes und Aufscheinens der urbildlichen Erkenntnisquelle 
selbst erzeugtes reflexives Verfahren. Worin besteht dieses Moment – wenn es kein rein formales sein soll? 
Eben im gleichzeitigen Entwerfen und Vernichten. Letzteres soll als „reflexive Plastizität“ bezeichnet werden. 
Sie erfüllt diese zweifache Bedeutung eines entwerfenden Vernichtens bzw. eines vernichtenden Entwerfens.

Die Verfahrensweise der „transzendentalen Induktion“ kommt schließlich insofern in ausgezeichneter 
Weise in der dritten (Selbst-)Reflexion zum Tragen, als die sich vollziehende Selbstreflexion keine Reflexion 
mehr über ein Gegebenes, sondern verinnerlichende Selbstreflexion ist, die das ursprüngliche Register der 
generativen Matrize der Sinnbildung darstellt.  

a.) Die verinnerlichende Selbstreflexion des Selbstbewusstseins eröffnet eine Sphäre diesseits der Subjekt-
Objekt-Spaltung wie auch diesseits des reflexiven Selbstbezugs im und durch das Selbstbewusstsein – nämlich 
die der genuinen Präphänomenalität. Es handelt sich dabei gewissermaßen um die „choratische Sphäre“ der 
transzendentalen Induktion, innerhalb der jenes urtranszendentale Feld der Sinnbildung zugänglich wird, 
das sich dann in zwei weiteren Hinsichten ausgestaltet.

b.) Es ergab sich aus der vorigen (Selbst-)Reflexion über die zweite Dualität, jener von entworfenem und sich 
gebendem Sinn, dass wir auf eine Art „hermeneutische Wahrheit“ stießen, der eine Absage an jegliche Form 
von „letzten Wahrheiten“ innezuwohnen schien. Das trifft zu, sofern man ein vorausgesetztes Gegebenes als 
Maßstab der Erkenntnis ansetzt. Das Fehlen eines solchen Maßstabes heißt aber nicht, dass nicht doch ein 
eigener phänomenologischer Wahrheitsbegriff nutzbar gemacht werden könnte, der sowohl die Klippe des „naiven 
Realismus“ als auch die des Relativismus zu umschiffen gestattet. Einen solchen eröffnet die verinnerlichende 
Selbstreflexion auf die soeben erwähnte „hermeneutische Wahrheit“. Diese Selbstreflexion stellt nicht einen 
erneuten „Bedeutungsentwurf “ bzw. eine erneute „Interpretation“ dar, der/die in mannigfachen weiteren 
Entwürfen oder Interpretationen überstiegen werden könnte, sondern sie entspricht einer phänomenologischen, 
genetisierenden „Konstruktion“. Es ist dies ein Konstruieren in das Offene der präphänomenalen Sphäre, das 
nur in der Konstruktion selbst deren Triftigkeit wie auch deren eigene Gesetzmäßigkeit offenbart. Diese Sphäre 
der phänomenologisch-genetisierenden Konstruktivität macht den ureigenen Begriff der „Generativität“ bzw. 



141

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

„generativen Wahrheit“ aus. Als ihre Beispiele seien genannt: Platons „exaiphnès“ als Umschlagspunkt von Ruhe 
und Bewegtsein im Parmenides; Fichtes Idee einer „genetischen Konstruktion“ in der Wissenschaftslehre von 1804/
II; Hegels „absolutes Wissen“ am Ende der Phänomenologie des Geistes; Heideggers Analyse des Vorlaufens in 
die „Möglichkeit als die der Unmöglichkeit der Existenz überhaupt“, die allererst jede existenzielle Möglichkeit 
für das menschliche Dasein eröffnet (im § 53 von Sein und Zeit); Husserls phänomenologische Konstruktion 
des „Urprozesses“ der ursprünglichen phänomenologischen Zeitlichkeit in den Bernauer Manuskripten.

c.) Auch der selbstreflexive Nachvollzug der Urquelle der Erkenntnisaufklärung macht schließlich diese dritte 
verinnerlichende Selbstreflexion notwendig. Das sich aus der bisher vollzogenen Selbstreflexion Ergebende verweist 
auf eine zweifache entgegengesetzte vorsubjektive und ‚plastische‘ ‚Tätigkeit‘ eines Setzens und Vernichtens. Diese ist 
selbstverständlich keine rein mechanische ‚Tätigkeit‘, sondern lässt sich in jener verinnerlichenden Selbstreflexion 
erfassen. Jedes Aufheben ist ein Aufheben eines zunächst Gesetzten – und daher ein von ihm Abhängiges. Die 
zweite (aus)bildende Vollzugsweise hatte sich daraus ergeben, dass das bloße Abbild sich als ein solches begriff 
und infolgedessen vernichtete. Die jetzt vollzogene verinnerlichende Reflexion geht noch einen Schritt weiter. Sie 
begreift sich nicht bloß als reflektierende, sondern erschließt das Reflektieren in seiner Reflexionsgesetzmäßigkeit. 
Letztere Reflexion besteht im oben bereits bei Heidegger ausführlich auseinandergelegten „Ermöglichen“, d. h. in 
einer eigenartigen Verdoppelung, die das Transzendentale originär bestimmt und das Möglich-Machen reflexiv als 
Möglich-Machen des Möglich-Machens selbst durchsichtig macht – im vorliegenden Fall: die reflexive Plastizität, 
deren Selbstreflexion nichts Anderes als die Ermöglichung ergibt. Diese Reflexionsgesetzlichkeit drückt zudem – 
zusammen mit der Verstehensermöglichung qua transzendentaler Reflexibilität – eine auf diese selbst bezogene 
Seinsermöglichung qua transzendierender Reflexibilität aus. Die ermöglichende Verdoppelung ist ebenfalls 
eine produktiv-erzeugende Vernichtung, gleichsam eine „Plastizität höherer Ordnung“, die man als „reflexible 
Plastizität“ auffassen kann – eine Vernichtung jeder erfahrbaren Positivität eines Bedingenden und Erzeugung dieses 
Bedingenden selbst einerseits und eines hieraus hervorgehenden ontologischen „Überschusses“ andererseits. 
Dieser bietet dem Erzeugten, d. h. der gesuchten Grundlage der Verständnisaufklärung, seine Seinsgrundlage.38 
Das wurde schon von Hegel aufgedeckt – und zwar im ersten Unterabschnitt des ersten Kapitels des ersten 
Abschnittes des ersten Buchs der Großen Logik („Sein“), sofern jener im Zusammenhang mit dem Ende des 
Vorbegriffs des ersten Teils der Kleinen Logik (§ 78) betrachtet wird – nur mit dem Unterschied, dass ein „reines 
Sein“ durch den freien Entschluss, „rein denken zu wollen“, lediglich beansprucht wird. Selbstverständlich wird 
diese faktische Aufstellung in der weiteren Folge der Logik genetisiert – aber diese Genetisierung ist anderer Art 
als in der generativen transzendentalen Phänomenologie, da es sich in letzterer um ein „offenes System“ (Fink) 
handelt, das von keiner dialektischen Methode beherrscht wird.

Die generative Matrize der Sinnbildung beschränkt sich nicht auf einzig und allein postulierte Erkenntnisformen, 
wie das etwa im Kantischen Transzendentalismus der Fall ist, sondern bringt das reflexible „Grundprinzip“ 
der Ermöglichung des Verstehens zum Ausdruck (transzendentale Reflexibilität); und in eins damit offenbart 
sich jene Seinsgrundlage, die das Seinsfundament jeder Sinnerscheinung ausmacht (transzendierende 
Reflexibilität). Denn „sich reflektierendes Reflektieren“ oder „Sich-Erfassen als Sich-Erfassen“ heißt nicht, 
dass einfach ein wiederholter (Reflexions-)Akt vorliegt, sondern dass im energischen (reflexiblen) Sich-
Erfassen der Reflexion Sein hervorspringt.39 Sein ist Reflexion der Reflexion – aber nicht im Sinne einer 
verstandesmäßigen Rückbindung oder Zurückwendung auf Reflexion, sondern als „reflexible“ (Fichte), d. h. 
die Reflexionsgesetzlichkeit zum Vorschein bringende und das Sein selbst allererst herausspringen lassende 
Reflexion. Dieses Sein ist „Grund“ aller Realität;40 es ist nicht vorgängig gegeben oder vorausgesetzt, sondern 
genetisch konstruierter, reflexibel genetisierter „Träger der Realität“. 

38 Diese beiden Erzeugungsverfahren kommen der „transzendentalen Reflexibilität“ und der „transzendierenden Reflexibilität“ 
gleich, siehe dazu Wirklichkeitsbilder, S. 103ff.

39 Siehe die Fichte’sche „Attention der Attention“ im Privatissimum von 1803 (sechste Vorlesung).
40 Das hierfür in Wirklichkeit noch ein „phänomenologisches ‚Theion‘“ erforderlich ist, habe ich in der letzten Vorlesung von 

Die Entdeckung der Präphänomenalität, op. cit., zu zeigen versucht.



142

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

* 

Mit der transzendentalen Figur der „Ermöglichung“ und der transzendentalen „Matrize“ wurden – über 
methodologische Aspekte, die etwa den Status der „Konstruktion“ betreffen, hinaus – zwei wesentliche Elemente 
unter die Lupe genommen, welche Berührungspunkte zwischen Fichte und der neueren Phänomenologie, 
sofern diese bedeutsame Einsichten Heideggers aufnimmt und weiterdenkt, sichtbar machen. Ein weiterer, 
ganz wesentlicher Punkt betrifft – auf der ontologischen Ebene – den Status des Scheins qua „Simulacrum“ 
(Barthes, Derrida, Deleuze, Richir) auf der einen und Fichtes Auffassung der „Erscheinung der Erscheinung“ 
(in der Wissenschaftslehre von 1804/II)41 auf der anderen Seite. Mit der Klärung dieses Verhältnisses würde 
die Problematik des Bezugs von Sein und Erscheinung bzw. Schein auf eine völlig neue Stufe erhoben. Dies 
auseinanderzulegen bedarf jedoch weitläufigen Ausführungen, die den Rahmen des hier Abgehandelten 
deutlich sprengen. Es muss daher einer anderen Untersuchung vorbehalten bleiben, um so ein weiteres 
wichtiges Forschungsdesiderat zu erfüllen.

41 A. Schnell, Die Erscheinung der Erscheinung. J. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 – Zweiter Zyklus, Frankfurt am Main, 
Klostermann, 2023.



143

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670

Literaturverzeichnis: 

Fichte, J. G. Tatsachen des Bewusstseins (1813). In: Sämtliche Werke. Berlin: Walter de Gruyter (Hg. 
Immanuel Hermann Fichte), 1834-1846. 

______ Wissenschaftslehre von 1804/II. In: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 
Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1962-2004, Hg. Reinhard Lauth.   

Fink, E. „Das Problem der Phänomenologie Edmund Husserls“ (1939). In: Studien zur Phänomenologie. 
1930-1939. Den Haag, M. Nijhoff, 1966 

______ Phänomenologische Werkstatt (Band 1). Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, R. 
Bruzina (Hg.), Freiburg/München, Alber, 2006. 

Heidegger, M. Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1967. 

______ Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W. von Herrmann 
(Hsg.), Frankfurt am Main, Klostermann, 1983. 

Husserl, E. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Husserliana III/, K. 
Schuhmann (Hsg.), Den Haag/Boston/Lancaster, M. Nijhoff, 1976. 

 ______ Cartesianische Meditationen, Husserliana I, S. Strasser (Hsg.), Den Haag, M. Nijhoff, 1950, 1973. 

Schnell, A. Hinaus. Entwürfe zu einer phänomenologischen Metaphysik und Anthropologie, Würzburg, 
Königshausen & Neumann, „Orbis Phaenomenologicus (Studien)“, Nr. 24, 2011.  

______  Wirklichkeitsbilder, Tübingen, Mohr Siebeck, 2015. 

______ Die Erscheinung der Erscheinung. J. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 – Zweiter Zyklus, Frankfurt 
am Main, Klostermann, 2023. 

______ Die Entdeckung der Präphänomenalität. Reihe „Zu den Sachen selbst“, Band 1, Frankfurt am 
Main, Klostermann, 2025.


