128

Beriihrungspunkte zwischen dem
Transzendentalismus J. G. Fichtes und der
neueren transzendentalen Phdnomenologie

Points of Contact between J. G. Fichte’s Transcendentalism and the Modern
Transcendental Phenomenology

Alexander Schnell
Bergische Universitit Wuppertal (BUW), Alemanha
alex.schnell@gmail.com

Zusammenfassung: Dieser Beitrag mochte einen neuartigen Ansatz hinsichtlich der Frage, wie das Denken
Johann Gottlieb Fichtes (1762-1814) fur die zeitgendssische transzendentale Phdanomenologie fruchtbar gemacht
werden kann, vorstellen und erértern. Eine solche Betrachtung geht einerseits davon aus, dass die theoretische
Phanomenologie noch lebendig ist — was sich auf den ersten Blick vielleicht nicht unmittelbar erschlie8t. Andererseits
impliziert sie, dass es sinnvoll ist, eine solche Verbindungslinie auf einer systematischen Ebene in Erwdgung zu ziehen.
Beide Voraussetzungen werden hier kategorisch affirmiert. Ich sehe ndmlich in der neueren Phanomenologie, die
auBerhalb ihrer selbst so gut wie unbekannt ist und versucht, Transzendentalphilosophie fortzufiihren und weiter
zu entwickeln, einen der interessantesten Orte flr die zeitgendssische theoretische Philosophie. Dabei kann vor
allen Dingen dem Berliner Fichte eine hervorgehobene Rolle zugesprochen werden, auch wenn dieser Punkt in
der zeitgendssischen Debatte ebenfalls Giberaus randstdndig ist. Die Begriindung jener beiden Voraussetzungen
soll im Mittelpunkt der hier anzustellenden Uberlegungen stehen.

Schliisselbegriffe: Fichte; Phdnomenologie; Transzendentalphilosophie; Dezentrierung des Subjekts; Sinnbildungsprozess.

Abstract:This article aims to present and discuss a novel approach to the question of how the thinking of Johann
Gottlieb Fichte (1762-1814) can be made fruitful for contemporary transcendental phenomenology. On the one
hand, such a consideration assumes that theoretical phenomenology is still alive - which may not be immediately
apparent at first glance. On the other hand, it implies that it makes sense to consider such a connection on a
systematic level. Both assumptions are categorically affirmed here. | see in recent phenomenology, which is virtually
unknown outside its own field and attempts to continue and further develop transcendental philosophy, one of
the most interesting areas for contemporary theoretical philosophy. In this context, the Berliner Fichte can be said
to play a prominent role, even if this point is also extremely marginal in contemporary debate. The justification of
these two premises will be the focus of the considerations to be made here.

Keywords: Fichte; phenomenology; transcendental philosophy; decentring of the subject; meaning-making process.

Recebido em 29 de julho de 2025. Aceito em 29 de julho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 - 143 /ISSN:2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100670



129

Dieser Beitrag mochte einen neuartigen Ansatz hinsichtlich der Frage, wie das Denken Johann Gottlieb
Fichtes (1762-1814) fiir die zeitgendssische transzendentale Phinomenologie fruchtbar gemacht werden kann,
vorstellen und erdrtern. Eine solche Betrachtung geht einerseits davon aus, dass die theoretische Phinomenologie
nochlebendig ist — was sich auf den ersten Blick vielleicht nicht unmittelbar erschliefit. Andererseits impliziert
sie, dass es sinnvoll ist, eine solche Verbindungslinie auf einer systematischen Ebene in Erwdgung zu ziehen.
Beide Voraussetzungen werden hier kategorisch affirmiert. Ich sehe namlich in der neueren Phinomenologie,
die aufBerhalb ihrer selbst so gut wie unbekannt ist und versucht, Transzendentalphilosophie fortzufithren
und weiter zu entwickeln, einen der interessantesten Orte fiir die zeitgendssische theoretische Philosophie.
Dabei kann vor allen Dingen dem Berliner Fichte eine hervorgehobene Rolle zugesprochen werden, auch
wenn dieser Punkt in der zeitgendssischen Debatte ebenfalls iiberaus randstindig ist. Die Begriindung jener
beiden Voraussetzungen soll im Mittelpunkt der hier anzustellenden Uberlegungen stehen.

*

Seit den 1960er Jahren hat die Phinomenologie unter dem Einfluss unter anderem von Jacques Derrida (1930-
2004) eine Neuausrichtung erfahren. Es sei betont, dass diese nicht lediglich eine Weiterfithrung klassischer
phinomenologischer Ansitze — der ,Griinderviter“ Husserl und Heidegger (aber auch Eugen Finks) — darstellt.
Esist vielmehr so, dass seit dem dritten Drittel des zwanzigsten Jahrhunderts eine neue, ,zweite’ Phanomenologie
das Licht der Welt erblickt hat. Nur sie ist noch systematisch lebendig — die ,erste’ Phinomenologie ist heutzutage
nur mehr blo Gegenstand historiographischer Untersuchungen.' Heidegger ist davon zum Teil auszunehmen,
weil er — wie das im Folgenden mehrfach deutlich werden wird — fiir die ,zweite’ Phinomenologie entscheidende,
freilich bisher zumeist ebenfalls noch unbekannte Impulse geliefert hat (wenngleich auch sein Werk gréftenteils nur
nochkommentiert oder paraphrasiert wird). Wie dem auch sei - das noch relativunbekannte Werk des in Belgien
geborenen Phinomenologen Marc Richir (1943-2015) stehtin ausgezeichnetem Mafe fiirjene Neugriindung der
Phinomenologie. Diese weist eine ganze Reihe von Ziigen und Merkmalen auf. Ich halte mich an dieser Stelle an drei
Hauptcharakteristiken, ndmlich an die Dezentrierung des Subjekts, an die Einfiihrung des Sinnbildungsprozesses
und an die Riickbindung der Phinomenologie an Grundfragen der philosophischen Tradition.

Dezentrierung des Subjekts. Husserls transzendentale Phinomenologie hatte ein transzendentales Ego
oder Ich als letztkonstituierende Instanz des erscheinenden Seienden veranschlagt. Auch Heideggers
transzendentalphilosophischer Ansatz in Sein und Zeit (1927) war mit seiner Existenzialanalytik des Daseins
in gewisser Weise noch einem Subjektivismus verhaftet, obgleich er Husserls intentionale Analytik gerade als
Gegenentwurfzu einer ichzentrierten Philosophie gefasst hat. Aber Heideggers Analysen des Seins des Daseins,
welches das ,Sein des Menschen* bezeichnet, sind mit dessen , Existenzialien” noch dezidiert auf ,menschliches
Dasein* oder auf ,menschliche Existenz“* ausgerichtet. Die neuere, ,zweite’ Phanomenologie weist den Gedanken,
eine fundierende Instanz — also eben ein konstituierendes Ego oder Dasein — zu veranschlagen, dezidiert zuriick.
Damit geht die Infragestellung der Moglichkeit einer Fundierung iiberhaupt einher — eine Infragestellung, die
keiner endgiiltigen Absage gleichkommt, die Moglichkeit der Sinnfundierung jedoch neu aufrollt und analysiert.

Hervorkehrung der konstitutiven Rolle des Sinnbildungsprozesses. Die kritische Infragestellung jeglicher
subjektiven konstituierenden Instanz stellt in der neueren Phanomenologie kein volliges Autheben derselben
dar, sondern eine Dezentrierung, welche die transzendentale Subjektivitit durch einen Prozess der Sinnbildung
ersetzt. Und dieser Sinnbildungsprozess hat seine ureigene ,Protoraumlichkeit®, die als ,transzendentales
Feld“ bezeichnet werden kann (dieser Begriff trat schon bei Fink und Sartre auf). Er ist ,anarchisch“ und

'Was nicht ausschlieft, dass im Geiste der ,ersten’ Phinomenologie weiterhin fruchtbare Ansitze entwickelt werden — zum
Beispiel in Bezug auf Psychopathologie, Kognitionswissenschaften, Asthetik usw.

*M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen, Niemeyer, 1967, S. 25. Siehe auch a. a. O, S. 11, 4S5, 57, 117, 133, 196, 212.
*M. Heidegger, Sein und Zeit, S. 51, 198, 382, 401.
*M. Heidegger, Sein und Zeit, S. 396.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



130

yateleologisch® — ihm kommt weder ein identifizierbarer Anfang noch ein Ende zu. Und er ist selbstreflexiv.
In ihm erfihrt der Gedanke einer Fundierung insofern einen Wandel, als sich keine direkte konstitutive
Wirksamkeit mehr zwischen Konstituierendem und Konstituiertem ausmachen lisst. Auf die Art, wie das
mit Fichte in Verbindung zu bringen ist, werde ich weiter unten genauer eingehen.

Riickbindung der Phinomenologie an Grundfragen der philosophischen Tradition. Die phinomenologischen Analysen
lassen sich nicht unabhingig von der Art und Weise durchfiihren, wie die Philosophen der abendlindischen
Tradition die einschldgigen philosophischen Begriffe gedacht haben. Diese kénnen nicht losgel6st von der
Geschichte der Philosophie bzw. der Ontologie betrachtet werden. Um das zu begriinden, ist der Begriff von
»Geschichte® zu kldren. Dieser offenbart zwei mégliche Gesichtspunkte. Im tiblichen Sprachgebrauch werden
mindestens drei Bedeutungen von Geschichte unterschieden: die Erzihlung eines fiktiven oder realen Geschehens;
der aus der Vergangenheit entstandene politische, soziale, kulturelle Entwicklungsprozess einer menschlichen
Gemeinschaft; die Wissenschaft, die den Ablauf dieses Prozesses untersucht. Heidegger fiihrt einen vierten,
vollig eigenen Begrift ein. Geschichte, Geschichtlichkeit, wird als Seinsverfassung des ,Geschehens” des Daseins
aufgefasst, die es an sein je schon gewesenes Sein bindet — das ist der erste angesprochene Gesichtspunkt.
Geschichte wird nicht durch geschichtsloses Dasein konstituiert, das durch seine Handlungen nach und nach
seine Geschichte aufbaute und anhéufte, sondern Dasein ist immer schon geschichtlich. Der Bezug zur Zukunft
ist davon untrennbar: Das Dasein ist seine Vergangenheit, die aus seiner Zukunft her ,geschieht”. In diesem
Geschehen - das ist der zweite Gesichtspunkt — sind Historie und Tradition fundiert. Historie und Tradition
sind gegentiber der Geschichtlichkeit des Daseins abkiinftig. Das Dasein verfillt nicht nur an die Welt, sondern
auch an die Zeit — genauer: an den abkiinftigen Modus der Zeit, den Heidegger als , Tradition” bezeichnet. Es
sei also eingeschirft: Dasein verfillt an die Welt und an die Tradition. So wie das Dasein immer schon in einer
Welt ist, so steht es auch immer bereits in einer Tradition. Bevor es sich in irgendeiner Form auf sich besinnen,
sich als , Ich” verstehen kann, ist es immer schon an sein Zeitalter und an seine ,Generation” gebunden.

Diesen Gedanken vertieft Heidegger nach Sein und Zeit in der Vorlesung Grundbegriffe der Metaphysik
von 1929/30. Dort bedeutet Riickbindung an die Tradition zum einen eine gewisse ,Befreiung” von der
Tradition und zum anderen und insbesondere auch eine ,Neuaneignung” derselben. Und dann gilt: ,Die
Befreiung von der Tradition ist Immerneuaneignung ihrer wiedererkannten Krdfte

In dieser Grauzone erscheinen mir die Riickbeziige auf die Klassische Deutsche Philosophie als die
interessantesten und fruchtbarsten. Die als ,transzendentaler Idealismus® verstandene Phinomenologie
schliefit an den Begriinder der Transzendentalphilosophie — also an Kant — an, ganz wie die Klassische
Deutsche Philosophie das auch tut. Die Nihe der Phinomenologie zur Klassischen Deutschen Philosophie
ist daher aus systematischen, viel mehr tibrigens als aus historiographischen Griinden absolut gegeben.

*

Zu den wichtigsten Errungenschaften der neueren Phinomenologie zahlt die Neubestimmung
der ,transzendental-phdnomenologischen Sphire®. Der klassischen Husserl'schen Auftassung zufolge
wird durch Epoché und Reduktion die neue Welt der ,immanenten Bewusstseinssphire” eroffnet und
zuginglich. Mit Fink wird dann deutlich (aber das ist bereits von Husserl selbst bemerkt worden), dass diese
transzendentalphdnomenologische Sphire in Wirklichkeit gespalten ist — in Immanenz und Praimmanenz,
naive und nicht naive transzendentale Sphare oder in Phinomenalitit und Praphdnomenalitit.

Die entscheidende Frage ist nun: Wie kann diese priphanomenale Sphire bestimmt, was kann in ihr
angetroffen werden? Und ist der Begrift des ,, Angetroffenwerdens® tiberhaupt angemessen? Hierfiir sind
mogliche Anleihen an Fichte hilfreich, was nicht heif3t, doktrinale Lehrstiicke einfach zu ibernehmen und

$ M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W. von Herrmann (Hsg.),
Frankfurt am Main, Klostermann, 1983, S.511.5

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



131

sozusagen vom Wissenschaftslehrer in die Phinomenologie zu transportieren. In den folgenden Betrachtungen
sollen diesbeziiglich zwei Hinsichten zum Thema gemacht werden, namlich in Bezug auf die Methode sowie
auf den genuinen Gehalt der priphanomenalen Sphire.

*

Methode. In methodischer bzw. methodologischer Hinsicht sind wiederum mehrere Aspekte zu unterscheiden.

Im § 24 von Ideen I hatte Husserl das ,Prinzip aller Prinzipien der Phanomenologie aufgestellt. Ihm zufolge
muss jede , Tatsache®, auf die sich unsere Erkenntnis bezieht, begriindet werden, und zwar so, dass ,jede originar
gebende Anschauung® hierbei ,eine Rechtsquelle der Erkenntnis“ sei. Dieses Prinzip bestimmt die Methode der
phianomenologischen ,Deskription” Dass die Phinomenologie eine Transzendentalphilosophie ist, aufSert sich auf die
konsequenteste Artund Weise dadurch, dassihre transzendentale Dimension dartiber hinaus konstruktive Aspekte in
dermethodischen Verfahrensweise geltend macht. Dabei wird jenes , Prinzip aller Prinzipien” erweitert, wenn nicht
garletztlich in Frage gestellt. Wenn die phinomenologische Deskription und insbesondere die phinomenologische
Reduktion die ,phdnomenologische Fundamentalmethode® ausmacht, heif3t das namlich nicht, dass sie sich auf
die Freilegung des Erfahrungsfeldes der transzendentalen Subjektivitit und der entsprechenden intentionalen
Implikationen beschrankt. Es ist vielmehr so, dass dieser Begriff einer ,Freilegung implizit auf bedeutsame
Charakteristiken der phinomenologischen Methode verweist, derer sich Husserl erstin den (spiten) 1920er Jahren
voll bewusst geworden ist. Niher betrachtet gilt, dass, wenn die deskriptive phanomenologische Analyse fiir die
Herausstellung der ,reell-immanenten” Gehalte des ,immanenten Bewusstseins zwar hilfreich und notwendigist,
sie sich dennoch als ungentigend erweist, wenn es darum geht, auf die Ebene der letzturspriinglich konstituierenden
Phdénomene hinabzusteigen.In der Tatist das Feld der transzendentalen Subjektivitit nicht blofS ,gegeben’, , prasent,
»gegenwirtig", sodass eine Deskription hinreichte, deren strukturelle Momente (seien diese auch nur implizit
beschreibbar) herauszustellen, sondern es verlangt nach einer Beseitigung der sie verdeckenden Hindernisse — eine
ydekonstruktive® Arbeit, die auf das verweist, was Husserl eine ,, Abbaureduktion nennt, und dem ein positives
Gegenstiick entspricht, nimlich eben eine phanomenologische , Konstruktion® Diese ist weder eine metaphysische
noch eine hypothetisch-deduktive Konstruktion und weist auch nicht lediglich , Bedingungen der Méglichkeit*
der Erfahrung auf, sondern sie stellt den Gegenstand der Untersuchung jeweils in die Spannung von phidnomenal
Gegebenem und phanomenologisch zu Konstruierendem, was durch eine , konstruktive Anschauung“ innerhalb
der angesprochenen ,transzendentalen Erfahrung” gewahrleistet wird.

Phinomenologisch konstruiert wird je dann, wenn die phanomenologische Deskription an ihre Grenzen
stof3t, wenn anschauliche Evidenz nicht zwischen verschiedenen faktisch sich darstellenden ,Grenzfakten“ eine
Entscheidung zu treffen vermag. Zwei Beispiele mogen das veranschaulichen: Ist die urspriingliche Zeitlichkeit
»objektiv“? Ist sie ,subjektiv*? Oder gehort sie einer , praobjektiven” bzw. , prasubjektiven” Dimension an? Ein
anderes Problem lautet: Ist das phdnomenologische Ich solipsistisch, also rein egologisch, oderist es intersubjektiv
konstituiert? Allein die konstruktive Analyse der urspriinglich konstituierenden Phinomene vermag Licht ins
Dunkel zu bringen. In der Phanomenologie konstruieren heif}t somit, in einer Zickzack-Bewegung von jenen
Grenzfakten in die zu konstruierende Dimension dessen hinabzusteigen, was diese Fakten erkldren kann, wobei
man sich immer an diese Fakten zu halten hat — sie ist keine fiktive, sondern eine je an das zu Konstruierende
sich haltende Konstruktion. Somit wird deutlich, was den Husserl'schen transzendentalen Idealismus etwa vom

°E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie, Husserliana I11/, K. Schuhmann (Hsg.),
Den Haag/Boston/Lancaster, M. Nijhoff, 1976, S. 51.

7E. Husserl, Cartesianische Meditationen, Husserliana I, S. Strasser (Hsg.), Den Haag, M. Nijhoff, 1950, 19732, S. 61.

¥Die von Husserlim § 44 der fiinften der Cartesianischen Meditationen entwickelte ,primordinale Reduktion® ist ein anschauliches
Beispiel fiir eine solche ,, Abbaureduktion".

°E. Fink, Phdnomenologische Werkstatt (Band 1). Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, R. Bruzina (Hg.), Freiburg/
Miinchen, Alber, 2006, S. 259.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



132

Kant’schen unterscheidet: Dank der phinomenologischen Konstruktion unternimmt Husserl, die Erkenntnis
phianomenologisch zu legitimieren — weswegen in einer konstruktiven Phinomenologie die Begriffe des
Phanomens und der Erkenntnislegitimation zusammen gedacht werden miissen.'

Der konstruktiv-phinomenologische Ansatz unterscheidet sich somit eindeutig vom Kant’schen
Transzendentalismus; was das Verhiltnis zu Fichte angeht, stehen die Dinge jedoch deutlich anders. Zwar
bezieht sich Husserl nicht explizit auf Fichte. Dem Leser und der Leserin kann aber nicht entgehen, dass von
der Wesensstruktur her die ,phdnomenologische” Konstruktion der ,genetischen” Konstruktion, wie Fichte
sie etwa in der Wissenschaftslehre von 1804/II entwickelt, sehr nahesteht. In beiden Fallen wird erst durch
die vollzogene Konstruktion selbst die der Konstruktion zugrunde liegende Regelhaftigkeit entdeckt. Der
Unterschied besteht darin, dass Fichte ein rationales System des menschlichen Geistes veranschlagt, wihrend
fir die Phinomenologie die transzendental-phdnomenologische Sphire ein ,offenes System® ausmacht.

Zu diesem Punkt ist ferner hinzuzufiigen, dass der zentrale Begrift der ,Ermoglichung® sowohl bei Fichte
als auch, unabhingig davon, bei Heidegger auftritt. Die transzendentalen Bedingungen der Mdglichkeit der
Erkenntnis werden dadurch legitimiert, dass diese sich gleichsam reflexiv ,verdoppeln®, das heif3t, dass das, was
(die Erkenntnis) moglich macht, seinerseits méglich gemacht wird — genau hierin besteht die , Erméglichung*
(als eine das Moglich-Machen auf diese Art ermdglichende).!!

Inwiefern kehrt das Motiv der Erméglichungin Heideggers eigenem Transzendentalismus wieder? Um das zu
zeigen, wende ich mich der Erméglichung in Heideggers Arbeiten aus der zweiten Halfte der zwanziger Jahre zu.

In den wichtigsten Texten aus dieser Zeit kommt der Begriff der , Ermdglichung” zweimal an entscheidender
Stelle vor. Einmal in der Beantwortung der Frage nach der (fundamental-)ontologischen Motivierung des
Aufsuchens von ,Bedingungen der Méglichkeit” — also dadurch, dass das Dasein ein ,,Sein-Kénnen“ und der
tiefliegende ontologische Motivationsgrund dieser Frage somit gleichsam in dessen ontologischer Struktur
verankert ist. Und ein zweites Mal in der Verdoppelung der Ermaglichungsstruktur — siehe hierzu Sein und Zeit,
die Grundprobleme der Phinomenologie und die Grundbegriffe der Metaphysik.

Da ich all das bereits an anderer Stelle'> behandelt habe, fasse ich mich kurz und beziehe mich lediglich
auf den § 53 von Sein und Zeit und den § 68 der Grundbegriffe der Metaphysik.

Inseinem ,existenzialen Entwurfeines eigentlichen Seins zum Tode" in Sein und Zeit stellt Heidegger zunichst
den Sinn des Seins zum Tode als ein Verhalten zur (,duf8ersten”) Moglichkeit seiner selbst heraus. Ublicherweise
zielt das Verhalten des Seins gegeniiber einer gewissen Moglichkeit darauf ab, diese zu verwirklichen. Was aber
seinen eigenen Tod angeht, kann es sich nicht um eine solche Verwirklichung handeln, da diese das Dasein des
Bodens seines Seins-zum-Tode beraubte. Wie muss also dieser ,Bezug” zu seinem Tode aufgefasst werden?
Ein eigentliches Verhalten zu seinem Tod darf nicht vor ihm fliehen oder ihn umgehen, sondern muss ihn als
Moglichkeit aushalten. Das Erwarten des Todes entspricht hier nicht dem gewohnlichen Erwarten, denn dieses
erwartet ja eine Verwirklichung einer Moglichkeit. Wie kann dann aber dieser Moglichkeitscharakter des Todes im
Verhalten zu ihm bewahrt bleiben? Heidegger antwortet: im Vorlaufen in diese Moglichkeit und zwar so, dassim
yEintauchen®in dieselbe diese Moglichkeit ,,immer grofier” wird — bis zur buchstiblichen Mafilosigkeit. Je mehr
das Dasein sie in ihrer Unverborgenheit versteht, desto mehr nihert es sich der Moglichkeit der Unméglichkeit
tiberhaupt zu existieren an. Dieses Eintauchen in den Abgrund der Méglichkeit der Unmoglichkeit macht einen

19Zur néheren Bestimmung der ,phdnomenologischen Konstruktion®, siehe v. VE. Wirklichkeitsbilder, Tiibingen, Mohr Siebeck,
2015, S. 371

" Siehe dazu den siebzehnten Vortrag der Wissenschaftslehre von 1804/11.

2A. Schnell, Hinaus. Entwiirfe zu einer phinomenologischen Metaphysik und Anthropologie, Wiirzburg, Konigshausen & Neumann,
,Orbis Phaenomenologicus (Studien), Nr. 24, 2011.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



133

eigentlichen Bezug zum Tode aus. In letzterem haben wir keinerlei Anhalt, der es uns erlaubte, ihn inirgendeiner
Weise ,darzustellen”. Worauf griindet dann aber der folgende entscheidende Satz: ,,Das Sein zum Tode als Vorlaufen
in die Moglichkeit ermaglicht allererst diese Moglichkeit und macht sie als solche frei?“!* Darauf, dass das ,Sein
zum Tode [...] Vorlaufen in ein Seinkénnen des Seienden [ist], dessen Seinsart das Vorlaufen selbst ist*.* Im Sein
zum Tode entdeckt sich das Dasein in den beiden Grundkonstitutionen seines eigenen Seins — namlich in seinem
,Moglich-Sein“ (Existenz) und seinem ,Sich-vorweg“ (Sorge). ,Das Vorlaufen erweist sich als Moglichkeit
des Verstehens des eigensten duf3ersten Seinkonnens, das heift als Moglichkeit eigentlicher Existenz.'> Um
diese These zu erhirten, muss kurz auf die konkrete Struktur dieses Vorlaufens in den Tod eingegangen werden.

Der Tod ist die eigenste Moglichkeit des Daseins. Das Sein zu dieser Moglichkeit er6ffnet dem Dasein
sein eigenstes Sein-Konnen, ,mit“ oder ,bei“ dem es ihm also um sein eigenes Sein geht. Diese ureigenste
Moglichkeit schneidet das Dasein von jeglichem Bezug ab und wirft es auf es selbst zuriick. Sie vereinzelt
das Dasein und tiberantwortet ihm sein eigenes Sein.

Diese Moglichkeit ist ,uniiberholbar®, das heifit, als letzte Moglichkeit entdeckt sie allererst all die anderen
(faktischen) Méglichkeiten als endliche und von ihr ausgehende Méglichkeiten. Das Entscheidende dabei
ist, dass das Vorlaufen sich fiir diese uniiberholbare Moglichkeit befreit. Damit ist gemeint, dass das Dasein
sichim Angesicht des (vorgelaufenen) Todes von den faktischen, es bedringenden Méglichkeiten frei macht.
Das Vorlaufen erlaubt es ihm, sich davor zu hiiten, sich ausschliefllich an diese oder jene bereits verwirklichte
Maéglichkeit zu halten und sich je aufs Neue vor seine eigenen Moglichkeiten zu stellen. SchliefSlich er6finet
das Dasein, indem es gerade in die uniiberholbare Moglichkeit vorlduft, zugleich alle faktischen Moglichkeiten.
So nimmt es sich im Ganzen vorweg, existiert als ganzes Seinkonnen. Genau darin liegt die Inmanenz des
sich je aufsich selbst zurtiickwerfenden Daseins begriindet, die dessen Ganzheits- und Endlichkeitscharakter
ausmacht und die Levinas in Totalité et infini in einem Atemzug mit Hegels Ganzheitsanspruch kritisieren wird.

Das Dasein kann sich dieser duflersten Moglichkeit aber nur dann auch gewiss sein, wenn es diese Moglichkeit
als eigenstes Sein-Konnen fiir sich selbst moglich macht. Die Tatsache, dass das Vorlaufen in den Tod die eigene
Seinsart des Daseins selbst ausmacht, birgt eine vorlaufende Ermdglichung'® der Erschlieung der Moglichkeit in
sich: ,Die Erschlossenheit der Moglichkeit griindet in der vorlaufenden Erméglichung“” Dieser Punkt ist absolut
wesentlich — Heidegger bringt dadurch namlich die Fundierung des Transzendentalismus hinsichtlich des Existenzials
des Verstehens und der Sorge als Sein des Daseins zu einem (vorliufigen) Abschluss. Das Dasein als Maglich-Sein
macht sein Moglich-Sein selbst maglich — und zwar durch eine die transzendentale Einstellung kennzeichnende
Verdoppelung dessen, was moglich macht, in eine Ermoglichung, das heif3t in die Méglichmachung dessen, was
moglich macht. Das Sein des Daseins ist durch diese Verdoppelung, durch diese Ermoglichung ausgezeichnet.

Diese erprobt Heidegger nach Sein und Zeit an mehreren Stellen in den Grundproblemen der Phdnomenologie
und den Grundbegriffen der Metaphysik. In unserem Zusammenhang ist dabei insbesondere die ,, Ermoglichung’
in der Vorlesung von 1929/1930 von Interesse.

173

als Grundbestimmung des ,Weltentwurfs

Heideggers These besteht darin, dass das Offenbarwerden des Seienden der ,Weltbildung“ entspricht.
Er behauptet niher im § 68 der Grundbegriffe, dass die Erméglichung des Daseins (zumindest zum Teil) in
dem, was er als ,Weltbildung” ansetzt, besteht, das heif}t, dass das Dasein durch letztere ermdglicht wird."®

Y Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 348; Niemeyer, S. 262.
“Ebd.
' Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 349; Niemeyer, S. 263.
16 Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 351; Niemeyer, S. 264.
7Ebd.

18 M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W. von Herrmann (Hsg.),
Frankfurt am Main, Klostermann, 1983, S. 414.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



134

Dabei spielt er implizit auf den gerade angesprochenen § 53 von Sein und Zeit an, wo diese Ermoglichung in
dem Vorlaufen in den Tod, das heif3t im Dasein selbst verankert wurde.

Heidegger nennt den einheitlichen Charakter dessen, was dieser ,Weltbildung“ Rechnung zu tragen vermag,
einen ,Entwurf*. Dieser Entwurfist nicht mehr — so wie das noch in Sein und Zeit der Fall war — ein solcher des
Sein-Konnens des Daseins, sondern, aufgrund einer grundlegenden ,Verwandlung® des Menschen, ein Weltentwurf.
Zwarist der ,Mensch’, das Dasein, weltbildend, nicht aber diese oder jene faktische konkrete' Existenz, sondern
der Mensch in seinem inneren Wesen: Dort, wo Heidegger die Natur dieses Wesens entwickelt, ist nicht mehr
vom Dasein, sondern von dem, was dieses Wesen tibersteigt, was in ihm transzendiert wird, also gerade von der
»Grundstruktur der Weltbildung*, die den ,Weltentwurf“ selbst ausmacht, die Rede.

Inwiefern konstituiert dieser ,Weltentwurf“ nun die urspriinglich einheitliche Struktur dessen, was Heidegger
das ,,Grundgeschehen” der ,Verwandlung des Menschen in sein Dasein® nennt? Heidegger antwortet auf den
vier wichtigsten Seiten der gesamten Vorlesung™ mit seiner grundlegenden Analyse des ,Entwurfs‘, der in einem
sehr engen Bezug zur ,,Erméglichung” steht. Dieser Begriff bringt eine Doppelbewegung zum Ausdruck: eine
yzentripetale” und eine ,zentrifugale“ Bewegung, deren Zentrum das Dasein qua entwerfendes selbstist. Das , Ent-*
bezeichnet eine gewisse Ent-fernung, ein Abstandnehmen. Einerseits ,entfernt sich also das Dasein von sich selbst
im Entwerfen und nimmt einen gewissen ,,Abstand“ zu sich ein. Andererseits findet zugleich ein eigentiimliches
,Zukehren“ des Daseins zu sich selbst statt — das es aber nicht zur Ruhe kommen lasst, sondern den ,,Charakter des
Enthebensin das Moglichehat"*' Auchhier werden dieser Doppelbewegung die Charakteristiken der ,Erméglichung®
zugeschrieben. Indem das Dasein auf diese Weise enthoben wird, enthebt es der Entwurf in das erméglichende
Mogliche (das heifit in das mdglich machende Mégliche). Dadurch wird deutlich, dass das Dasein im Entwurf in
einer stindigen Spannung steht, in einer Bewegung, die sich durch die wesentliche Einsicht ausdriickt, dass das
im Entwurf entworfene vor das mégliche Wirkliche zwingt, das heif3t, dass ,,der Entwurf bindet — nicht an das
Mégliche und nicht an das Wirkliche, sondern an die Erméglichung, d. h. an das, was das mégliche Wirkliche der
entworfenen Moglichkeit fiir sich von der Moglichkeit zu seiner Verwirklichung fordert > Der Weltentwurfist das
Grundgeschehen an der Wurzel jeglicher Bindung, das heift jeglicher Notwendigkeit — eine Notwendigkeit, die je
eine Moglichkeit, genauer: das, was die Moglichkeit selbst mdglich macht (also eine Ermoglichung) voraussetzt.

Durch dieses Moglichmachen des Méglichen bindet die Erméglichung das Dasein an ein mégliches
Wirkliches. In dieser Bindung agiert das Wirkliche wie eine Beschrinktheit (Heidegger sagt: wie eine
,Schranke®), die es dem Méglichen gestattet, seine Méglichkeit zu vergrofern. Diese Vergroferung wird
durch eine , Ausbreitsamkeit in ein ,,Ganzes“ ermdglicht, die sich folgendermafien darstellt: ,Der Entwurf
ist in sich erginzend im Sinne des vorwerfenden Bildens eines ,im Ganzen’, in dessen Bereich ausgebreitet
ist eine ganz bestimmte Dimension moglicher Verwirklichung. Jeder Entwurf enthebt zum Moglichen und
bringt in eins damit zuriick in die ausgebreitete Breite des von ihm her Ermoglichten.*”® Das bedeutet, dass
das Entwerfende, indem es sich bindet und ausbreitet, sich gegeniiber einem Ganzen befindet, in dem dieses
oder jenes Wirkliche als Wirkliches eines entworfenen Méglichen wirklich werden kann.

Im Entwurf geschieht also eine enthebende und bindende Ausbreitung. Zugleich offenbart sich ein
»Sichoffnen’, das als ein ,Entbergen” ein drittes strukturierendes Moment des erwihnten Grundgeschehens
ausmacht. Ein ,Sichoffnen” wovon? Nicht statisch des Moglichen, da es das Mgliche fixieren und als Mégliches
vernichten wiirde, und auch nicht des blofl Wirklichen, da auch hier das Mogliche entgleiten wiirde, sondern

Y Grundbegriffe der Metaphysik, S. 527.

* Grundbegriffe der Metaphysik, S. 527-531.
' Grundbegriffe der Metaphysik, S. 528.
2Ebd.

“Ebd.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



135

der Ermaglichung. Das Sichoffnen ist ein Sich6fInen fiir die Ermoglichung. Das Mogliche ist in seinem Wesen
nur dann seine Mglichkeit, wenn wir uns an es in dessen Erméglichung (in dem, was es méglich macht)
binden. ,Weder die Moglichkeit noch die Wirklichkeit ist Gegenstand des Entwurfs — er hat iiberhaupt keinen
Gegenstand, sondern ist das Sichdffnen fiir die Ermiglichung. In dieser ist die urspriingliche Bezogenheit von
Méglichem und Wirklichem, von Méglichkeit und Wirklichkeit tiberhaupt als solchen entborgen.**

Die Figur des Weltentwurfs bildet den kronenden Abschluss der Heidegger’schen Erprobung der
»Ermoglichung®. In ihr versammeln sich mehrere grundlegende Merkmale: der Selbstentwurf — nicht mehr
des Daseins, und auch nicht der Zeitlichkeit, sondern der Welt -, die Zuspitzung (nicht mehr auf das das
Dasein, sondern das Wirkliche Erméglichende) und die Verwirklichung (nicht mehr blo8 des Lebens, sondern
des mdglichen Wirklichen in der Welt iiberhaupt).

Dies alles steht in einem entscheidenden Zusammenhang mit dem Begriff der Kontingenz. Der Grund fiir
die Ermoglichung lisst sich nicht in einer wie auch gearteten Form der Notwendigkeit aufweisen. Die Bindung
an die Notwendigkeit ist nicht weniger kontingent als die Riickbindung der verdoppelnden Erméglichung (im
existenzialen Entwurfeines eigentlichen Seins zum Tode) an die ontologische Konstitution des Daseins, welche
Riickbindung gerade dessen Freiheit ausmacht. In den fundierenden Entwiirfen aus der Zeit um die Verdftentlichung
und Selbstkommentierung von Sein und Zeit macht der Begriff der Kontingenz den Kernpunkt der Erméglichung
aus. Das bedeutet kein Begriindungsdefizit, sondern zeugt von jener Klarsicht, die auch Fichte in seinen eigenen
Entwiirfen der Ermoglichung, wo die Kontingenz sich ebenfallsim Herzen der ,kategorischen Hypothetizitit®
einschrieb, bereits geleitet hatte (siehe hierzu etwa die Deduktion von Raum und Zeit im Grundriss von 1795),
und fiir die dann spéter auch die neuere Phinomenologie in Frankreich empfindsam sein wird.

*

Gehalt der praphdnomenalen Sphire. Eine der bemerkenswertesten und denkwiirdigsten Entdeckungen der
neuen Phinomenologie seit den 1960er Jahren besteht in der Aufweisung dessen, was Richir eine ,transzendentale
Matrize” genannt hat. Was kennzeichnet eine solche? Sie ist ein dynamisches mobiles Movens* des Logisch-
Wirklichen bzw. der Sinnbildung und das heif}t: des transzendentalen Realititsbezugs. Sie enthalt eine
Doppelbewegung, deren grundlegender Sinn darin besteht, die intentionale Korrelativitit zu begriinden. Und
sie hat je ein gnoseologisches und ein ontologisches Moment (in deren Verschrankung). Anders ausgedriickt:
Die Matrize ist kein Fundament, sondern eine mobile Instanz, die strukturellen Konfigurationen wie etwa
den , Kategorientafeln” zugrundeliegt. Fichtes Begriff-Licht-Sein-Schema in der Wissenschaftslehre von 1804/11
und seine spitere Bildlehre, die beide eng zusammengehéren, sind in meinen Augen das bedeutendste Modell
einer solchen Matrize. Soll das Licht sich dufiern, so muss der Begriff (= Bewusstsein = Phinomen) vernichtet
werden. Um vernichtet zu werden, muss es zuvorderst gesetzt sein. Zugleich mit der Vernichtung setzt sich ab
einunbegreifliches Sein. Dieses Schema durchherrscht die gesamte Wissenschaftslehre von 1804/I1, und vielleicht
dariiber hinaus. Es wird in der Bildlehre noch einmal iiberdacht und vertieft.

Auchund gerade sie kann als eine ,transzendentale Matrize” aufgefasst werden. Sie enthilt drei Momente.
Ich stiitze mich hierfiir auf die Tatsachen des Bewusstseins (1813): Die Erscheinung ,ist ein Bild, in welchem
gebildetist sie selbst als Erscheinung. Dasist sie; und darin ist ihr so ausgesprochenes formales Sein vollendet
und geschlossen. Sie hat jetzt verstanden sich: keineswegs aber hat sie verstanden das Verstehen ihrer selbst.
Weiter: Sage und denke sodann: Hier versteht sich die Erscheinung, und das ist ihr formales Sein. Versteht
sie aber, dass sie sich versteht? Nein. Du hast aber gesagt, sie versteht sich ganz und durchaus; du musst daher

* Grundbegriffe der Metaphysik, S. 529.

2 Der erste, der eine solche ,Matrize‘ kenntlich gemacht hatte, war Hegel. Im § 79 der Enzyklopidie (1830) hatte er das
Grundmovens des ,Logischen” beschrieben — mit dessen drei ,Momenten jedes Logisch-Reellen®, d. h. der abstrakten oder
verstdndigen, der dialektischen oder negativ-verniinftigen und der spekulativen oder positiv-verniinftigen Seite.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



136

auch setzen, dass sie versteht wieder ihr Verstehen. So bekommst du ein Bild (B3), von dem Bilde (B2), durch
welches die Erscheinung (B1) sich versteht [...]? Wie stellt sich also jene Matrize bei Fichte genau dar?

Zu Anfang haben wir das Phdnomen oder die Erscheinung — des Prinzips, des Absoluten, des Lebens,
Gottes — (B1). Dieses Phinomen, diese Erscheinung, ist nur moglich, insofern es/sie sich selbst erscheint.
Hieraus ergibt sich das zweite Moment: die Selbsterscheinung — des Phinomens (oder der Erscheinung) —
(B2). Diese Selbsterscheinung ist ihrerseits nur moglich — und kann sich selbst nur erscheinen —, wenn sie
sich als abbildendes Prinzip erscheint, das heif}t als Prinzip ihrer Selbsterscheinung (und dies aufgrund einer
Selbstreflexion, aufgrund eines (inneren) Sich-Reflektierens der Selbsterscheinung — ohne ein Subjekt): Darin
also besteht die Selbsterscheinung ,als“ Selbsterscheinung, als abbildendes Prinzip — das heif3t als Prinzip und
auch als (Prinzip des) Sein(s) — (B3). Dann stellt sich aber die weitere Frage, wie der dritte Bildtypus, der
eine Selbstreflexion iiber diese Selbsterscheinung darstellt und im Innern der Selbsterscheinung stattfindet,
es vermag, die (sich in B1 ausdriickende) Forderung nach der Erscheinung des Prinzips zu befriedigen.
Antwort: dadurch, dass das Prinzip (die) Selbstreflexion ist und die (in B2 stattfindende) Reflexion ,ihr*
Leben dem Leben des Prinzips verdankt. Diese Selbstreflexion — die somit das voraussetzt, was Fichte
spiter als ,Reflexibilitit” bezeichnen wird — ist keineswegs die Reflexion eines reflektierenden Subjektes,
das sich auflerhalb dessen, worauf sich seine Reflexion richtet, befinden wiirde, sondern als eine Reflexion
iiber die Selbsterscheinung ist sie Merkmal des (erscheinenden) Prinzips selbst. Die Selbsterscheinung als
Selbsterscheinung ist in fine nichts Anderes als das Prinzip (sowie das Prinzip des Seins) selbst — jedoch mit
der Einschrinkung, dass letzteres ein solches nur ist, sofern es sich auch reflektiert.

Man kann diese Matrize noch auf eine andere Weise darstellen, sofern der Akzent auf die Funktion des
Selbstverstandnisses des Bildes gelegt wird.

1.) Der erste Bildtypus st die Erscheinung des (absoluten) Seins, die ein erstes Mal mit Hilfe des ,Begriff-
Licht-Sein*Schemas erfasst wurde. Es handelt sich dabei um ein Begreifen des Originals (das heifit hier: des
Prinzips, des Absoluten, des Lichts) im Bilde — das dadurch zum Abbild desselben wird. Es beschreibt die
unterste Stufe der abbildenden Funktion, welche in einer einfachen Reproduktion im Bilde besteht. 2.) Der
lebendige Charakter des Bildes impliziert dagegen, dass es sich, weit davon entfernt nur ein einfaches Abbild zu
sein, vielmehr selbst erscheinen muss. Um also ein wirkliches Bild zu sein, muss das Bild sich auch selbst als ein
solches erscheinen. Der zweite Bildtypus hat infolgedessen eine doppelte Funktion. Er bildet das Bildbewusstsein
aus und versteht dadurch, vorausgesetzt dass er sich als (ein bloes) Bild begreift (wohingegen die Bildlehre
ja gerade darin bestehen soll, das Prinzip, das Absolute selbst, zu offenbaren), dass er sich in seinem Sein als
einfaches Bild vernichten muss. Indem das Bild sich als Bild erscheint, wird es sich im Angesicht des einzigen
absoluten Seins (= des Lichtes) bewusst, nur ein Bild zu sein. Allein unter der Bedingung, dass es sich selbst
vernichtet, kann es also abbildendes Prinzip (bzw. Prinzip des absoluten Seins) sein. Und das Bild vermag
das unbegreifliche Sein tatsichlich nur dann zu setzen, wenn es sich selbst auch ,auf ein und demselben
Schlag* vernichtet. 3.) Hieraus ergibt sich schliefilich ein dritter Bildtypus, der sich selbst nicht mehr nur
als Bild, sondern als verstehend versteht. Genauer: Er ist das alleinige Gesetz des Verstehens des Verstehens
— dies ist das ,Soll‘ insofern es sich als reflektierend versteht. Diese Reflexion ist keine einfache Spiegelung,
sondern eine innere Reflexion, d. h. das Vermdgen des Reflektierens selbst. In Fichtes Worten: Sie ist keine
Reflexivitit, sondern erfordert eine Reflexibilitit. Auf einer solchen Ebene — auf der sich Bildlichkeit und
Freiheit vermitteln lassen — 16st sich jegliche Beziehung zum Abgebildeten auf; die abbildende Funktion
verinnerlicht sich und macht sich selbst zur Imagination. Hierbei, und das ist entscheidend, ist das Original
das Prinzip des Verstehens — das Verstehen des Verstehens (dies ist es gerade, was die Reflexibilitit ausdriickt).
Und dies ist auch der Grund, weshalb der dritte Bildtypus mit dem Prinzip identisch ist.

2]. G. Fichte, Tatsachen des Bewusstseins (1813), Einleitung, SW IX, S. 409.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



137

Um zu zeigen, inwiefern Fichtes Matrize in der Tat in einem engen Bezug zum , Begriff-Licht-Sein®Schema
steht, soll sie jetzt noch auf eine dritte und letzte Weise entfaltet werden.

1.) Der entscheidende Punkt besteht darin, einzusehen, wie das Prinzip (= die Erkenntnis der Erkenntnis)
verstanden werden kann, das heif3t, wie sich die Erkenntnis als transzendentale Erkenntnis zu legitimieren
vermag. Um dies zu leisten, muss das ,Original“ (die ,Erkenntnis der Erkenntnis‘, deren Inhalt durch
das ,Begriff-Licht-Sein“-Schema geliefert wird) begriffen werden, und zwar in einem Begreifen, das eine
Vorstellung, einen Begriff, ein Bild benétigt. Und B1 ist nichts Anderes als eben ein solcher Begriff — es
ist ein blof3es ,,Abbild“ des ,Begriff-Licht-Sein“Schemas in einem Bild. Dies ist jedoch eine noch véllig
unzureichende (weil unreflektierte) Auffassung des Bildes — die einer einfachen Widerspiegelung in einer
Vorstellung gleichkommt.

2.) In einem zweiten Schritt muss es daher darum gehen, iiber das zu reflektieren, was die Beziehung
Original/Bild allererst maglich macht. Eine solche Reflexion kehrt zwei Punkte hervor: Erstens, dass das Bild
selbstverstandlich nicht das Original ist — was wiederum zu seiner Vernichtung fithren muss, da es hier ja
um das Begreifen des Originals (und nicht um das eines ,blofen” Bildes) geht (wobei dariiber hinaus diese
Vernichtung mit derjenigen des Begriffs im , Begriff-Licht-Sein“-Schema iibereinstimmt). Diese Vernichtung
fihrt nun nicht zu nichts, sondern zur Erzeugung von B2, das heifit zur Erzeugung eines Bildes, das in
einem Verstindnis des Bildes als Bild besteht und daher nichts Anderes als die Reflexion (oder vielmehr die
Selbstreflexion) des Bildes ist.

3.) Aber diese Reflexionsstufe liefert noch immer nicht das Prinzip selbst, da es noch nicht den Bereich
der Beziehung des zweiten Bildtypus zum Abgebildeten (zum Original) hinter sich gelassen hat und
folglich weiterhin in einem Abhéngigkeitsverhaltnis zu ihm steht. Das Bild kann nur dann in seinem ab- und
einbildenden Charakter verstanden werden, wenn es auch von jeder Beziehung, die es noch an etwas —
vermeintlich — ,Reales bindet, losgel6st wird. Hieraus folgt die Notwendigkeit, nunmehr B2 zu reflektieren
—was nicht mehr (wie in B2) zu einem Verstindnis des Bildes als Bild fiihrt, sondern zu B3, d. h. zur Reflexion
einer Reflexion (die keine Reflexion zweiter Potenz, sondern das Gesetz des Reflektierens selbst ist), folglich
zum Verstandnis als ,verstehenden®, zum Erkennen des Erkennens. Und dies ist nun nichts Anderes als das
gesuchte Prinzip — eben das als Erkennen des Erkennens verstandene Licht.”’

*

In der Phinomenologie wurde ihrerseits, unabhingig von Fichte, aber in enger inhaltlicher Nihe zu
seinen Ansitzen, die transzendentale Matrize entdeckt — zuerst bei Heidegger, der dafiir den bereits
angesprochenen Begriff des ,Grundgeschehens® eingefiihrt hat. Hierzu ist noch einmal auf die Grundbegriffe
der Metaphysik (1929/1930) zuriickzukommen. Das ,Grundgeschehen qua Matrize fasst das oben
Dargelegte noch einmal prignant zusammen.

Als Grundstruktur der Weltbildung ist das Grundgeschehen ein urspriinglicher ermaglichender Entwurf*® Es
hat eine ontologische und in eins eine gnoseologische Dimension. Es hat drei strukturelle Momente. 1.)
Esist ,fortnehmende Zukehr“ (was der Zweiheit von ,Vernichten“ und ,Setzen“ entspricht). Der Entwurf

¥’ Es sei betont, dass man in der vorliegenden Deduktion nicht Gefahr lauft, einer nicht enden wollenden Iteration bzw. — und
dies noch weniger — einer Regression ins Unendliche nicht entgehen zu konnen, da jedes Bild ja nicht blof eine Reflexion des
vorangegangenen Bildes ist, sondern die drei Bildtypen jedes Mal unterschiedlicher Art sind: Das erste Bild ist ein einfaches Abbild
(des Originals), das zweite eine Reflexion und das dritte das Gesetz der Reflexion (= Reflexibilitit). Mit B3 erhalten wir genau
das, was wir suchten — die Deduktion ist beendet, der Kreis geschlossen (wobei der Ausgangspunkt nicht mit dem Endpunkt
iibereinstimmt: Wir sind ja vom lediglich gesetzten Prinzip ausgegangen und schliefllich beim genetisch deduzierten Prinzip angelangt).

* M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik, S. S26f.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



138

bindet an die Erméglichung.” Er ist ein Geschehen, das Verbindlichkeit (also Notwendigkeit) entspringen lisst.
2.) ,Der Entwurfistin sich ergiinzend im Sinne des vorwerfenden Bildens eines ,im Ganzen’, in dessen Bereich
ausgebreitet ist eine ganz bestimmte Dimension mdglicher Verwirklichung®® (Dies ist das Absetzungsmoment,
dem die Modalitit der Wirklichkeit entspricht.) 3.) Und schlieflich st er ein , Sichdffnen fiir die Erméglichung” 3"
(Das entspricht dem Genetisieren sowie der Modalitit der Moglichkeit.)

Die ,Matrize“ ist also: Entspringenlassen der Verbindlichkeit in fortnehmender Zukehr (Setzen/Vernichten);
Ausbreitung der Verwirklichung durch Sicherginzen (héheres Setzen); Sichéffnen fiir die Ermoglichung
(Genetisieren).

Esist nun absolut wesentlich, sich zu veranschaulichen, dass die neuere Phinomenologie mehrfach solche
Matrizen aufgewiesen hat — namlich Derrida und Richir,** und auch Deleuze, der, wenn man sich an sein
tiberaus bedeutsames Buch Logik des Sinns hilt, auch zur neueren Phanomenologie gezahlt werden kann.*

*

Generative Matrize der Sinnbildung. Zum Abschluss soll ein Entwurf skizziert werden, der das oben Dargelegte
fir einen zeitgendssischen Ansatz innerhalb der theoretischen Phanomenologie nutzbar macht. Auch fir
die folgende eigenstindige Ausarbeitung einer transzendentalen Matrize — die als ,generative Matrize der
Sinnbildung’ bezeichnet werden soll - steht Fichte Pate.

Den Ausgangspunkt bildet der selbstreflexive Prozess der gegenseitigen Vermittlung der phinomenologischen
Grundbegriffe der Korrelation, des Sinns und der Reflexion. In einem ersten Schritt wird der Rahmen der
phinomenologischen Korrelation zum Thema gemacht. Der Name fiir dieselbe lautet bekanntermafien
yIntentionalitit”. Damit ist gemeint, dass Bewusstsein je Bewusstsein von etwas ist und umgekehrt, aber damit
aufs Engste verbunden, jedes Etwas sich in einem intentionalen Bezug befindet. Wenn nun aber wederlediglich
eine Verdoppelung des Gegebenen in einer Bewusstseinsmodalitit noch das im Grunde véllig kontingente
aktuelle Bewussthaben einer Gegebenheit gemeint sein soll, sondern vielmehr verstandlich gemacht werden
kann, wie insbesondere die Sinnbildung und die erkenntnismifiige Konstitution méglich sind, dann muss
die Grundeigenschaft dessen, was jeweils den Gegenstandsbezug herstellt, aufgewiesen werden. Eine solche
Grundeigenschaft kann in einer Heidegger’schen Terminologie als das ,horizonteréfinende In-den-Vorgriff-
Nehmen“ bezeichnet werden, dem beim spiteren Heidegger der Begrift der Er-eignung entspricht. Die
phinomenologische Korrelation stellt jede Gegebenheit von , Etwas® in einen horizontmafligen Rahmen von
Verstehenshaftigkeit. Diese kann unbewusst sein oder sonst irgendeine Modalitit von aktueller Nichtbewusstheit
implizieren. Entscheidend istlediglich, dass dem An-sich-Sein eine Perspektive entgegengesetzt wird, die das
Sein als offen fiir Bewusst-Sein erweist, wofiir auch Husserls ,signitive Intentionen stehen, selbst wenn dabei
derbeschrinkte Rahmen der , Aktintentionalitit” gemif} dem gerade Skizzierten tiberschritten werden muss.

»Ebd, S. 528.
30Ebd.
31Ebd., S. 529.

Bei Derrida stellt die ,Schrift” eine solche Matrize dar, bei Richir die transzendentale Matrize der Phinomenalisierung bzw.
das ,,Moment* des Erhabenen, siche A. Schnell, Die Entdeckung der Priphdnomenalitit, Reihe ,Zu den Sachen selbst”, Band 1,
Frankfurt am Main, Klostermann, 2025.

*1In Deleuzes Logik des Sinns sind nicht weniger als acht Matrizen zu verzeichnen, die bedeutendste ist das ,Phantasma®, A.
Schnell, Deleuze und die Phinomenologie (in Vorbereitung).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



139

Was wird nun in der Korrelation horizonteroftnend in den ,Vorgriff“ genommen? Der Vorgriff ist je
ein solcher auf Sinnerscheinung und Sinnordnung.** Sinn bezeichnet dabei je Sinnhaftigkeit als ,Sinn von®
etwas,* namlich etwas Erscheinendem. Das ist die Kehrseite davon, dass das Etwas sich in die Korrelation
einschreibt: Der Gegenstand wird nicht in seiner ,Materialitit“ verstanden, sondern als Sinn, wobei der Sinn
keine gesonderte ,Schicht ist, die dem Ansich des Objekts gegeniiberstiinde, sondern Sinn(erscheinung)
desselben. Sinnbeziiglichkeit und Erscheinungshaftigkeit verweisen je aufeinander.

Dieser gegenseitige Bezug setzt aber eine eigentiimliche (Selbst-)Reflexivitit voraus. Entscheidend ist, diese
nicht — vom Subjekt aus — als reflexiven Riickgang auf ... aufzufassen. Um hier hinein gelangen zu konnen, muss
sich die ,transzendentale Induktion® vollziehen. Diese bezeichnet im wortlichen Sinne die , Einfiithrung in die
selbstreflexive Prozessualitit der Sinnbildung. Sie erméoglicht es, die Schwelle der deskriptiven Verfahrensweise auf
eine Weise zu tiberschreiten, dass nicht mehr die Phdnomenologin die phianomenologische Analyse vollzieht,
sondern die reflexive Grenzstruktur der Phanomenalitit und das, was sie erméglicht, sich gleichsam ,,selbst”
reflektieren. So geht es um eine spezifische Performanz der phinomenologisch relevanten Reflexionsform,* die
bereitsin je eigenen Ausgestaltungen in friiheren, vor-phinomenologischen Ansitzen auftauchte (in Platons
Selbstgesprich der ,Seele®, in Spinozas Selbst-Denken des ,Gedankens®, in Hegels Selbstbewegung des
»Begriffes” usw.) und die in ihrer spezifischen Phinomenalisierung und ,Phinomenalitit” eigens zum Thema
der phdanomenologischen Analyse gemacht werden muss. Es sind drei Stufen der transzendentalen Induktion
niher zu unterscheiden. Auf der ersten Stufe wird lediglich der Ubergang zur Selbstreflexivitit vollzogen,
sie stellt sozusagen die Eingangspforte in dieselbe dar. Auf der zweiten Stufe findet die Selbstreflexion des
eingangs zuginglich Gewordenen statt. Und auf der dritten Stufe kommt es dann zur verinnerlichenden
Selbstreflexion dessen, was sich auf der zweiten Stufe ergeben hat. Jeder dieser drei Stufen entspricht dabei
also jeweils eine eigene Reflexionsform.

Die erste Grundeigenschaft der Korrelation besteht in ihrem horizonteréffnenden In-den-Vorgrift-
Nehmen. Eine erste (Selbst-)Reflexion auf dieses wird dabei gemi der vorigen Unterscheidung a.) auf die
Bewusstseinsstruktur, b.) auf die horizonteréffnende Vor(be)grifflichkeit, d. h. den Entwurf auf Sinn und c.)
auf den — zunichst allerdings inhaltslosen — Begriff der Erkenntnisverstindlichmachung gehen. Weil das eine
erste Reflexion darstellt, gelangen wir zur ersten Ebene der transzendentalen Verstindlichmachung dessen,
was Korrelation, Sinn und Reflexion und ihre gegenseitige Verflechtung méglich macht. a.) Der Subjekt-
Objekt-Korrelation liegt eine eigentiimliche Struktur zugrunde; b.) der Vorgriff auf Sinn vollzieht sich auf
der Grundlage eines Sinnentwurfs; und c.) die Verstindlichmachung der Erkenntnis entwirft zunichst einen
Begriff derselben, der dem zu suchenden Erkenntnisprinzip selbst entgegengesetzt ist. Dem folgend bricht
eine dreifache Dualitit auf: a.) die von Subjekt und Objekt, welche die originire Bewusstseinsspaltung ausmacht,
b.) von entworfenem Sinnund sich gebendem Sinn, denn auf den Sinnentwurf ,antwortet*je ein ,Sich-Geben®
von Sinn, an dem sich die ,Richtigkeit” des Entwurfs fortschreitend und anhand unaufhérlicher , Korrekturen®
verifizieren lisst, und c.) von Urbild und Abbild des Prinzips jener Verstindlichmachung der Erkenntnis.”

** ,Die intentionale Analyse stellt nicht nur vorkommende Gegebenheiten des Bewusstseins fest, sondern greift zuerst vor in die
innere Sinnordnung des Bewusstseins. Dieser Vorgriff ist das konstruktive Moment der phanomenologischen Intentionalanalyse.
Er erméglicht erst [ ... ] die vom philosophischen Problem des Bezugs von Sein und Wissen bewegte Intentionalanalytik®, E.
Fink, ,Das Problem der Phinomenologie Edmund Husserls“ (1939) in Studien zur Phinomenologie. 1930-1939. Den Haag, M.
Nijhoff, 1966, S. 205.

35 Bsist die Grundeinsicht einer intentionalen Auslegung des Bewusstseins, dass alles Bewusstseinsleben [ ... ] eine Sinneinheit
in sich trigt, die jede theoretische Erfassung des Bewusstseins leiten muss‘, ebd., S. 203.

3¢Diese duBert sich auch darin, dass sie in der Gleichsetzung der priphdnomenalen (,vor-seienden”) Sphire mit der selbstreflexiven
Struktur der Sinnbildung besteht.

* Das, worauf der Entwurf der Fassung des Erkenntnisprinzips abzielt, ist dessen ,Urbild“; das worin es zuerst — in seinem
blofen Entwurfscharakter — gefasst wird, sein ,,Abbild*.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



140

Eine zweite (Selbst-)Reflexion erdffnet dementsprechend die zweite Ebene der generativen Matrize der
Sinnbildung. Diese zweite (Selbst-)Reflexion nimmt sich nicht mehrall jene Implikationen des horizonterdffnenden
In-den-Vorgriff-Nehmens vor, sondern reflektiert die drei sich darin bekundenden Dualititen

a.) Wenn dabei zunichst der Bewusstseinsbezug selbstreflexiv betrachtet wird, d. h. wenn Bewusstsein zu
Bewusstsein von Bewusstsein wird, dann ergibt sich dadurch Selbstbewusstsein. Das bedeutet nicht, dass —
wie etwa bei Hegel — Selbstbewusstsein die ,Wahrheit“ des Bewusstseins sei und dieses jenes voraussetzte,
sondern, dass das Selbstbewusstsein sich allererst im Reflexionsprozess und in seiner Genese authellen lisst.

b.) Aus der Selbstreflexion der Dualitiit von entworfenem und sich gebendem Sinn folgt dann, dass der
Wahrheitsmafstab immer weiter hinausverlagert werden muss und sich nicht endgiiltig anlegen lisst. Dem
entspricht auch Husserls spite Einsicht, dass die sogenannten , erfiillenden Intentionen® keinen Anspruch
auf Endgiiltigkeit haben und sich ebenfalls revidieren lassen. Das betrifft eine Wahrheitsform, die man als
,hermeneutische Wahrheit“ bezeichnen kann.

c.) Schlielich wird auch das Verhiltnis von ,, Abbild“ und ,Urbild“ des Erkenntnisprinzips reflektiert. Der
zunichst entworfene leere Begrift desselben wird mit dem zu Konstruierenden in Beziehung gesetzt. Was ergibt
sich aus dieser Reflexion? Das entworfene bloffe Abbild ist nicht die Urquelle der Erkenntnisaufklirung selbst,
sondern nur ein ihr gegeniiberstehender Begriff davon. Dieser ,begreift sich in dieser Reflexion als ein blof3er
Begriff. Um zur tiefsten Quelle selbst zu gelangen, muss daher das soeben Entworfene, lediglich Vorgestellte,
sofern es nur ein solches abstraktes Abbild ist, gleichsam vernichtet werden. Dadurch wird ein neues Moment
ausgebildet: keine — im ersten Schritt unvermeidlich — projizierte blof}e Erscheinung, sondern ein genetisch
durch Vernichtung des zunichst projizierten Abbildes und Aufscheinens der urbildlichen Erkenntnisquelle
selbst erzeugtes reflexives Verfahren. Worin besteht dieses Moment — wenn es kein rein formales sein soll?
Eben im gleichzeitigen Entwerfen und Vernichten. Letzteres soll als ,,reflexive Plastizitit* bezeichnet werden.
Sie erfiillt diese zweifache Bedeutung eines entwerfenden Vernichtens bzw. eines vernichtenden Entwerfens.

Die Verfahrensweise der ,transzendentalen Induktion” kommt schliefSlich insofern in ausgezeichneter
Weise in der dritten (Selbst-)Reflexion zum Tragen, als die sich vollziehende Selbstreflexion keine Reflexion
mehr tiber ein Gegebenes, sondern verinnerlichende Selbstreflexion ist, die das urspriingliche Register der
generativen Matrize der Sinnbildung darstellt.

a.) Die verinnerlichende Selbstreflexion des Selbstbewusstseins erdffnet eine Sphire diesseits der Subjekt-
Objekt-Spaltung wie auch diesseits des reflexiven Selbstbezugs im und durch das Selbstbewusstsein — nimlich
die der genuinen Praphidnomenalitit. Es handelt sich dabei gewissermaflen um die ,,choratische Sphére® der
transzendentalen Induktion, innerhalb der jenes urtranszendentale Feld der Sinnbildung zuginglich wird,
das sich dann in zwei weiteren Hinsichten ausgestaltet.

b.) Es ergab sich aus der vorigen (Selbst-)Reflexion iiber die zweite Dualitit, jener von entworfenem und sich
gebendem Sinn, dass wir auf eine Art ,hermeneutische Wahrheit“ stieffen, der eine Absage an jegliche Form
von ,letzten Wahrheiten” innezuwohnen schien. Das trifft zu, sofern man ein vorausgesetztes Gegebenes als
Maf3stab der Erkenntnis ansetzt. Das Fehlen eines solchen Maf3stabes heif3t aber nicht, dass nicht doch ein
eigener phanomenologischer Wahrheitsbegriff nutzbar gemacht werden konnte, der sowohl die Klippe des ,naiven
Realismus® als auch die des Relativismus zu umschiffen gestattet. Einen solchen eréfinet die verinnerlichende
Selbstreflexion auf die soeben erwahnte ,hermeneutische Wahrheit“ Diese Selbstreflexion stellt nicht einen
erneuten ,Bedeutungsentwurf“ bzw. eine erneute ,Interpretation” dar, der/die in mannigfachen weiteren
Entwiirfen oder Interpretationen iiberstiegen werden kénnte, sondern sie entspricht einer phdnomenologischen,
genetisierenden , Konstruktion®. Es ist dies ein Konstruieren in das Offene der priphdnomenalen Sphire, das
nurin der Konstruktion selbst deren Triftigkeit wie auch deren eigene Gesetzmifiigkeit offenbart. Diese Sphire
der phinomenologisch-genetisierenden Konstruktivitit macht den ureigenen Begriff der ,Generativitit® bzw.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



141

Vo«

ygenerativen Wahrheit® aus. Als ihre Beispiele seien genannt: Platons , exaiphnés” als Umschlagspunkt von Ruhe
und Bewegtsein im Parmenides; Fichtes Idee einer ,genetischen Konstruktion® in der Wissenschaftslehre von 1804/
IT; Hegels ,,absolutes Wissen am Ende der Phinomenologie des Geistes; Heideggers Analyse des Vorlaufens in
die ,Moglichkeit als die der Unméglichkeit der Existenz tiberhaupt®, die allererst jede existenzielle Méglichkeit
fiir das menschliche Dasein erdffnet (im § 53 von Sein und Zeit); Husserls phinomenologische Konstruktion
des ,Urprozesses” der urspriinglichen phanomenologischen Zeitlichkeit in den Bernauer Manuskripten.

c.) Auch der selbstreflexive Nachvollzug der Urquelle der Erkenntnisaufklirung macht schliefSlich diese dritte
verinnerlichende Selbstreflexion notwendig. Das sich aus der bisher vollzogenen Selbstreflexion Ergebende verweist
aufeine zweifache entgegengesetzte vorsubjektive und plastische’, Tétigkeit’ eines Setzens und Vernichtens. Diese ist
selbstverstindlich keine rein mechanische  Tétigkeit, sondern ldsst sich in jener verinnerlichenden Selbstreflexion
erfassen. Jedes Auftheben ist ein Aufheben eines zunichst Gesetzten — und daher ein von ihm Abhingiges. Die
zweite (aus)bildende Vollzugsweise hatte sich daraus ergeben, dass das blo8e Abbild sich als ein solches begriff
und infolgedessen vernichtete. Die jetzt vollzogene verinnerlichende Reflexion geht noch einen Schritt weiter. Sie
begreift sich nicht blof als reflektierende, sondern erschlief8t das Reflektieren in seiner ReflexionsgesetzmaifSigkeit.
Letztere Reflexion besteht im oben bereits bei Heidegger ausfiihrlich auseinandergelegten , Ermdglichen”, d. h.in
einer eigenartigen Verdoppelung, die das Transzendentale originar bestimmt und das Méglich-Machen reflexivals
Moglich-Machen des Moglich-Machens selbst durchsichtig macht — im vorliegenden Fall: die reflexive Plastizitit,
deren Selbstreflexion nichts Anderes als die Erméglichung ergibt. Diese Reflexionsgesetzlichkeit driickt zudem -
zusammen mit der Verstehensermdglichung qua transzendentaler Reflexibilitit — eine auf diese selbst bezogene
Seinserméglichung qua transzendierender Reflexibilitit aus. Die ermdglichende Verdoppelung ist ebenfalls
eine produktiv-erzeugende Vernichtung, gleichsam eine , Plastizitit hoherer Ordnung’, die man als ,reflexible
Plastizitit” auffassen kann — eine Vernichtungjeder erfahrbaren Positivitit eines Bedingenden und Erzeugung dieses
Bedingenden selbst einerseits und eines hieraus hervorgehenden ontologischen ,Uberschusses” andererseits.
Dieser bietet dem Erzeugten, d. h. der gesuchten Grundlage der Verstindnisaufklirung, seine Seinsgrundlage.*®
Das wurde schon von Hegel aufgedeckt — und zwar im ersten Unterabschnitt des ersten Kapitels des ersten
Abschnittes des ersten Buchs der Groflen Logik (,,Sein”), sofern jener im Zusammenhang mit dem Ende des
Vorbegriffs des ersten Teils der Kleinen Logik (§ 78) betrachtet wird — nur mit dem Unterschied, dass ein , reines
Sein® durch den freien Entschluss, ,rein denken zu wollen®, lediglich beansprucht wird. Selbstverstindlich wird
diese faktische Aufstellung in der weiteren Folge der Logik genetisiert — aber diese Genetisierung ist anderer Art
alsin der generativen transzendentalen Phinomenologie, da es sich in letzterer um ein ,offenes System* (Fink)
handelt, das von keiner dialektischen Methode beherrscht wird.

Die generative Matrize der Sinnbildung beschrinkt sich nicht auf einzig und allein postulierte Erkenntnisformen,
wie das etwa im Kantischen Transzendentalismus der Fall ist, sondern bringt das reflexible ,Grundprinzip”
der Ermoglichung des Verstehens zum Ausdruck (transzendentale Reflexibilitit); und in eins damit offenbart
sich jene Seinsgrundlage, die das Seinsfundament jeder Sinnerscheinung ausmacht (transzendierende
Reflexibilitit). Denn ,sich reflektierendes Reflektieren” oder ,Sich-Erfassen als Sich-Erfassen” heift nicht,
dass einfach ein wiederholter (Reflexions-)Akt vorliegt, sondern dass im energischen (reflexiblen) Sich-
Erfassen der Reflexion Sein hervorspringt.* Sein ist Reflexion der Reflexion — aber nicht im Sinne einer
verstandesmifigen Riickbindung oder Zuriickwendung auf Reflexion, sondern als ,reflexible“ (Fichte), d. h.
die Reflexionsgesetzlichkeit zum Vorschein bringende und das Sein selbst allererst herausspringen lassende
Reflexion. Dieses Seinist ,Grund* aller Realitit;* es ist nicht vorgingig gegeben oder vorausgesetzt, sondern
genetisch konstruierter, reflexibel genetisierter ,Triger der Realitit".

%¥Diese beiden Erzeugungsverfahren kommen der ,transzendentalen Reflexibilitit“ und der ,transzendierenden Reflexibilitat*
gleich, siehe dazu Wirklichkeitsbilder, S. 1031f.

% Siehe die Fichte’sche ,Attention der Attention® im Privatissimum von 1803 (sechste Vorlesung).

# Das hierfir in Wirklichkeit noch ein ,phinomenologisches ,Theion™ erforderlich ist, habe ich in der letzten Vorlesung von
Die Entdeckung der Praphdnomenalitit, op. cit., zu zeigen versucht.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



142

Mit der transzendentalen Figur der ,Ermoglichung® und der transzendentalen ,Matrize“ wurden - iiber
methodologische Aspekte, die etwa den Status der , Konstruktion® betreffen, hinaus — zwei wesentliche Elemente
unter die Lupe genommen, welche Berithrungspunkte zwischen Fichte und der neueren Phianomenologie,
sofern diese bedeutsame Einsichten Heideggers aufnimmt und weiterdenkt, sichtbar machen. Ein weiterer,
ganz wesentlicher Punkt betrifft — auf der ontologischen Ebene — den Status des Scheins qua ,Simulacrum*®
(Barthes, Derrida, Deleuze, Richir) auf der einen und Fichtes Auffassung der ,Erscheinung der Erscheinung®
(in der Wissenschaftslehre von 1804/I1)*' auf der anderen Seite. Mit der Klarung dieses Verhiltnisses wiirde
die Problematik des Bezugs von Sein und Erscheinung bzw. Schein auf eine véllig neue Stufe erhoben. Dies
auseinanderzulegen bedarf jedoch weitliufigen Ausfithrungen, die den Rahmen des hier Abgehandelten
deutlich sprengen. Es muss daher einer anderen Untersuchung vorbehalten bleiben, um so ein weiteres
wichtiges Forschungsdesiderat zu erfiillen.

* A. Schnell, Die Erscheinung der Erscheinung. ]. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 — Zweiter Zyklus, Frankfurt am Main,
Klostermann, 2023.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



143

Literaturverzeichnis:

Fichte, J. G. Tatsachen des Bewusstseins (1813). In: Sdamtliche Werke. Berlin: Walter de Gruyter (Hg.
Immanuel Hermann Fichte), 1834-1846.

Wissenschaftslehre von 1804/11. In: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1962-2004, Hg. Reinhard Lauth.

Fink, E. ,Das Problem der Phinomenologie Edmund Husserls“ (1939). In: Studien zur Phinomenologie.
1930-1939. Den Haag, M. Nijhoff, 1966

Phiinomenologische Werkstatt (Band 1). Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, R.
Bruzina (Hg.), Freiburg/Miinchen, Alber, 2006.

Heidegger, M. Sein und Zeit, Tubingen, Niemeyer, 1967.

Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W.von Herrmann
(Hsg.), Frankfurt am Main, Klostermann, 1983.

Husserl, E. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phianomenologischen Philosophie, Husserliana I11/, K.
Schuhmann (Hsg.), Den Haag/Boston/Lancaster, M. Nijhoff, 1976.

Cartesianische Meditationen, Husserliana I, S. Strasser (Hsg.), Den Haag, M. Nijhoff, 1950, 1973.

Schnell, A. Hinaus. Entwiirfe zu einer phinomenologischen Metaphysik und Anthropologie, Wiirzburg,
Kénigshausen & Neumann, ,Orbis Phaenomenologicus (Studien)*, Nr. 24, 2011.

Wirklichkeitsbilder, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2015.

Die Erscheinung der Erscheinung. J. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 — Zweiter Zyklus, Frankfurt
am Main, Klostermann, 2023.

Die Entdeckung der Priphdnomenalitit. Reihe ,Zu den Sachen selbst®, Band 1, Frankfurt am
Main, Klostermann, 20235.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



