
Divers@ Revista Eletrônica Interdisciplinar 

Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025. 

ISSN 1983-8921 

doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

A Divers@! está licenciada com a Licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

INFÂNCIA QUILOMBOLA E SABERES ANCESTRAIS: MEMÓRIAS DE CUIDADO 

E RESISTÊNCIA NO QUILOMBO JOÃO SURÁ 

 

QUILOMBOLA CHILDHOOD AND ANCESTRAL KNOWLEDGE 

 

Carla Fernanda Galvão Pereira1 

Carolina dos Anjos Borba 2 

 

Resumo 

Este artigo propõe uma análise das práticas tradicionais de cuidado com a infância no Quilombo 

João Surá, localizado no Paraná, a partir de memórias pessoais e entrevistas com anciões da 

comunidade. Com base em uma abordagem qualitativa e etnográfica, investigam-se os saberes 

populares transmitidos oralmente por benzedeiras, curandeiros e lideranças quilombolas, que, diante 

da ausência histórica do Estado, assumiram o protagonismo no cuidado com a saúde infantil por 

meio de ervas medicinais e rituais de proteção. O trabalho ancora-se nos referenciais teóricos da 

pedagogia da ancestralidade, da educação do campo e da saúde popular para evidenciar como essas 

práticas constituem formas de resistência, pedagogias do cuidado e estratégias de sobrevivência 

coletiva. Destaca-se o papel das mulheres e da oralidade na perpetuação desses conhecimentos, 

demonstrando que tais saberes integram um sistema educativo profundo, articulado à relação com o 

território e à memória ancestral. 

 

Palavras-chave: Quilombos; Saúde popular; Ancestralidade; Ervas medicinais. 

 

  

 
1Dossiê: Artigo Original: Recebido em 15/06/2025 – Aprovado em 27/11/2025 – Publicado em: 19/12/2025 (previsão) 

Doutoranda em Meio Ambiente e Desenvolvimento, Curitiba, Paraná, Brasil. e-mail: quilombolacarla@gmail.com ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-6673-3109 
2 Doutora em Desenvolvimento Rural, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, Paraná, Brasil. e-mail: 

carolzinhadosanjos@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3690-9411 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068
mailto:quilombolacarla@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6673-3109
mailto:carolzinhadosanjos@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3690-9411


 

 
 

 

 Infância quilombola e saberes ancestrais 2 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

Abstract 

This article explores child care practices in the João Surá Quilombo, with a focus on ancestral 

knowledge orally transmitted by elders and quilombola leaders. Drawing from a personal childhood 

memory and interviews with community members, it discusses the role of medicinal herbs, 

traditional healers (benzedores), and women as guardians of traditional knowledge. The research 

highlights how, in contexts of state neglect, ancestral practices become forms of resistance and 

ensure children's survival. Additionally, it reflects on educational processes that occur outside of 

formal schooling, rooted in ancestry, oral tradition, and the community's connection to its territory. 

 

Keywords: Quilombos; Medicinal herbs; Orality; Resistance. 

 

.

1 Introdução 

 

 A infância quilombola é marcada por uma teia complexa de relações entre território, 

memória, espiritualidade e práticas comunitárias de cuidado. No Quilombo João Surá, 

localizado no Vale do Ribeira paranaense, os saberes sobre ervas medicinais e os modos 

tradicionais de cuidar das crianças se constituem como expressões vivas da ancestralidade e da 

resistência frente às violências históricas impostas pelo racismo ambiental e pelas políticas de 

negação de direitos. Neste contexto, compreender a infância exige deslocar o olhar para além 

das categorias ocidentais e hegemônicas, valorizando os conhecimentos produzidos nos 

próprios territórios quilombolas e suas formas singulares de educação, proteção e cura. 

A pesquisa parte do reconhecimento da riqueza epistêmica presente nas práticas das 

mulheres anciãs do quilombo, que por meio da oralidade, do uso de plantas medicinais e dos 

rituais cotidianos, transmitem às novas gerações saberes ancestrais profundamente conectados 

ao território. Esses saberes, muitas vezes desconsiderados pelas ciências formais, encontram 

respaldo nas contribuições de autores e autoras que defendem a legitimidade das epistemologias 

construídas fora dos espaços hegemônicos de produção do conhecimento. 

Segundo Bispo dos Santos (2015), os quilombolas constroem seus próprios "troncos de 

saberes" a partir da interação entre o território, a ancestralidade e a experiência coletiva. Ele 

afirma que "a re-existência é um projeto político, cultural e civilizatório em que os povos do 

campo, das águas e das florestas se afirmam a partir de suas próprias formas de ser, saber e 

fazer" (Bispo dos Santos, 2015, p. 40). 

Nessa mesma direção, Paulo Freire (1996) propõe uma pedagogia que valoriza os 

saberes populares e o diálogo entre educadores e educandos. Para ele, “ensinar não é transferir 

conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua própria produção ou a sua construção” 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068


 Pereira e Borba 3 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

(Freire, 1996, p. 47), o que implica reconhecer o valor dos conhecimentos comunitários e 

ancestrais no processo de formação das crianças quilombolas. 

Roseli Caldart (2004) defende que a Educação do Campo deve estar comprometida com 

os modos de vida dos povos que vivem no e do campo. Para a autora, "a escola precisa dialogar 

com o território, reconhecendo-o como espaço de produção de saberes e identidade" (caldart, 

2004, p. 68), o que se conecta diretamente às práticas educativas presentes nos cuidados 

tradicionais com a infância quilombola. 

A partir de uma perspectiva latino-americana e insurgente, Catherine Walsh (2009) 

defende a valorização das “epistemologias outras”, construídas por sujeitos e coletividades que 

foram historicamente silenciados. Para a autora, trata-se de “epistemologias enraizadas na vida, 

nas lutas e nas espiritualidades dos povos, que desafiam os paradigmas da modernidade 

ocidental” (Walsh, 2009, p. 19). 

Complementarmente, a Teoria da Complexidade de Edgar Morin (2002) contribui para 

compreender a infância quilombola em sua totalidade, articulando dimensões biológicas, 

culturais, espirituais, afetivas e ecológicas. Como afirma o autor, “a complexidade é a tecedura 

de inseparabilidades” (Morin, 2002, p. 34), o que exige abordagens que integrem os diversos 

saberes que constituem o cuidado tradicional com a infância. 

Com base nesses referenciais, a pesquisa que ora se apresenta propõe uma escuta atenta 

às memórias de cuidado narradas por mulheres quilombolas, com o objetivo de compreender 

como os saberes ancestrais moldam a experiência da infância e se constituem como práticas de 

resistência no território do Quilombo João Surá. 

Este artigo nasce de uma memória pessoal vivida na infância, quando, após diversos 

tratamentos médicos ineficazes, a cura de uma doença de pele foi alcançada por meio de um 

benzimento e do uso de ervas tradicionais, num processo guiado por anciões da comunidade e 

por práticas ancestrais. A partir desta experiência, e com base em entrevistas realizadas com 

lideranças quilombolas e guardiões de saberes do território, buscou-se compreender como os 

processos educativos e os saberes tradicionais contribuem para o cuidado das crianças e a 

construção de uma infância quilombola resistente. 

Nosso objetivo é analisar, sob a perspectiva da educação do campo e das epistemologias 

do sul, como os saberes populares e a memória coletiva estruturam uma pedagogia do cuidado 

que resiste à colonialidade do saber e do ser (Quijano, 2005; Santos, 2010). Para isso, damos 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068


 Infância quilombola e saberes ancestrais 4 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

centralidade à oralidade, à transmissão intergeracional dos saberes e à relação com o território 

como elementos estruturantes das práticas de cuidado no quilombo. 

Além disso, problematizamos a ausência histórica de políticas públicas adequadas para 

esses territórios e a maneira como as comunidades desenvolveram formas autônomas e 

solidárias de garantir a saúde e a vida das suas crianças. A análise aqui proposta busca contribuir 

para a valorização e visibilidade dos saberes quilombolas como patrimônio imaterial e 

estratégico para as lutas contemporâneas por reconhecimento e justiça social. 

 

 

2 Metodologia 

 

 A presente pesquisa adota uma abordagem qualitativa, com ênfase na escuta de 

memórias, práticas e saberes tradicionais relacionados aos cuidados infantis no Quilombo João 

Surá. O estudo foi realizado por meio de um trabalho de campo baseado na convivência e no 

diálogo com os moradores da comunidade, priorizando os relatos orais de anciãos, benzedores, 

curandeiras e lideranças locais. 

Foram realizadas entrevistas semiestruturadas, rodas de conversa e observações 

participantes, registradas em diário de campo, gravações de áudio e fotografias, respeitando os 

princípios éticos da pesquisa social e o consentimento livre e esclarecido dos participantes. A 

escolha por métodos que valorizam a oralidade e o vínculo afetivo se justifica pela centralidade 

desses elementos nas formas de transmissão de conhecimento no contexto quilombola. 

A pesquisadora, por pertencer à comunidade, assumiu uma postura de escuta 

comprometida, onde o envolvimento pessoal não compromete a análise, mas sim fortalece a 

compreensão situada das experiências compartilhadas. Esse posicionamento metodológico 

busca romper com distanciamentos artificiais e reconhecer a legitimidade dos saberes locais, 

promovendo uma produção de conhecimento comprometida com a realidade da comunidade. 

Os dados foram organizados a partir da análise temática (Braun; Clarke, 2006), com 

categorias construídas com base nas narrativas sobre cuidados com a infância, uso de ervas 

medicinais, papel dos mais velhos, e estratégias de sobrevivência em contextos de ausência do 

Estado. A triangulação entre os relatos orais, o diário de campo e os registros fotográficos 

permitiu uma análise mais aprofundada sobre as práticas e significados do cuidado comunitário 

com as crianças. 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068


 Pereira e Borba 5 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

A metodologia da pesquisa também se inspira nos princípios da Nova Cartografia Social 

dos Povos e Comunidades Tradicionais, que reconhece os territórios como espaços vivos de 

saberes, práticas de resistência e organização comunitária. 

 

 

3 Resultados e discussão 

 

Os resultados deste estudo revelam que a infância quilombola no território de João Surá 

é marcada por práticas ancestrais de cuidado profundamente enraizadas na oralidade e na 

relação com a natureza. Em um contexto de ausência histórica de políticas públicas essenciais, 

como saúde e saneamento básico, a comunidade desenvolveu formas próprias de proteção à 

infância, a partir do uso de ervas medicinais e dos saberes transmitidos entre as gerações. 

Os relatos de anciãos como o Sr. João Martins, de 60 anos, e as senhoras Delfina e 

Dalila, com mais de 80 anos, evidenciam que o cuidado com as crianças era e continua sendo 

uma responsabilidade coletiva, exercida especialmente pelas mulheres, curandeiras e 

benzedores. As práticas de cura envolviam a preparação de chás, garrafadas, banhos e 

benzimentos, sempre considerando o ciclo da lua, a idade da criança e a época do ano.  

Espécies como hortelã, carqueja, erva-doce, quina, poejo, arruda, guiné e até partes de 

animais, como o chifre bovino, são mencionadas como elementos fundamentais para o 

tratamento de doenças infantis como diarreia, lombrigas, gripes e sustos. 

Durante o processo de entrevistas, os mais velhos compartilharam memórias de sua 

infância, revelando como sobreviveram em um tempo em que não havia médicos nem acesso à 

educação formal na região. Muitos relatos chamaram minha atenção, especialmente os que 

envolvem o uso de ervas medicinais. Era comum que os anciãos narrassem ter aprendido sobre 

as plantas com suas mães, pais e avós. Ainda que não tenham passado por um processo de 

letramento formal, a oralidade emergiu como um dos principais dispositivos de transmissão dos 

saberes relacionados ao cuidado com a infância. 

O objetivo aqui não é avaliar os princípios ativos das plantas ou comprovar 

cientificamente sua eficácia, mas compreender como, por meio da ancestralidade, os recursos 

do território foram fundamentais para o desenvolvimento das crianças, desde o nascimento até 

as fases posteriores da vida. Trata-se de reconhecer os saberes transmitidos pela oralidade como 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068


 Infância quilombola e saberes ancestrais 6 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

processos educativos legítimos, que integram práticas de cuidado enraizadas no cotidiano das 

famílias quilombolas. 

Entende-se que, no âmbito familiar, o adulto — especialmente as mulheres — assume 

a responsabilidade pela saúde, educação e bem-estar das crianças. No contexto quilombola, isso 

inclui também a transmissão de práticas de resistência e pertencimento ao território. Por isso, a 

ancestralidade é destacada: ao lembrar e respeitar os antepassados, honramos aqueles e aquelas 

que nos ensinaram, desde a infância, a valorizar os modos de vida que sustentaram a 

comunidade por gerações. O respeito se manifesta no reconhecimento do tempo e da sabedoria 

que dedicaram à formação das crianças, ajudando-as a compreender o território como lugar de 

vida e resistência. 

As entrevistas também evidenciaram o quanto a comunidade desenvolve estratégias 

próprias de cuidado e sobrevivência. Há cerca de 50 anos, o acesso a serviços de saúde e 

educação era inexistente. Nesse contexto, os quilombolas precisaram se organizar 

coletivamente para garantir a continuidade da vida. 

As memórias compartilhadas revelam que os cuidados infantis eram, e muitas vezes 

ainda são, sustentados pelo uso de ervas medicinais. As mulheres, em especial, são as guardiãs 

desses conhecimentos, fundamentais no momento do parto e nos cuidados com a criança nos 

primeiros anos de vida. Quando o nascimento se aproxima, elas sabem como agir para proteger 

e apoiar tanto a mãe quanto o bebê. 

Um exemplo significativo é o do senhor João Martins de Andrade, trabalhador no 

Parque das Lauráceas, profundo conhecedor do território. Ele reconhece com facilidade as ervas 

medicinais e, por meio da oralidade, identifica aquelas usadas tradicionalmente para cuidar da 

saúde das crianças. Seu saber é parte viva dessa herança coletiva, que se mantém ativa mesmo 

diante das transformações do tempo. 

Sr. João Martins: Então a carqueja é bom para cozinhar e lavar a perna da criança 

quando está assim andando. Isso tem aqui, tem tanto aqui na comunidade, também 

onde trabalho, tem lá subindo a serra. O alho assado é bom para criança que está com 

problema de gripe. Às vezes, até mesmo a criança está com outros tipos de doença. 

Que é problema do antigo a falta de ar, né? Dá para dar o alho para criança. Nós 

queimávamos antigamente o alho no fogo para dar quando as crianças estavam 

assustadas também. Queimava lá no prato, botava água e dava para beber. Também é 

para dor de barriga. Pega ele, torra ele no fogo e bota na água; e dá para criança beber. 

Outro remédio para criança também é a erva-doce. São tudo remédios para criança. 

Quando a criança está lombrigada, passava no melado. A quina é para tirar a gripe da 

criança, vai aliviar… outro também mais forte, é o de hortelã. De criança, também a 

mãe cozinhava a hortelã com a rapadura e dava para nós comermos, isso quando 

estávamos com as lombrigas. (João Martins de Andrade Pereira, 60 anos, 2023). 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068


 Pereira e Borba 7 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

A carqueja, alho, quina, hortelã e erva-doce são reconhecidas como ervas de uso infantil 

na comunidade, principalmente por sua ação no combate aos parasitas intestinais — chamados 

popularmente de “lombrigas” — que acometiam com frequência as crianças. Essas plantas 

permanecem na memória coletiva como recursos fundamentais em um contexto marcado pela 

ausência histórica, e ainda atual, de saneamento básico. Diante da precariedade das políticas 

públicas de saúde, as famílias recorriam (e ainda recorrem) às práticas tradicionais: o uso de 

ervas medicinais aliado aos saberes dos benzedores e curandeiros. 

A senhora Delfina, com 84 anos, é atualmente a mulher mais idosa do Quilombo João 

Surá. Ela conta que só foi atendida por um médico pela primeira vez quando já era casada, por 

volta dos 20 anos. Em seu relato, descreve os cuidados com as crianças na comunidade e destaca 

a importância dos curandeiros e benzedeiras como figuras centrais na cura das doenças infantis. 

Seus relatos também revelam um passado marcado por altos índices de mortalidade infantil, 

reforçando o papel essencial das práticas de cuidado comunitário e da medicina ancestral como 

formas de resistência e sobrevivência. 

Sra. Delfina de Matos: Morria criança, assim do nada. Eu mesma tenho duas crianças 

mortas, casal de filhos meus. A menina mais velha que é a tia, mas é mais velha, tem 

de ser assim… essa foi a primeira que tive. Deu uma diarreia na criança e vômito. 

Mas não teve remédio que curasse. Nessa época era um curador, por nome de João 

Cardoso. A criança que ele podia curar, ela curava mesmo. As ervas que ele fazia… 

mas tinha de morrer mesmo quando não tinha recurso, tinha dia que fazia remédio a 

noite inteira para essas crianças. Puxada de pé, de tudo quanto é coisa. Eu fazia na 

perna da criança, mas a bicha estava demais, subiu para forro, que eles diziam sabe? 

Diz que se as bichas subirem do forro da criança, daí a criança não tem como 

sobreviver. É complicado. Carla do céu! As coisas de antigamente eram muito 

difíceis. [...] Também as crianças que tinham de sobreviver, era o velho Cardoso… 

ele dava o remédio e curava. E ele fez muito remédio. Eu mesma tenho foto. Nós 

somos sete irmãos, mas de nós, nos criamos só três, quatro crianças. Nós éramos em 

sete, morreu quatro irmãozinhos meus, tudo pequeno. A menina que estava com oito 

anos, essa morreu de sarampo. Agora os outros três que morreram, eu não sei do que 

deu, nem dos primeiros irmãos, né? Foram os primeiros irmãos meus que ficaram 

doentes e não dava tempo de nada, já morria. Já morria. E a minha irmã que é após de 

mim, veio ela. Daí, ela deu sarampo depois que ela estava com oito anos, já deu 

sarampo. Aí recolheu o sarampo, não estourou no corpo. A menina veio. Foi de uma 

noite para outra, de dia ela morreu. (Delfina de Matos, 84 anos, 2023). 

A Sra. Dalila tem 83 anos, é nascida no Quilombo de Porto Velho e é conhecida pelos 

moradores dos quilombos como benzedora de crianças. Atualmente ela mora na Praia do Peixe, 

próximo ao Quilombo de João Surá, e ainda hoje ajuda crianças de diversas comunidades com 

seus benzimentos e receitas com ervas medicinais. 

Dalila: Puxa pé, faz com mel… quando a criança está assustada, minha mãe fazia 

assim, quando meus irmãos se assustavam, ela pegava um pouquinho de pólvora preta, 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068


 Infância quilombola e saberes ancestrais 8 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

ponhava em uma caneca, nessas canequinhas de frangate, caneca de vidro é perigoso 

quebrar, pegava e levava a criança perto ali e pegava a brasa e ponhava naquele 

pouquinho de pólvora, e aquela pólvora explodia ali, fazia fuuuu! Disque é bom né, e 

aí ela fazia o chazinho da hortelã, com poejo, com erva-de-santa-maria, misturava na 

pólvora e dava para a criança beber, para susto né?! 

A hegemonia da medicina tradicional ocidental, centrada no tratamento de doenças com 

base científica e farmacológica, tem contribuído para a desvalorização dos saberes populares 

sobre ervas medicinais, o que leva, progressivamente, à sua invisibilização e esquecimento. 

Muitas dessas ervas, antes amplamente utilizadas no cotidiano das comunidades, tornaram-se 

escassas, especialmente aquelas que crescem em matas virgens e exigem condições ambientais 

específicas. Com a desterritorialização provocada por políticas de conservação ambiental — 

como a criação de unidades de conservação, a exemplo do Parque das Lauráceas —, o acesso 

a esses espaços naturais foi restringido por legislações que desconsideram o modo de vida 

tradicional e os usos ancestrais do território. 

Diferentemente de uma interpretação homogênea, a Questão Agrária dos quilombos no 

Brasil é marcada por trajetórias e conflitos específicos — como demonstram Alcântara (MA), 

Paiol de Telha (PR) e a Família Xavier (PR) — que definem, em cada caso, as possibilidades 

de permanência territorial e reprodução sociocultural do grupo. No Vale do Ribeira, esse 

processo foi profundamente impactado pela criação de unidades de conservação de proteção 

integral, especialmente o Parque Estadual das Lauráceas, instituído conforme as diretrizes do 

Sistema Nacional de Unidades de Conservação (SNUC, Lei n.º 9.985/2000). Ao enquadrar o 

território tradicional na categoria “Parque”, o Estado impôs um regime jurídico que proíbe a 

presença humana residente, a coleta de recursos naturais e as práticas extrativistas, restringindo 

o acesso às áreas de mata onde se encontravam diversas ervas medicinais fundamentais aos 

cuidados infantis. Esse processo produz o que Haesbaert (2004) conceitua como 

desterritorialização, não apenas como perda espacial, mas como a ruptura das relações 

simbólicas, materiais e socioculturais que sustentam a vida comunitária. Desse modo, mais do 

que “políticas de conservação ambiental” em sentido amplo, trata-se de uma forma específica 

de criação de unidades de proteção integral que ignora os usos ancestrais do território e provoca 

apagamento de saberes, interrupção de práticas educativas tradicionais e fragilização da 

autonomia comunitária. 

 

 

 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068


 Pereira e Borba 9 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

4 Considerações finais 

 

 As memórias de cuidado compartilhadas pelas mulheres do Quilombo João Surá 

revelam não apenas práticas de cura e proteção das infâncias, mas modos próprios de existência 

profundamente enraizados no território e na ancestralidade. O uso das ervas medicinais, os 

rituais de benzimento, os cantos e narrativas que atravessam gerações constituem um sistema 

de saberes que resiste ao apagamento histórico e epistemológico promovido pelo racismo 

ambiental e pelas estruturas coloniais ainda presentes nas políticas públicas. 

A escuta das anciãs possibilitou reconhecer que a infância quilombola não é dissociada 

da coletividade, da espiritualidade e da natureza. Ao contrário, está entrelaçada a um projeto de 

vida que envolve reciprocidade, oralidade e pertencimento. As práticas de cuidado tradicional, 

nesse sentido, são atos políticos e pedagógicos que expressam a continuidade dos saberes 

quilombolas e sua capacidade de (re)existir frente às adversidades. 

Os referenciais teóricos que embasaram este estudo – como os saberes insurgentes 

discutidos por Bispo dos Santos, a pedagogia libertadora de Paulo Freire, a educação 

comprometida com o território proposta por Caldart e Haesbaert, as epistemologias outras 

defendidas por Katherine Walsh e a Teoria da Complexidade de Edgar Morin – contribuíram 

para compreender que não se trata apenas de recuperar práticas do passado, mas de valorizar 

formas vivas e atuais de produzir conhecimento a partir da experiência comunitária. 

Assim, reafirma-se a importância de uma educação comprometida com o 

reconhecimento das infâncias quilombolas em sua pluralidade, com políticas públicas que 

respeitem e fortaleçam os saberes ancestrais, e com a criação de espaços de escuta e diálogo 

intercultural. Ao dar voz às narrativas de cuidado contadas pelas mulheres do Quilombo João 

Surá, este trabalho buscou contribuir para a visibilidade das epistemologias negras rurais e 

reafirmar que as infâncias quilombolas são centrais na luta pela justiça ambiental, pelo direito 

ao território e pela preservação da memória coletiva. 

 

 

Referências 

 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonialismo, quilombos: modos e significados. São Paulo: 

Oralituras, 2015. 

CALDART, Roseli Salete. Pedagogia do Movimento Sem Terra. Petrópolis: Vozes, 2004. 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068


 Infância quilombola e saberes ancestrais 10 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-10, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 

Paz e Terra, 1996. 

HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do “fim dos territórios” à 

multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004. 

PROJETO NOVA CARTOGRAFIA SOCIAL DOS POVOS E COMUNIDADES 

TRADICIONAIS DO BRASIL. Comunidade Quilombola de João Surá. Série Paraná, 

Fascículo 02, 2009. 

MORIN, Edgar. A cabeça bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. 6. ed. Rio 

de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade, descolonização do Estado e do conhecimento. In: 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula G. (orgs.). Epistemologias do Sul. 

São Paulo: Cortez, 2009. p. 17–49.

 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100068

