
Divers@ Revista Eletrônica Interdisciplinar 

Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025. 

ISSN 1983-8921 

doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

A Divers@! está licenciada com a Licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

PROTAGONISMO FEMININO NEGRO: A EXPERIÊNCIA FORMATIVA NO 
QUILOMBO SAPÉ, IGREJA NOVA, ALAGOAS 

 

BLACK FEMALE PROTAGONISM: THE FORMATIVE EXPERIENCE IN QUILOMBO SAPÉ, IGREJA 

NOVA, ALAGOAS 

Rita de Cássia Lima1 

Ricardo Santos de Almeida2 

 

Resumo 

As desigualdades de gênero no contexto rural são marcadas pelo patriarcado, machismo estrutural e 

divisão sexual do trabalho que relegam as mulheres á posições de subordinação e invisibilidade. A 

lógica capitalista agrava essa realidade ao intensificar a exploração do trabalho feminino e dificultar 

o acesso a direitos e a participação política. Frente a esse cenário, o estudo apresenta a Educação do 

Campo e a Agroecologia como estratégias de transformação social, destacando a experiência 

formativa do curso de associativismo voltado para mulheres quilombolas no povoado Sapé, em 

Igreja Nova, Alagoas. A proposta culminou na formalização da associação liderada por mulheres 

negras, promovendo o protagonismo, por meio da valorização de saberes tradicionais e da formação 

cidadã. A análise é fundamentada nos conceitos de Interseccionalidade (Collins e Bilge, 2021); 

Patriarcado (Saffioti, 2004); Educação do campo (Caldart, 2004); Método (Freire, 1987; 2015); 

Capitalismo (Marx; Engels, 2010); Hegemonia (Gramsci, 2010) e (Sabourin, 1999) sobre a 

compreensão da organização coletiva por meio do associativismo. 

 

Palavras-chave: Agroecologia; Educação do campo; Organização Coletiva; Mulheres Negras; 

Resistência. 

 

 

Dossiê: Artigo Original: Recebido em XX/09/2025 – Aprovado em XX/11/2025 – Publicado em: 29/12/2025 
1 Técnica em Agropecuária (Escola Agrotécnica Federal de Satuba), Assistente social (UFAL), Especialista em Educação do 

Campo e Sustentabilidade (UNEAL), Especialista em História Indígena de Alagoas (UNEAL), mestranda do Programa de 

Desenvolvimento Territorial América Latina e Caribe (UNESP) e membra do grupo de estudo e extensão Coletivo de Estudos 

Gramiscianos, vinculado ao Grupo de Pesquisa e Extensão Políticas Públicas, Controle Social e Movimentos Sociais do 

Programa de Pós-graduação em Serviço Social/PPGSS (UFAL). Palmeira dos Índios, Alagoas, Brasil. e-mail: rita-

cassia.lima@unesp.br ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4920-486X (autora correspondente) 
2 Graduado em Geografia Bacharelado (UNINTER) e Geografia Licenciatura (UFAL), Pedagogia Licenciatura (UNINTER); 

Gestão de Pequenas e Médias Empresas (FAA). Especialista em Semiótica e Análise do Discurso; Gestão, Supervisão e 

Inspeção Escolar; e Cartografia e Sensoriamento Remoto (FAMEESP); Práticas Assertivas da Educação Profissional 

Integrada à Educação de Jovens e Adultos - com Ênfase em Didática (IFRN); Geografia Humana e Econômica (UNINTER); 

Administração Pública; Geografia e Meio Ambiente; Educação do Campo (UCAM); Formação para a Docência do Ensino 

Superior (CESMAC). Master of Science in Emergent Technologies in Education (MUST University) e Mestre em Geografia 

(UFS), Doutor em Geografia (UFSM) e Doutor em Educación (UI/UNIVALI). Conselheiro Fiscal Centro Paulo Freire - 

Estudos e Pesquisas (CPFreire); Representante Suplente da Rede Brasileira de Educação em Direitos Humanos (ReBEDH) 

na Comissão Nacional de Alfabetização e Educação de Jovens e Adultos (CNAEJA) do Ministério da Educação (MEC). 

Docente da rede pública de Porto Calvo/AL e Docente da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte (UERN). Maceió, 

Alagoas, Brasil. e-mail: ricardosantosal@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1266-2557 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061
mailto:rita-cassia.lima@unesp.br
mailto:rita-cassia.lima@unesp.br
https://orcid.org/0000-0002-4920-486X
mailto:ricardosantosal@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1266-2557


 

 
 

 

 O protagonismo feminino negro 2 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

Abstract 

Gender inequalities in rural areas are marked by patriarchy, structural machismo, and the sexual 

division of labor, which relegate women to positions of subordination and invisibility. Capitalist 

logic exacerbates this reality by intensifying the exploitation of women's labor and hindering access 

to rights and political participation. Against this backdrop, this study presents Rural Education and 

Agroecology as strategies for social transformation, highlighting the formative experience of an 

association program for quilombola women in the Sapé village of Igreja Nova, Alagoas. The 

program culminated in the formalization of an association led by Black women, promoting 

protagonism through the valorization of traditional knowledge and civic development. The analysis 

is grounded in the concepts of Intersectionality (Collins and Bilge, 2021); Patriarchy (Saffioti, 

2004); Rural Education (Caldart, 2004); Method (Freire, 1987; 2015); Capitalism (Marx; Engels, 

2010); Hegemony (Gramsci, 2010) and (Sabourin, 1999) on the understanding of collective 

organization through associations. 

 

Keywords: Agroecology; Rural Education; Collective Organization; Black Women; Resistance. 

 

 

1 Introdução 

 

A compreensão das dinâmicas sociais e culturais das comunidades rurais é fundamental 

para promover as transformações socioterritoriais. Nesse sentido, o objetivo é problematizar a 

Educação do Campo como prática de transformação, a partir da experiência formativa do Curso 

de Associativismo para mulheres quilombolas do povoado Sapé, zona rural do município de 

Igreja Nova, Alagoas, realizado em 2019. 

A institucionalização da Associação das Remanescentes de Quilombolas, Agricultoras 

Familiares e Pescadoras do Povoado Sapé - Mulheres Guerreiras é um desdobramento das 

práticas de Educação do Campo liderada e composta majoritariamente por mulheres, sendo 

evidenciado o protagonismo das mulheres negras como elemento central para impulsionar o 

desenvolvimento da comunidade.  

A Associação é um espaço coletivo de diálogos e ações voltadas às capacitações, 

conhecimentos sobre os direitos quilombolas somados aos saberes tradicionais e experiências 

das mulheres acumuladas ao longo do tempo com vistas ao protagonismo feminino negro e seu 

respectivo compartilhamento.  

Como lente de análise, partimos dos conceitos de interseccionalidade (Collins; Bilge, 

2021); Patriarcado (Saffioti, 2004); Educação do campo (Caldart, 2004); Método (Freire 1987, 

2015); Capitalismo (Marx; Engels, 2010); Hegemonia (Gramsci, 2010) nos consubstanciando 

sobre a organização coletiva do associativismo a partir de Sabourin (1999). 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 3 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

O contexto rural apresenta características específicas e refere-se ao modo como as áreas 

geográficas são usadas e ocupadas predominantemente por camponesas e camponeses. 

Organizados em comunidades, de modo familiar, descendentes de um ancestral em comum, 

mantém laços de pertencimento significativos. Para Sabourin (1999, p. 105) “os membros do 

sítio ou da comunidade são descendentes de um ancestral comum, fundador ou ex-proprietário 

da fazenda, com o qual mantêm laços de parentesco”. Estes processos e relações 

socioterritoriais também podem intensificar as desigualdades de gênero, como a resistência que 

será analisada sobre a experiência formativa no curso de Associativismo ministrado para 

mulheres quilombolas no povoado Sapé, em Igreja Nova, Alagoas, em 2019. 

O patriarcado, o machismo estrutural e a divisão sexual do trabalho colocam as mulheres 

em patamares de submissão e Sabourin (1999) nos alerta para as principais características e 

dinâmicas do contexto rural que reforçam esse contexto. Ao relacionarmos as influências da 

formação econômica e social brasileira temos as estruturas sociais e práticas tradicionais 

predominantemente alicerçadas pelo modo como o acesso à terra, o intercâmbio de trabalho e 

solidariedade interfamiliar, as vulnerabilidades agroecológicasi e socioeconômicas encontram-

se relacionadas às incertezas econômicas e prováveis riscos climáticos condicionando as 

mulheres a um não protagonismo ao longo dos séculos. 

Freire (1987, 2015) alerta para as dependências sociopolíticas que se estabelecem entre 

os sujeitos e “grandes proprietários, políticos locais, intermediários e mediadores”, 

evidenciando como essas relações estruturam desigualdades de poder e limitam a capacidade 

de decisão das comunidades. Segundo o autor, tais dependências não se restringem apenas ao 

plano econômico, mas permeiam dimensões sociais, culturais e políticas, moldando a forma 

como os indivíduos percebem a si mesmos, suas possibilidades de ação e sua relação com o 

mundo. Nessa perspectiva, a educação assume um papel central ao atuar como instrumento de 

conscientização crítica, possibilitando que os sujeitos reconheçam os mecanismos de 

dominação e desenvolvam autonomia, organizando-se coletivamente para transformar suas 

condições de vida. 

A própria educação brasileira é forjada nas práticas de dependência sociopolítica e 

corroborou para que nosso país por muitos séculos estivesse enviesado por uma normalização 

depositária de conhecimentos, muitas vezes alheio às realidades das camponesas e faz-se 

necessário aos educadores um repensar sobre a negação da capacidade da/do 

camponesa/camponês de ser um sujeito de “transformação do mundo” (Freire, 2015, p. 70). A 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 4 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

formação técnica, nesse contexto, pode transformar o camponês em “coisa” (Freire, 2015, p. 

20), objeto de planos de desenvolvimento que o negam como ser da transformação do mundo. 

Ao evidenciar sua discussão sobre as opressões Freire (1987) nos chama atenção para a 

realidade fechada da opressão, que é reforçada quando se formata uma suposta dualidade entre 

o rural e o urbano nos demandando um entendimento sobre a realidade requerendo para tal 

“objetivá-la, apreendê-la como campo de sua ação a reflexão” (Freire, 1987, p. 19). Este 

processo, por exemplo, nos leva à necessidade do entendimento da indissociabilidade entre 

todos (rural e urbano) e reforça o ideário da união demandando que “os oprimidos se unam 

entre si” (Freire, 2015, p. 101).  

Na busca pela ruptura com o determinismo socioterritorial que estruturalmente ainda 

formata o Brasil e o condiciona ainda como uma sociedade machista “é preciso que cortem o 

cordão umbilical, de caráter mágico e mítico, através do qual se encontram ligados ao mundo 

da opressão” (Freire, 2015, p. 101) e que se incentive o protagonismo feminino e se mitiguem 

as desigualdades socioterritoriais. 

É denunciando o modus operandi que envolve a integração e desintegração urbano-

rural, consubstanciado por influências urbanas, podem contribuir para que outras formas 

estratégias de pensarmos como os meios de comunicação e estradas sejam executados para que 

se diminuam distâncias e introduzam-se novos elementos culturais que corroborem para outras 

execuções de tarefas não remuneradas e inviabilizadas, ou na repressão de sua autonomia e 

desejos, principalmente para as mulheres.  

Collins e Bilge (2021) definem a identidade não como “um conjunto de atributos fixos, 

a essência imutável do eu interior, mas um processo de posicionamento em constante mudança” 

(Hall, 2017, p. 16). Trata-se de um aspecto central que emergiu nas discussões sobre o 

protagonismo das mulheres quilombolas, reconhecidas aqui como sujeitos ativos e construtores 

do saber nesta investigação. 

A interseccionalidade reconhece que a identidade individual é “moldada por múltiplos 

fatores que se destacam diferentemente de um contexto social para outro” (Collins; Bilge, 2021, 

p. 221). Isso possibilita que uma pessoa se reconheça simultaneamente como mulher e 

quilombola, ampliando o “espaço de subjetividade” e englobando múltiplas dimensões da 

identidade individual (Collins; Bilge, 2021, p. 221). Tal perspectiva dialoga diretamente com o 

disposto no Art. 2º do Decreto nº 4.887/2003, que define como remanescentes das comunidades 

dos quilombos os grupos étnico-raciais que, segundo critérios de autoatribuição, apresentam 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 5 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

trajetória histórica própria, relações territoriais específicas e presunção de ancestralidade negra 

vinculada à resistência contra a opressão histórica. Nesse sentido, a identidade quilombola deve 

ser compreendida como uma construção política, cultural e histórica, que articula memória, 

resistência e pertencimento coletivo. 

No cerne dessa problemática está à lógica destrutiva do capital que corrobora para a 

evolução e transformação no contexto rural em que as mulheres quilombolas encontram-se 

inseridas, tanto pela formalização e organização que por intermédio dos programas especiais 

formatam e incentivam a criação de cooperativas e associações de agricultores, com o intuito 

de viabilizar o acesso a serviços como extensão rural, crédito e investimentos. Esse movimento, 

segundo Sabourin, (1999) reforça a necessidade de novas funções e desafios quando as 

instituições camponesas tradicionais, focadas na redistribuição de fatores de produção tornam-

se insuficientes para as demandas da atividade agropecuária moderna.  

As novas formas de organização precisam assumir funções como a defesa de interesses 

profissionais, gestão de aposentadorias, abastecimento de insumos, comercialização de 

produtos e administração de equipamentos coletivos (Sabourin, 1999). Contudo, a difusão e 

validação técnica, e a articulação entre ação pública e individual, ainda representam desafios 

significativos para a conquista da autonomia. Essa evolução envolve a “profissionalização” 

(Sabourin, 1999, p. 120) dos camponeses e a necessidade de novas regras que vão além das 

tradições, incorporando lógicas de regulação industrial e mercantil. 

A busca pela maximização de lucros tende a intensificar a exploração do trabalho 

feminino, reforça a submissão das mulheres, dificultando seu acesso a recursos, direitos 

trabalhistas e participação política (Marx; Engels, 2010). Essa condição evidencia a necessidade 

de uma abordagem educativa que promova o reconhecimento e a valorização do papel das 

mulheres (Collins; Bilge, 2021). É por meio desta análise que se evidenciam as complexas 

intersecções entre tradições culturais, vulnerabilidades socioeconômicas e estruturas de poder 

marcadas pela dependência (Saffioti, 2004) e processos de transformação impulsionados por 

fatores internos e externos, onde a luta por autonomia e o desenvolvimento de novas formas de 

organização são elementos centrais da reafirmação das mulheres quilombolas como 

campesinas. 

Nessa direção, o associativismo em territórios quilombolas insere-se em uma tradição 

crítica do pensamento brasileiro e latino-americano, que reconhece a organização coletiva como 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 6 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

expressão de resistência, solidariedade e reconstrução de identidades sociais historicamente 

marginalizadas. 

No contexto latino-americano, o associativismo nasce vinculado às lutas populares por 

terra, trabalho e reconhecimento cultural, sendo compreendido como uma forma de autonomia 

comunitária frente às estruturas de dominação política e econômica. Autores como Orlando 

Fals Borda e Paulo Freire contribuíram para esse entendimento ao situarem a organização 

popular como prática pedagógica e política, na qual o sujeito coletivo constrói saberes e 

estratégias próprias de transformação social. 

No Brasil, o pensamento sobre o associativismo quilombola articula-se às noções de 

territorialidade, ancestralidade e economia solidária. As comunidades quilombolas, ao longo de 

sua história, desenvolveram formas de cooperação baseadas em parentesco, reciprocidade e 

partilha de trabalho, que se atualizam hoje em associações comunitárias, cooperativas e grupos 

produtivos autogeridos. Essas experiências expressam o que Milton Santos (2000) chamou de 

“territórios usados” — espaços vivos, onde o fazer coletivo se enraíza nas relações sociais e 

culturais do lugar. 

O associativismo, portanto, transcende o aspecto meramente econômico, configurando-

se como instrumento de resistência e reconstrução do modo de vida quilombola. Ele fortalece 

o sentimento de pertencimento, amplia o acesso a políticas públicas e fomenta práticas 

sustentáveis que articulam produção, cultura e identidade. 

No horizonte do pensamento latino-americano contemporâneo, o associativismo 

quilombola também dialoga com perspectivas do “Bem Viver” e da ecologia dos saberes 

(Santos, 2007), ao propor uma convivência baseada na solidariedade, no respeito à natureza e 

na valorização das formas tradicionais de conhecimento. 

Assim, a construção do pensamento sobre o associativismo em territórios quilombolas 

reflete uma epistemologia da resistência: uma forma de pensar e agir coletivamente que desafia 

a lógica individualista do capitalismo, resgatando valores comunitários, espirituais e territoriais 

como fundamentos de uma sociabilidade alternativa e emancipadora. 

 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 7 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

2 Metodologia 

 

Adotou-se a natureza qualitativa, com base na pesquisa participante. Para isso, foi 

aplicado o Diagnóstico Rural Participativo (DRP), que “é um conjunto de técnicas e ferramentas 

que permite que as comunidades façam o seu próprio diagnóstico e a partir daí comecem a 

autogerenciar o seu planejamento e desenvolvimento” (Verdejo, 2006, p. 12), utilizando-se 

diversas ferramentas como: linha do tempo, caminhada transversal, mapa participativo e árvore 

de problemas. Essas ferramentas permitiram o conhecimento das histórias, tradições e fatos 

marcantes da comunidade, além da análise de aspectos relacionados às políticas públicas, como 

educação, saúde, religiosidade, lazer, atividades produtivas e demandas locais. 

Evidencia-se neste estudo, a pesquisa dialógica e conscientizadora, pois ao utilizarmos 

a abordagem freiriana presentes nas obras Extensão ou Comunicação (Freire, 2015) e 

Pedagogia do Oprimido (Freire, 1987) se evidencia a metodologia qualitativa, dialógica, 

problematizadora e conscientizadora, cujos principais elementos são: a investigação do 

universo temático e temas geradores, cujo ponto de partida é perceptível na operacionalização 

das ações com as mulheres participantes do curso de Associativismo, onde a realidade 

existencial das participantes, aspirações, medos e dúvidas são evidenciados contribuindo para 

a consciência da realidade e de autoconsciência nos revelando um compromisso com a justiça 

social (Collins; Bilge, 2021). 

No que se refere às normas como os grupos produzem, utilizam ou aplicam estruturas 

interseccionais na vida cotidiana para desafiar o status quo e transformar relações de poder, a 

resolução de problemas sociais está no centro dessa práxis crítica, pois foi investigada a forma 

de produção e utilização das estruturas sociais para projetos de poder e suas rupturas (Collins; 

Bilge, 2021). Logo, é pela sinergia entre Teoria e Prática que a interseccionalidade rejeita 

concepções binárias que separam estudos acadêmicos da prática, considerando que pensar e 

fazer estão intimamente ligados e se moldam mutuamente. 

O diálogo e a comunicação, cuja essência emana pela educação libertadora, podem ser 

vistas como um encontro de seres humanos para ser mais, sendo explícita a interação entre 

pesquisadora e mulheres quilombolas na relação de comunicação, e não de extensão ou 

imposição de conhecimentos (Freire, 2015). 

A pesquisa foi realizada em círculos de investigação temática/de cultura onde as 

participantes foram auxiliadas e discutiram situações existenciais representadas a partir de seus 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 8 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

cotidianos (Freire, 2015). A pesquisadora registrou em caderno de notas aspectos da vida, 

comportamento, linguagem e sintaxe das mulheres quilombolas cuja participação ativa é 

fundamental para que a investigação seja exitosa e as problematizações sobre as realidades 

superem as percepções ingênuas e fatalistas sobre o mundo a sua volta (Freire, 1987). 

Estudos de caso e outros estudos podem ser realizados futuramente a partir deste escrito, 

pois foram observadas diferentes relações socioterritoriais protagonizadas pelas mulheres 

quilombolas em diferentes fases da ação coletiva, que são a delegação de poder, 

responsabilidade, aprendizagem coletiva e regulação entre elas (Sabourin, 1999). Todo esse 

movimento é consubstanciado a partir da observação mútua e do diálogo técnico que formatam 

redes de aprendizagem coletiva em função de um “referencial comum” (Sabourin, 1999, p. 114) 

de conhecimentos coletivizados e da avaliação crítica de prováveis inovações e propostas 

externas através do confronto de diversas representações que contribuem para análises de 

regulação social que se trata das normas sociais, imposição de quadros jurídicos ou tutelas 

externas, e que também podem ser construídas coletivamente. 

Há a valorização de metodologias qualitativas, participativas e críticas, que buscam ir 

além da mera descrição da comunidade quilombola e dos fenômenos para promover a 

conscientização e a transformação social das mulheres do Sapé. Há uma ênfase no diálogo, na 

práxis e na compreensão da complexidade das relações sociais e culturais, rejeitando 

abordagens mecanicistas ou puramente técnicas consubstanciadas também a partir de Gramsci 

(2010), cujas técnicas de pesquisa contribuíram para nos revelar sobre a “arte de operar com os 

conceitos” (Gramsci, 2010, p. 179) como um “trabalho técnico do pensamento” (Gramsci, 

2010, p. 179) com uma longa história, essencial para o progresso da ciência e da vida das 

mulheres pesquisadas e protagonistas de suas vidas e coletivo. 

 

3 Resultados e discussão 

 

A sociedade capitalista está alicerçada na contradição entre capital e trabalho e na 

permanente luta de classes entre dominantes e dominados e no caso de Alagoas “a estrutura 

econômica dominante no estado, bem como sua organização político-social dela originária, 

permitia que muitos abusos de autoridade fossem cometidos impunemente pela elite agrária” 

(Almeida, 2016, p. 22). Essa estrutura não se sustenta apenas por mecanismos econômicos, mas 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 9 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

também por um sistema político e ideológico que reforça desigualdades estruturais (Marx; 

Engels, 2010). 

Segundo Saffioti (2004), o patriarcado representa uma forma específica das relações de 

gênero e são caracterizadas por desigualdade e hierarquia. Nesse contexto, a estrutura patriarcal 

legitima a dominação e a exploração das mulheres pelos homens, resultando na opressão 

feminina e “somente a partir da mobilização das mulheres é que serão asseguradas melhores 

condições de trabalho para esse gênero” (Almeida, 2016, p. 138). 

A ideologia do patriarcado é difundida por instituições como: a família, a escola, a mídia 

e a religião, naturaliza a desigualdade de gênero e reforça a ideia de que as mulheres devem 

ocupar posições de submissão. A compreensão dessas dinâmicas exige um olhar interseccional, 

proposto por Collins e Bilge (2021), para analisar como as opressões de gênero, classe e raça 

se entrecruzam na manutenção das desigualdades. 

Ao mesmo tempo em que essa estrutura desigual se sustenta por meio da exploração, 

também emergem movimentos de resistência que desafiam a lógica hegemônica dominante 

(Gramsci, 2010). Essas ações, impulsionadas por diferentes movimentos sociais e grupos 

informais, expressam formas alternativas de organização baseadas na solidariedade, na 

coletividade e na valorização dos saberes tradicionais e práticas populares retroalimentam “uma 

forma necessária da vontade das massas populares, uma forma determinada de racionalidade 

do mundo e da vida, fornecendo os quadros gerais para a atividade prática real” (Gramsci, 2010, 

p. 107).  

As experiências das mulheres quilombolas do Sapé em Alagoas se afirmam como 

formas concretas de resistência à dominação capitalista, ao promoverem processos de 

conscientização crítica, fortalecimento da autonomia coletiva e “sobre o próprio corpo, 

tornando visíveis as consequências materiais da corporiedade como parte das relações de poder 

interseccionais” (Collins; Bilge, 2021, p. 148) e transformação das realidades sociais. Através 

da mobilização comunitária, da luta pela efetivação de direitos e da construção de redes de 

solidariedade, os sujeitos historicamente marginalizados desenvolvem estratégias de 

enfrentamento às desigualdades estruturais. Nesse percurso, forjam-se caminhos coletivos em 

direção à justiça social, que ainda se encontra na condição “ilusória em sociedades desiguais, 

nas quais as regras podem parecer justas, mas são aplicadas de maneira diferenciada por meio 

de práticas discriminatórias, como é o caso da democracia racial no Brasil” (Colins; Bilge, 

2021, p. 51). 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 10 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

Compreende-se a importância da Educação do Campo a partir da concepção de Caldart 

(2004), ou seja, como uma prática política voltada para a transformação social e que deve estar 

integrada à vida cotidiana, valorizando os saberes tradicionais e as experiências das 

comunidades. Essa prática compreende o respeito aos saberes ancestrais, a agroecologia, na 

organização coletiva, no fortalecimento dos sujeitos do campo, especialmente as mulheres 

indígenas, quilombolas, camponesas, caiçaras ao capacitá-las para a autogestão e a resistência 

às imposições do capital. 

Freire (1987) conceitua a comunicação como essencial à formação de sujeitos críticos 

contextualizarem e intervirem na realidade, assumindo assim o protagonismo de uma 

transformação a partir do diálogo-reflexão-ação, tendo como pressuposto: que pouco sei (mas 

sei algo) e esse pouco tem que ser partilhado com o pouco do outro (que também sabe), entender 

as relações entre o problema analisado e o mundo ao seu redor.  

Ao caracterizar comunicação como o ato de “comunicar comunicando-se, é que ela é 

diálogo, assim como o diálogo é comunicativo” (Freire, 1987, p. 45), os princípios 

associativistas se apresenta como uma práxis de organização coletiva, geração de renda e a 

preservação dos modos de vida tradicionais, promovendo um desenvolvimento sustentável e 

solidário. Logo, a partir da conquista da autonomia e representatividade, a associação torna-se 

um instrumento fundamental para a comunidade local, permitindo sua atuação externa e a 

influência sobre as relações sociais preexistentes (Sabourin, 1999). 

Confluindo por uma educação libertadora alicerçada pelo viés freireano e na busca pela 

“compreensão de como um processo de formação humana pode ajudar no fortalecimento 

cultural e político de um determinado grupo social que se constitui como sujeito da luta de 

classes” (Caldart, 2004, p. 59) estruturou-se o curso de Associativismo, ministrado pela 

pesquisadora/autora em 2019, tendo como público principal as mulheres quilombolas com 

potencialidades e saberes ancestrais que precisam ser reafirmados e valorizados, cujas 

demandas de aprendizagem foram por elas nominadas e demandadas. 

Na estruturação do curso de Associativismo, foram também inseridas dinâmicas de 

grupo, roda de conversa, para fazer jus ao conhecimento sobre a própria comunidade e suas 

potencialidades, totalizando uma carga horária de vinte e quatro horas (Quadros 1, 2 e 3).  

 

  

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 11 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

QUADRO 1 - PLANO INSTRUCIONAL DE AÇÕES JUNTO À COMUNIDADE 

Objetivos 

Específicos 
Conteúdo 

Técnicas 

Instrucionais 

Recursos 

Instrucionais 
Avaliação 

Carga 

Horária 

Eixo 

mobilizador 

Acordo de 

convivência 

Apresentação da 

instituição 

Apresentação da 

professora e das 

participantes 

Dinâmica de 

apresentação: 

dupla 

Power point 

Cartolina 

Piloto atômico 

Crachás 

Datashow 

Dialogada 

 

 

 

 

4 horas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 horas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 horas 

Reconhecer a 

importância do 

associativismo 

para a sociedade 

História do 

associativismo 

Power point 

Trabalho em 

grupo 

Construção de 

cartazes  

Datashow 

Copias 

Canetas coloridas 

Expositiva 

Dialogada 

Apresentar o 

conceito de 

associativismo 

Fatores que facilitam 

e dificultam o 

processo associativo 

Trabalho em 

grupo 

Folhas de flip-

chart 

Piloto 

Movimentação 

Fortalecer o 

processo de 

liderança 

democrática 

Características e perfil 

de líder 

Tipos de liderança 

Power point 

Dinâmica: nó 

humano 

Data show 

Notebook 
Expositiva 

Sensibilizar 

sobre a 

motivação 

O que é motivação? 

Os 10 motivos para 

ser uma pessoa 

motivada 

Apresentação 

slides 

Vídeo: águia ou 

galinha 

Dinâmica do 

barbante 

Data show 

Notebook 

Barbante 

Expositiva 

Movimentação 

Apresentar o 

conceito e 

reconhecer a 

importância do 

associativismo 

Vantagens da 

organização 

associativa 

Power point 

Texto 

 

Cartilha páginas 

07 -13 

Expositiva 

Dialogada 

Conhecer o 

perfil dos 

associados 

Tipos de associados 

Texto 

Dinâmica do 

pirulito 

Cartilha páginas. 

14-20 

Pirulitos 

Expositiva 

Movimentação 

Apresentar uma 

experiência 

exitosa 

associativa 

Vídeo: 

Associativismo Rural 

unindo agricultores 

https://www.youtube.

com/watch?v=huQ9iJ

fA_DQ 

Enigma: o pior 

cego é o que não 

quer ver 

Apresentação 

Vídeo 

Copias 

Data show 

Caixa de som 

Notebook 

Expositiva 

Dialogada 

Conhecer a 

ideia dos 

condomínios 

agrícolas 

Conceito de 

condomínios agrícolas 

e sua importância para 

geração de renda. 

Power point 

Texto 

Cartilha páginas 

28-29 

Expositiva 

Dialogada 

FONTE: Dados da pesquisa (2025). 

 

O uso de materiais didáticos relacionados a temáticas específicas traziam consigo, no 

formato de cartilha, elementos informativos e problematizadores respeitam os preceitos da 

Educação do Campo, pois se estruturou a partir das seguintes temáticas: Perceber que o 

associativismo é parte da vida; Perceber o associativismo como uma forma de ação coletiva 

capaz de promover transformações sociais, políticas e econômicas; Reconhecer 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 12 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

comportamentos e atitudes que favorecem e dificultam o desenvolvimento do associativismo; 

Conhecer as diferenças entre associação, cooperativa e sindicato; Identificar as razões para a 

criação de uma associação; Organizar o funcionamento da associação; e Planejar as ações e o 

dia-a-dia da associação. 

 

QUADRO 2 - PLANO INSTRUCIONAL DE AÇÕES JUNTO À COMUNIDADE 

Objetivos 

Específicos 
Conteúdo 

Técnicas 

Instrucionais 

Recursos 

Instrucionais 
Avaliação 

Carga 

Horária 

Apresentar as 

diferenças entre 

associação, 

cooperativa e 

sindicato 

Associação 

Cooperativa 

Sindicato 

Dinâmica do 

barbante 

Apresentação 

Barbante 

Cartilha páginas 

21-25 

Movimentação 

Dialogada 

 

 

4 horas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 horas 

Compreender a 

importância das 

formas 

organizativas 

para o 

fortalecimento 

coletivo 

Associação 

Cooperativa 

Sindicato 

Power point 

Trabalho em 

grupo (teatro) 

Notebook 

Data show 

Cartilha páginas 

21-25 

Expositiva 

Movimentação 

Identificar as 

razões para 

criação de uma 

associação 

Passo a passo para 

criar uma associação 

Apresentação 

Trabalho em 

grupo 

Cartilha páginas 

26-27 

Expositiva 

Dialogada 

Apresentar a 

organização e o 

funcionamento 

da associação 

Defina os objetivos da 

associação 

Formalize uma 

associação 

Apresentação 

Simulação de 

criação de uma 

associação 

Datashow 

Notebook 

Cartilha páginas 

30-37 

Expositiva 

Aprender a 

administrar uma 

associação 

Administre uma 

associação 
Leitura coletiva 

Datashow 

Notebook 

Cartilha páginas 

38-40 

Dialogada 

Aprender a 

planejar as 

ações do dia-a-

dia da 

associação 

Conheça os aspectos 

importantes que 

envolvem uma 

reunião 

Apresentação 

slides 

Dinâmica do 

barbante 

Datashow 

Notebook 

Cartilha páginas 

41-49 

Expositiva 

Aprender a 

fazer um 

estatuto e ata de 

uma assembleia 

geral 

Estatuto da associação 

Ata da assembleia 

geral 

Apresentação 

slides 

Datashow 

Notebook 

Cartilha páginas 

51-56 

Participativa 

FONTE: Dados da pesquisa (2025). 

 

A “investigação da temática significativa” (Freire, 2015, p. 54) insere-se em todos os 

objetivos específicos do curso e deve estar em “relação de correspondência, não só com os 

‘temas geradores’, mas com a percepção que deles estejam tendo” (Freire, 2015, p. 54) as 

mulheres quilombolas. Os “temas geradores” (Freire, 1987, p. 61) explicitados em torno de 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 13 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

todos os conteúdos contêm a “possibilidade de desdobrar-se em outros tantos temas que, por 

sua vez, provocam novas tarefas” (Freire, 2015, p. 53).  

 

 

QUADRO 3 - PLANO INSTRUCIONAL DE AÇÕES JUNTO À COMUNIDADE 

Objetivos 

Específicos 
Conteúdo 

Técnicas 

Instrucionais 

Recursos 

Instrucionais 
Avaliação 

Carga 

Horária 

Apresentar os 

processos de 

organização 

coletiva. 

A importância da 

organização coletiva 

para o fortalecimento 

da comunidade. 

Dinâmica dos 

balões  

Slides com o tema 

gerador; 

Roda de conversa 

Notebook 

Datashow 

Balões 

Expositiva 

Dialogada 

 

 

4 horas 

 

 

 

 

 

24h 
Encerramento 

Avaliação final 

Avaliação do 

treinamento pelo 

treinando 

Agradecimentos 

Vídeo: As 

DIFICULDADES 

dos 

QUILOMBOLAS 

- Canal Preto 

https://www.youtu

be.com/watch?v=g

DXPK49-FAM 

Datashow  

Cópias da 

avaliação 

Dialogada 

FONTE: Dados da pesquisa (2025). 

 

O tema fundamental da “nossa época” (Freire, 2015, p. 54) é a “libertação, que indica o 

seu contrário, o tema da dominação” (Freire, 2015, p. 54) contribuem para o protagonismo das 

mulheres quilombolas em torno da associação e de suas ações conforme explicitados nos 

quadros 1, 2 e 3 evidenciados pelo plano instrucional de ações junto à comunidade Sapé. 

A “inserção” (Freire, 2015, p. 58) na realidade da comunidade quilombola surge da 

“conscientização da situação” (Freire, 2015, p. 58) tanto para ela como para os pesquisadores, 

sendo esta a “própria consciência histórica” (Freire, 2015, p. 58). Logo, a conscientização é o 

“aprofundamento da tomada de consciência, característica, por sua vez, de toda emersão” 

(Freire, 2015, p. 58) e contribui para “colocar-se em um ponto de vista “crítico”, o único 

fecundo na pesquisa científica” (Gramsci, 2010, p. 338). 

A experiência formativa desenvolveu-se no contexto da formação sobre Associativismo 

voltada para as mulheres quilombolas do povoado Sapé, localizado no município de Igreja 

Nova, Alagoas. A ação teve como base um grupo de mulheres que, embora se encontrasse na 

informalidade, demonstrava um forte desejo de se organizar coletivamente, com o objetivo de 

constituir uma associação para promover o desenvolvimento social e econômico da 

comunidade. 

O encontro ocorreu em novembro de 2019, no povoado Sapé, no município de Igreja 

Nova, Alagoas, sendo realizado na residência da líder do grupo, um espaço já consolidado como 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 14 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

ponto de referência para reuniões comunitárias e momentos de articulação entre as participantes 

organizadas por um “um modo de produzir gente, seres humanos que assumem coletivamente 

a condição de sujeitos de seu próprio destino, social e humano” (Caldart, 2004, p. 16). O grupo 

era formado por dezoito mulheres quilombolas, com idades entre dezoito e cinquenta e três 

anos, com diversidade geracional importante para o diálogo entre experiências e saberes.  

Em termos de escolaridade, havia variações que iam do Ensino Fundamental incompleto 

ao Ensino Superior, evidenciando diferentes trajetórias educacionais. Todas as participantes 

vivenciavam relações familiares estáveis, seja por meio do casamento formal ou de união 

estável, e eram mães e/ou avós, o que reforça seu papel central na organização e sustentação 

das estruturas familiares e comunitárias, pois “trata-se da herança que traz e que pode deixar, 

ou não, para as novas gerações de lutadores sociais, o que quer dizer um lugar menos ou mais 

significativo na história ou na memória de seu povo” (Caldart, 2004, p. 30). 

No início das atividades, realizamos uma dinâmica de apresentação com o objetivo de 

promover o conhecimento mútuo entre a educadora e as participantes, bem como compreender 

os perfis individuais de cada mulher presente (Figura 1). A proposta consistiu em oferecer um 

espaço de fala onde cada participante pôde se apresentar, compartilhando aspectos de sua 

trajetória pessoal, experiências de vida, envolvimento com a comunidade e expectativas em 

relação à formação sobre associativismo. 

 

FIGURA 1 – DINÂMICA DE GRUPO: NÓ HUMANO 

 
FONTE: Acervo da pesquisadora (2019). 

 

Essa atividade inicial teve um papel fundamental na criação de um ambiente acolhedor, 

de escuta ativa e confiança mútua, contribuindo para o fortalecimento dos laços entre o grupo 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 15 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

e estabelecendo uma atmosfera leve e respeitosa, essencial para o desenvolvimento das 

atividades formativas. 

Por meio da participação ativa da comunidade, esse instrumento possibilita a 

identificação de desafios e oportunidades, promovendo um entendimento mais profundo das 

dinâmicas sociais, econômicas e ambientais que moldam a realidade do campo, pois “o ser 

humano é uma produção histórica. O fazer e o pensar a formação humana são produções 

históricas: cada tempo coloca desafios e ferramentas próprias para o conjunto de práticas 

educativas” (Caldart, 2004, p. 59). 

Logo em seguida, foi executado o Diagnóstico Rural Participativo. Para Verdejo (2006), 

o Diagnóstico Rural Participativo (DRP) é uma ferramenta essencial para revelar os conflitos, 

as lutas e as tensões historicamente presentes no campo brasileiro (Figura 2) e “pretende 

desenvolver processos de pesquisa a partir das condições e possibilidades dos participantes, 

baseando-se nos seus próprios conceitos e critérios de explicação” (Verdejo, 2006, p. 12). 

 

FIGURA 2 – DIAGNÓSTICO RURAL PARTICIPATIVO (DRP) 

 
FONTE: Acervo da pesquisadora (2019). 

 

No segundo dia de formação foram sistematizadas as informações do diagnóstico, 

identificando as potencialidades e problemáticas da comunidade. A produção de base 

agroecológica de culturas de subsistência (feijão, milho, amendoim, batata doce, mandioca e 

macaxeira) e as tradições culturais como as mandiocadas (Figura 3) nas casas de farinha tiveram 

destaques positivos.  

A produção agroecológica nas comunidades quilombolas constitui-se como uma 

expressão concreta da resistência histórica e da autonomia dos povos do campo. Mais do que 

uma técnica agrícola, a agroecologia é um modo de vida, um fazer que preserva a natureza, 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 16 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

reafirma a cultura e resiste à lógica exploratória do capital. Nesse cenário, as mulheres 

quilombolas são protagonistas centrais: elas guardam, reproduzem e transformam os saberes 

herdados de seus avós, cultivando a terra com respeito aos ciclos naturais e com compromisso 

com a vida. 

Os cultivos realizados de forma agroecológica, expressam a continuidade das práticas 

ancestrais. O cuidado com o solo, a utilização de adubos naturais e cobertura morta, o consórcio 

de espécies e o manejo manual revelam a sabedoria transmitida de geração em geração, uma 

ciência empírica que encontra eco nas ideias de Ana Primavesi (2002), de que a vitalidade do 

solo depende da presença de vida em sua estrutura — microrganismos, matéria orgânica e 

umidade — elementos essenciais para sustentar o equilíbrio dos ecossistemas e a saúde das 

plantas e das pessoas. 

Assim, o trabalho das mulheres quilombolas não apenas garante a produção de 

alimentos saudáveis e livres de agrotóxicos, mas também assegura a manutenção da fertilidade 

do solo, da biodiversidade e da soberania alimentar. Essa forma de produzir resiste à 

monocultura e ao uso intensivo de insumos químicos — expressões do agronegócio — 

reafirmando uma prática agrícola pautada na reciprocidade entre ser humano e natureza. 

 

FIGURA 3 – PROCESSO DE BENEFICIAMENTO DA MANDIOCA 

 
FONTE: Acervo da Associação (2021). 

 

Numa perspectiva marxista e feminista, é possível compreender esse trabalho à luz das 

reflexões de Silvia Federici (2019), que denuncia a invisibilização do trabalho reprodutivo e 

comunitário das mulheres, historicamente desvalorizado pelo capitalismo. No contexto 

quilombola, o trabalho das mulheres na roça, na cozinha, no cuidado e na preservação das 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 17 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

sementes representa justamente esse trabalho reprodutivo da vida, não subordinado à lógica do 

lucro, mas essencial à reprodução social e à sustentabilidade comunitária. 

O que para o capital é considerado “trabalho invisível” é, para o quilombo, trabalho 

vital: as mulheres não apenas produzem alimentos, mas produzem e reproduzem a vida, 

cuidando do solo, da água, das crianças e das relações sociais. Nessa prática cotidiana, 

constroem uma economia do cuidado, baseada na solidariedade e no uso consciente dos 

recursos naturais, transformando o território em espaço de resistência e emancipação. 

O associativismo e a agroecologia se tornam, portanto, dimensões complementares 

desse processo. Organizadas coletivamente, as mulheres fortalecem sua voz política, partilham 

experiências e conquistam espaços de autonomia econômica. Através da cooperação e da 

partilha de saberes, constroem um projeto de futuro que desafia o patriarcado, o racismo e o 

capitalismo agrário. Dessa forma, essa produção, guiada pela ética do cuidado e pela sabedoria 

ancestral, é um gesto político que une passado e presente, tradição e transformação, comunidade 

e liberdade. 

Também foram identificados pontos problemáticos na realidade local, especialmente no 

que se refere à renda e às relações de gênero. A principal fonte de sustento das famílias ainda é 

composta pelos programas de transferência de renda, como o Bolsa Família, o que evidencia a 

dependência econômica e a carência de políticas públicas voltadas à valorização do trabalho 

rural e da produção comunitária. 

No interior dessa estrutura social, as desigualdades de gênero aparecem de forma 

marcante. O trabalho feminino é caracterizado pela dupla jornada, envolvendo tanto as tarefas 

domésticas e o cuidado com os filhos quanto o trabalho produtivo nas roças e quintais. Essa 

sobrecarga é acompanhada, muitas vezes, por relações de submissão econômica e simbólica, 

sustentadas por uma cultura patriarcal que desvaloriza o trabalho das mulheres e restringe sua 

autonomia decisória. Uma das mulheres quilombolas, ao narrar seu cotidiano, expressou com 

clareza essa condição: 

“A gente acorda cedo pra cuidar dos meninos, faz o café, limpa a casa e depois vai 

pra roça. Quando volta, ainda tem a janta e o cuidado com os idosos. A gente trabalha 

o dia todo, mas nem sempre é visto como trabalho. O dinheiro que entra é do Bolsa 

Família, e quando a produção dá alguma renda, quem vende é o marido. A gente quer 

poder decidir junto, porque a terra é de todos nós.” 

 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 18 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

Esse relato revela a dimensão estrutural do machismo e a forma como ele se reproduz 

nas relações cotidianas e produtivas. Como destaca Heleieth Saffioti (2004), o patriarcado, o 

racismo e o capitalismo se entrelaçam em uma tríplice dominação que submete as mulheres 

trabalhadoras a formas específicas de exploração e invisibilidade. 

A análise de Silvia Federici (2019) complementa essa compreensão ao apontar que o 

trabalho reprodutivo e comunitário realizado pelas mulheres, como o cuidado, o preparo dos 

alimentos e a manutenção das condições de vida, é essencial à reprodução social do capital, 

embora historicamente desvalorizado e não reconhecido como trabalho produtivo. Nas 

comunidades quilombolas, esse trabalho é ainda mais intenso, pois se soma à produção 

agroecológica e às responsabilidades familiares. 

Sob uma perspectiva interseccional e contra colonial, Lélia Gonzalez (1988) chama 

atenção para o fato de que as mulheres negras e quilombolas sofrem as consequências mais 

duras desse sistema, acumulando opressões de classe, raça e gênero. Sua luta, portanto, não é 

apenas por igualdade de direitos, mas por reconhecimento e reparação histórica. 

Diante desse contexto, o fortalecimento do associativismo e da agroecologia se 

apresenta como caminho de emancipação e empoderamento coletivo. Através da organização 

das mulheres quilombolas em grupos produtivos e associações, é possível gerar autonomia 

econômica, ampliar o protagonismo político e construir relações mais igualitárias no campo. 

As atividades desenvolvidas possibilitaram um conhecimento mais aprofundado da 

realidade comunitária, a partir das vivências e relatos compartilhados pelas educandas. Essa 

prática pedagógica foi orientada pelo conceito freireano de diálogo (Freire, 2015), 

compreendido como um processo horizontal e transformador, no qual educadora e educandas 

constroem saberes de forma coletiva, crítica e contextualizada nos demandando a promoção de 

“diálogos entre movimentos” (Collins; Bilge, 2021, p. 107) de coletivos de mulheres de modo 

a permitir o envolvimento “criativamente com suas diferenças (de classe, religiosas, étnicas, 

raciais, linguísticas, sexuais e nacionais – ou combinações variadas dessas diferenças), em vez 

de tentar silenciá-las por uma questão de unidade” (Collins; Bilge, 2021, p. 107) as fortalecendo 

e reforçando seus protagonismos. 

Durante o encontro, as mulheres relataram que o curso representava uma oportunidade 

concreta de alcançarem autonomia e fortalecimento social, por meio da organização coletiva de 

mulheres do quilombo. Essa percepção evidencia o papel transformador da formação enquanto 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 19 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

instrumento de emancipação e protagonismo feminino, especialmente em contextos rurais e 

tradicionais a partir de uma reflexão da realidade vivenciada. 

Ao longo do curso, foram debatidos os fundamentos teóricos e práticos do 

associativismo, no qual foi construído o seu conceito a partir da ferramenta “chuva de ideias” 

e sua aplicação concreta na realidade das comunidades. A formação teve como foco apresentar 

às educandas o processo de constituição formal de uma associação, detalhando cada uma das 

etapas necessárias para sua efetivação. Entre os pontos trabalhados, destacaram-se: a escolha 

do nome da associação, a redação do estatuto social, a definição dos cargos e membras da 

diretoria e do conselho fiscal e a organização da documentação exigida para o registro legal da 

entidade junto aos órgãos competentes.  

Além disso, foram realizadas atividades voltadas à construção da identidade da 

associação, sendo elaborada a missão, os valores, os objetivos, a elaboração do planejamento 

estratégico, metas e ações alinhadas às necessidades e potencialidades da comunidade. O 

processo foi desenvolvido de forma dialógica. Respeitaram-se os saberes e as experiências das 

mulheres, com vistas à consolidação de uma organização autônoma, participativa e 

comprometida com o fortalecimento identitária e cultural da comunidade e do protagonismo 

feminino. 

Como primeira ação coletiva da futura associação, foi escolhida a atividade de 

beneficiamento da mandioca, tendo como base o resgate e a valorização de receitas tradicionais 

transmitidas oralmente entre as mulheres da comunidade ao longo de gerações. Entre os 

produtos selecionados estavam o bolo de mandioca, sequilhos, biju, malcasada (bolo de 

mandioca fermentada), broas e tapiocas, típicas do quilombo.  

Essa escolha estratégica levou em consideração a abundância da matéria-prima na 

comunidade, o conhecimento das receitas e o forte valor simbólico e cultural desses saberes 

culinários ancestrais. A iniciativa visou a estruturação da produção coletiva, a geração de renda 

de forma sustentável e solidária e a valorização do patrimônio cultural local. Os produtos que 

até então eram preparados exclusivamente para o consumo familiar passaram a ser reconhecidos 

como potenciais fontes de renda, permitindo às mulheres transformar seus saberes tradicionais 

em instrumento de desenvolvimento comunitário e afirmação identitária. 

Ao final da formação, foram agendados dois encontros de acompanhamento para 

monitorar o andamento das ações e oferecer suporte contínuo ao grupo em sua caminhada 

organizativa; bem como, foi criado um canal de comunicação por meio de aplicativo de celular, 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 20 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

com o objetivo de facilitar o diálogo entre as educandas e educadora, permitindo o 

esclarecimento de dúvidas, compartilhamento de informações e o fortalecimento dos vínculos 

construídos ao longo do processo formativo. 

Logo após a formação, o grupo até então informal, formalizou a Associação de Mulheres 

Agricultoras Quilombolas Pescadoras do Povoado Sapé - Mulheres Guerreiras (Figura 4), que 

conta com sede própria, fruto do esforço coletivo e da articulação comunitária e socializa suas 

experiências e comercializações em redes sociais.  

Atualmente, a Associação de Mulheres Agricultoras Quilombolas Pescadoras do 

Povoado Sapé - Mulheres Guerreiras reúne quarenta e oito mulheres quilombolas associadas, 

com produção comunitária oriunda do beneficiamento da mandioca e de outras iniciativas que 

são comercializadas regularmente na Feira da Agricultura Familiar do município de Igreja 

Nova. 

 

FIGURA 4 – LOGOMARCA DA ASSOCIAÇÃO DE MULHERES AGRICULTORAS QUILOMBOLAS 

PESCADORAS DO POVOADO SAPÉ – MULHERES GUERREIRAS 

 
FONTE: Rede social da Associação de Mulheres Agricultoras 

Quilombolas Pescadoras do Povoado Sapé – Mulheres Guerreiras 

(2021). 

 

Os produtos produzidos pelas mulheres são destinados a políticas públicas importantes, 

como o Programa de Aquisição de Alimentos (PAA), na esfera municipal e estadual, e ao 

Programa Criança Feliz, demonstrando as relevâncias social, econômica e cultural da 

organização para a comunidade. Essa trajetória evidencia o impacto positivo da formação e da 

mobilização das mulheres na construção de um espaço coletivo autônomo, sustentável e voltado 

à valorização do trabalho feminino e das tradições quilombolas. 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 Lima e Almeida 21 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

4 Considerações Finais 

 

O método adotado durante a formação fundamentou-se em uma escuta sensível e 

comprometida com as vozes das mulheres quilombolas, priorizando o reconhecimento de suas 

vivências, saberes e trajetórias. A partir dessa escuta ativa, foi possível compreender o perfil do 

grupo de mulheres, suas necessidades específicas e as particularidades do território em que 

estão inseridas.  

O processo formativo foi conduzido por meio de práticas participativas e dialógicas, que 

favoreceram o engajamento coletivo na identificação de desafios e na construção de soluções 

concretas, promovendo uma aprendizagem significativa e contextualizada a realidade do 

campo. 

Essas estratégias pedagógicas contribuíram diretamente para o fortalecimento do 

protagonismo feminino, estimulando a autonomia das participantes na tomada de decisões e na 

gestão de suas ações, em consonância com os princípios do associativismo, como solidariedade, 

cooperação, autogestão e corresponsabilidade. 

Ao valorizar os saberes tradicionais e locais, respeitar as identidades culturais e 

incentivar a atuação ativa das mulheres nos processos organizativos, a formação proporcionou 

um ambiente de ensino-aprendizagem acolhedor e transformador. Nesse espaço, as mulheres 

foram reconhecidas como sujeitos históricos e políticos, capazes de intervir em suas realidades. 

Assim, a educação assume um papel central como instrumento de resistência frente às 

desigualdades estruturais e como caminho para o empoderamento feminino, promovendo o 

desenvolvimento sustentável da comunidade consubstanciado a partir dos preceitos da 

Educação do Campo e da agroecologia. 

 

Referências 

 

ALMEIDA, R. S. Agronegócio canavieiro em Alagoas: controle do território e luta por terra. 

2016. 184 f. Dissertação (Mestrado em Geografia) - Universidade Federal de Sergipe, 2016. 

Disponível em: https://ri.ufs.br/bitstream/riufs/5529/1/RICARDO_SANTOS_ALMEIDA.pdf. 

Acesso em: 01 mar. 2025. 

ASSOCIAÇÃO DE MULHERES AGRICULTORAS QUILOMBOLAS PESCADORAS DO 

POVOADO SAPÉ – MULHERES GUERREIRAS. Logomarca. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/CWUdqvGMCpO. Acesso em: 01 mar. 2025. 

BRASIL. Decreto nº 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o procedimento para 

identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061


 O protagonismo feminino negro 22 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-22, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061 

remanescentes das comunidades dos quilombos. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 21 nov. 

2003. 

CALDART, R. S. Pedagogia do Movimento Sem Terra: Escola é mais do que escola. São 

Paulo: Expressão Popular, 2004. 

COLLINS, P. H.; BILGE, S. Interseccionalidade. Tradução de Rane Souza. 1. ed. São Paulo: 

Boitempo, 2021. 

FEDERICI, S. O ponto zero da revolução: trabalho doméstico, reprodução e lutas feministas. 

São Paulo: Elefante, 2019. 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

FREIRE, P. Extensão ou Comunicação? 17. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2015. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: RIOS, Flávia; LIMA, Márcia 

(orgs.). Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. São 

Paulo: Zahar, 2020 [texto original de 1988]. 

GRAMSCI, A. Cadernos do cárcere. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2000. 

HALL, S. Familiar Stranger: A Life Between Two Islands (Durham, Duke University Press, 

2017), p. 16. 

MARX, K.; ENGELS, F. Manifesto do Partido Comunista. São Paulo: Boitempo, 2010. 

PRIMAVESI, Ana. Manejo ecológico do solo: a agricultura em regiões tropicais. São Paulo: 

Nobel, 2002. 

SABOURIN, E. Organização dos produtores e ação coletiva: sistematização e análise de 

estudos de caso no Nordeste brasileiro. In: SPERRY, S. (Org.). Organização dos produtores. 

Brasília, DF: Embrapa Comunicação para Transferência de Tecnologia, 1999. p. 103-128. 

SAFFIOTI, H. Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 

2004. 

SANTOS, B. S. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. 2. ed. São Paulo: 

Cortez, 2007. 

SANTOS, M. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência universal. 6. 

ed. Rio de Janeiro: Record, 2000. 

VERDEJO, M. E. Diagnóstico Rural Participativo: Guia Prático DRP. Brasília: MDA/ 

Secretaria de Agricultura Familiar, 2006. 62 p. 

 

i As vulnerabilidades agroecológicas correspondem a riscos e fragilidades de ordem ambiental, social, econômica 

e técnica que afetam os sistemas de produção agroecológicos, limitando sua sustentabilidade e consolidação. 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100061

