
Divers@ Revista Eletrônica Interdisciplinar 

Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025. 

ISSN 1983-8921 

doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

A Divers@! está licenciada com a Licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.  

CORPO-TERRITÓRIO E SOBERANIA ALIMENTAR: REFLEXÕES DESDE A 

FORMAÇÃO POLÍTICA PARA LGBTI+ NA VIA CAMPESINA BRASIL 

 

BODY-TERRITORY AND FOOD SOVEREIGNTY: REFLECTIONS FROM POLITICAL FORMATION 

FOR LGBTI+ IN VIA CAMPESINA BRAZIL 

 

Vinicius da Silva Oliveira1 

 

Resumo 

Uma real transformação social terá pássaros coloridos bordados na bandeira da Pátria Livre. Este 

artigo tem por objetivo fazer reflexões iniciais desde formação política de LGBTI+ (Lésbicas, Gays, 

Bissexuais, Travestis, Transexuais, Intersexuais) no encontro dos Movimentos Sociais do campo, 

águas e florestas articulados na Via Campesina Brasil. Trazendo as chaves de reflexão: corpo-

território e Soberania Alimentar, articuladas à pauta da Diversidade Sexual de Gênero no interior da 

Via Campesina e provocar pontos de potencialidades e desafios para os movimentos. A metodologia 

utilizada se pautou pela revisão bibliográfica, destacando formulações dos movimentos sociais do 

campo e pesquisa do tipo participante, pois quem o escreve faz parte do observado e refletido. Em 

tom de reflexão política desejo que as ideias trazidas aqui possam contribuir na sistematização, 

proposição e/ou ação política anticapitalista, antirracista e antipatriarcal, buscando construir novas 

formas de relação humana e com a natureza. Vindo do olhar de uma LGBTI+ Sem Terra, indicamos 

ao final algumas agendas que podemos assumir na construção de uma emancipação humana, 

anunciando que a revolução será LGBTI+ ou não será! 

 

Palavras-chave: Diversidade Sexual e de Gênero; Movimentos Sociais; LGBTI+fobia; Relações 

Humanas. 

 

 

  

 
Dossiê: Artigo Original: Recebido em 14/06/2025 – Aprovado em 11/11/2025 – Publicado em: 29/12/2025 
1 Licenciatura em Educação do Campo - Ciências da Natureza e Especialista em Educação do Campo e a Realidade 

Brasileira a partir de seus pensadores pela Universidade Federal do Paraná – Setor Litoral. Mestrande no Programa 

de Pós-Graduação em Desenvolvimento Territorial na América Latina e Caribe (TerritoriAL) pela Universidade 

Estadual Paulista (UNESP) e pela Escola Nacional Florestan Fernandes (ENFF), São Paulo/SP, Brasil. e-mail: 

viniciuslpoliveira@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0009-0005-0872-0015 (autor correspondente) 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059
mailto:viniciuslpoliveira@gmail.com
https://orcid.org/0009-0005-0872-0015


 

 
 

 

 Corpo-Território e Soberania Alimentar 2 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

Abstract 

A real social transformation will have colourful birds embroidered on the flag of the Free Homeland. 

The aim of this article is to provide initial reflections on the political formation of LGBTI+ 

(Lesbians, Gays, Bisexuals, Transvestites, Transsexuals, Intersexuals) in the meeting of the Social 

Movements of the countryside, waters and forests articulated in Via Campesina Brazil. Bringing the 

keys to reflection: body-territory and Food Sovereignty, articulated with the agenda of Sexual 

Gender Diversity within Via Campesina and provoking points of potential and challenges for the 

movements. The methodology used was based on a bibliographical review, highlighting the 

formulations of social movements in the countryside, and participant research, since the writer is 

part of what is being observed and reflected on. As a political reflection, I hope that the ideas 

presented here can contribute to the systematisation, proposition and/or political action that is anti-

capitalist, anti-racist and anti-patriarchal, seeking to build new forms of human relations and 

relations with nature. Coming from the perspective of a LGBTI+ Sem Terra, at the end we indicate 

some agendas that we can take on in the construction of human emancipation, announcing that the 

revolution will be LGBTI+ or it won't be! 

 

Keywords: Sexual and Gender Diversity; Social Movements; LGBTI+phobia; Human Relations. 

 

1 Introdução 

 

Este artigo pretende fazer reflexões iniciais fruto de processos de formação política de 

LGBTI+ (Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis, Transexuais, Intersexuais)i no encontro dos 

Movimentos Sociais do campo, águas e florestasii articulados na Via Campesina Brasiliii. 

Trazendo as chaves de reflexão corpo-território e Soberania Alimentar articuladas à pauta da 

Diversidade Sexual e de Gênero (DSG) no interior da Via Campesina (VC) e provocar pontos 

de potencialidades e desafios para os movimentos. Reflexões estas feitas a partir de um olhar 

para várias vivências, intercâmbios e debates coletivos e fruto de uma pesquisaiv maior e que 

não se encerra aqui, pois é um fenômeno vivo em suas manifestações iniciais, com limites e 

potencialidades.  

Aqui fazemos o exercício de fortalecer o reconhecer a Diversidade Sexual e de Gênero 

como uma pauta estruturante da luta camponesa como parte da classe trabalhadora que vai além 

de visibilizar a existência de LGBTI+ nas organizações, pois já é evidente que isso não basta. 

Desta forma, propomos reflexões para além de nossos corpos, e sim para todos os povos, do 

campo, água, florestas e cidades. 

Várias foram as condições para que hoje possamos atrelar as pautas da Via Campesina 

com a pauta da Diversidade Sexual e de Gênero, contudo podemos destacar que a organização 

das mulheres, do Coletivo LGBTI+ do MST e a própria auto organização das LGBTI+ foram 

as condições essenciais nessa trajetória. Obtendo resultados muito concretos como a 

constituição de um Coletivo LGBTI+ da Via Campesina Brasil em 2020, e mais recentemente, 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 da Silva Oliveira 3 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

em 2023, a criação e conquista de um espaço organizativo precioso, a Articulação Internacional 

de Diversidadesv. 

Em tom de reflexão política desejo que as ideias trazidas aqui possam, em algum nível, 

contribuir na sistematização, na proposição e na ação política que busquem construir novas 

formas de relação humana e com a natureza. Buscando aqui, a partir do olhar de uma LGBTI+ 

Sem Terra indicar algumas agendas que podemos assumir na construção de uma emancipação 

humana. Anunciando que a revolução será LGBTI+ ou não será! 

 

 

2 Metodologia 

 

 Da metodologia utilizada, recorremos à revisão bibliográfica e à pesquisa documental, 

com destaque às formulações dos movimentos sociais do campo. Fundamentalmente, a 

pesquisa que dá origem a este trabalho é do tipo participante onde buscamos “[...] realizar a 

observação dos fenômenos, compartilhar a vivência dos sujeitos pesquisados, participando, de 

forma sistemática e permanente, ao longo do tempo da pesquisa, das suas atividades.” 

(Severino, 2007, p. 120)”. O trabalho e quem o escreve fazem parte do observado e do refletido, 

pois fiz e faço parte dos espaços políticos, organizativos e formativos desde o Movimento dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terra e da Via Campesina, onde foram forjadas as instâncias, 

debates e elaborações desde 2016 até atualmente. Ademais, estes elementos estarão em diálogo 

com referências bibliográficas pertinentes.  

 

 

3 Resultados e discussão 

 

3.1 Corpo, Território e Diversidade Sexual e de Gênero 

 

Assim como a planta que para se desenvolver precisa de solo fértil, as reflexões deste 

artigo também vêm de uma conjuntura na qual eclodem ideias que rompem o chão. Como a 

letra da música de Francisco, El Hombre diz, “uma flor rasgou a rua, desafiando a inércia cinza 

do ódio” vi, anunciando fissuras nas ordens que nos prendem. Do mesmo modo as reflexões 

aqui partem do chão que pisamos, do território. 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 Corpo-Território e Soberania Alimentar 4 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

Não é possível falar de movimentos sociais descolados do debate de território, pois todas 

as pautas de luta se remetem a um território, seja de uma comunidade específica, ou várias 

comunidades articuladas e coordenadas em nível nacional ou internacional. Podemos 

exemplificar com a luta pelo reconhecimento de uma comunidade quilombola, ou o acesso de 

uma determinada Terra Indígena à saúde, ou ainda a luta pela Reforma Agrária Popular como 

um projeto de campo e sociedade, por sua vez, articulado nacionalmente. Outros exemplos que 

poderíamos apresentar, seja de povos já territorializados, ou de povos em luta pela 

territorialização, sempre remetem à essa chave corpo-território.  

O corpo é nossa primeira materialidade, é onde existimos e por onde experienciamos o 

mundo através dos sentidos, é com ele que lutamos. No contexto político dos movimentos 

sociais é perceptível que ao falar dessa materialidade do corpo é comum que elementos do 

território se mesclam com a percepção, o ambiente e suas relações se compartilham. O mesmo 

ocorre ao pensar o território que é indissociável da intervenção humana, pois ao produzir o 

espaço, o território somos produzidos e vice versa.  

Veronica Gago (2020) diz que “corpo-território é um conceito político que evidencia 

como a exploração dos territórios comuns e comunitários (urbanos, suburbanos, camponeses e 

indígenas) implica violentar o corpo de cada um e o corpo coletivo por meio da espoliação”. 

Esse conceito surge pela luta das mulheres amefricanasvii contra as mega corporações 

extrativistas, e partir desse protagonismo, tem enunciado a relação indissociável entre 

domesticação (subordinação compulsória da mulher) e colonização, contribuindo para um 

sistema triplo de opressão  social-racial-sexual, que Lélia Gonzalez já fazia a denúncia de que 

sustenta o sistema capitalista (Freitas, 2022). 

Para compor as relações que existem nesta expressão corpo-território, podemos recorrer 

a uma análise de Milton Santos (2007) que afirma:  

 

O território não é apenas o conjunto dos sistemas naturais e de sistemas de coisas 

superpostas; o território tem que ser entendido como o território usado, não o território 

em si. O território usado é o chão mais a identidade. A identidade é o sentimento 

de pertencer àquilo que nos pertence. O território é o fundamento do trabalho; o lugar 

da residência, das trocas materiais e espirituais e do exercício da vida. (Santos, 2007, 

p. 14). 

 

Desta forma, devemos olhar o território para além de um determinado espaço 

geográfico ocupado, e identificar o que de humano está intrínseco, a cultura, a identidade e as 

relações estabelecidas ali. Como indica Fernandes (2009), o território é uma totalidade, ou seja, 

separar o que lhe compõe pode limitar a análise de sua dinâmica. 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 da Silva Oliveira 5 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

Quando a Via Campesina aponta que a luta pela terra é luta por território, indica uma 

série de conflitos que são vivenciados pelos sujeitos do campo no âmbito da Questão Agrária. 

Para nosso caminho de reflexão percorrido neste trabalho, é fundamental nos perguntar: que 

tipo de território estamos constituindo no contexto de nossas lutas?  

O território é a materialidade onde o povo se constitui, onde ele existe, produz e 

reproduz a sua existência, seja ele uma comunidade, ou um movimento social camponês, 

indígena, quilombola, ou ainda urbano. Pensar território e pensar povo não podem estar 

descolados. E, para pensar povo devemos nos remeter a todas as suas dimensões e em toda sua 

diversidade. Desta forma, dimensões humanas como o gênero, a sexualidade, a raça e etnia não 

podem estar desgarradas. Elas são estruturantes na composição do território, pois dizem 

respeito a como se dão nossas relações sociais no espaço vivido e para além deles.  

Na atual complexidade da forma societária capitalista, e dos conflitos agrários que dela 

decorrem, a luta por terra-território, ou a luta terra-povo-território, deve garantir a pauta 

LGBTI+, feminista e antirracista no movimento cotidiano de territorialização, pois não basta 

alterar somente no campo político e econômico, se o que se busca configurar é a emancipação 

humana em sua totalidade.  

Débora Gomes Lima (2021), integrante da CONAQ (Coordenação Nacional de 

Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas) traz uma síntese importantíssima 

num de seus depoimentos, indicando que em se tratando de território e as relações sociais que 

nele se estabelecem a partir da luta, é importante considerar de que “não há territórios livres 

com corpos presos” viii. Ela reitera que numa primeira camada corpo e território mantém uma 

relação umbilical, e numa segunda camada, a liberdade plena do território está condicionada à 

liberdade do corpo do povo.  

Considerando que terra e território, e, território e povo não se dissociam, podemos 

aprofundar no mesmo sentido nossa reflexão, de que corpo e território também não. Nesse 

sentido, nosso corpo pode ser entendido como nosso território. Um território em constante 

disputa, território camponês, negro, pescador, indígena e também LGBTI+. É nesse corpo-

território onde está a materialidade dos nossos sexos, gêneros e orientações sexuais, onde 

experienciamos o mundo através dos sentidos, onde sentimos a opressão, a dominação e 

exploração oriundas do sistema capitalista e patriarcal, e fundamentalmente é com tal corpo que 

lutamos. Somos corpos e sujeitos que confluem a luta pela liberdade da terra, do território, da 

soberania alimentar e do amor.  

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 Corpo-Território e Soberania Alimentar 6 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

O processo de acumulação primitivaix - condição necessária para o estabelecimento do 

sistema capitalista - para seu sucesso impôs uma separação do corpo do sujeito, conformando 

a “máquina-humana”, destituindo ou limitando os seus ciclos naturais, modo de vida, 

significados, crenças, etc., desumanizando o povo para se adequar à crescente lógica de 

produção. Constituiu-se como o principal salto tecnológico desse desenvolvimento, um passo 

essencial no desenvolvimento das forças produtivas no período de acumulação primitiva. Assim 

podemos indicar que, a primeira máquina produzida pelo capitalismo não foi o relógio 

tampouco a máquina a vapor, foi o corpo (Federici, 2017). 

Focando nessa leitura histórica podemos visualizar que a alienação ao próprio corpo não 

é natural ou um acaso, é parte de um projeto de exploração, que deve se utilizar de todo 

mecanismo para condicionar e “domar” o corpo humano. Os corpos que não se adequam ao 

trabalho são marginalizados, perseguidos, patologizados e/ou eliminados, assim como um 

produto defeituoso na linha de produção é descartado. Lógico que esse processo é massivo e ao 

passo que caminhamos no tempo esse disciplinamento passa a ser entendido como natural, e 

como parte de um amplo processo de alienação, reiteradamente passa a ser mantido pelos 

próprios dominados, renovando o ciclo da dominação. 

Assim, como nos foi expropriada a terra, nos foi expropriada a consciência da vastidão 

dos nossos corpos, reduzindo-os a um recipiente onde se faz o depósito de demandas e o saque 

da força de trabalho. Esvaziar gerações de trabalhadoras/es da sua conexão com o corpo, sua 

multiplicidade, sua relação com a terra e o território, torna a exploração capitalista mais fácil. 

Homogeneizar toda uma classe ocorreu antes do estabelecimento da monocultura, hoje expressa 

na forma do agronegócio.  

A classe trabalhadora é idealizada pela sociedade - tanto pela própria classe quanto a 

burguesia - como uma abstração, um sujeito universal masculino, branco, cisgênero e 

heterosexual; sem diversidade de sexualidade, raça, etnia, dentre outros marcadores sociais da 

diferença. Entretanto, pelo contrário, é nela que explode a diversidade de toda a ordem. Ao 

mesmo passo, por essas marcas diversas é discriminada dando condições estruturais e no seu 

interior que criar outras camadas de opressão, dominação e exploração. Por exemplo, um 

homem e uma mulher da classe trabalhadora sendo explorados num corte de cana: o homem 

ainda se beneficia pela estrutura patriarcal da sociedade capitalista recebe mais pelo trabalho 

do que uma mulher, a qual muitas vezes ainda passa por situações de violência doméstica. Outro 

exemplo emblemático é que ao se candidatar a uma vaga de emprego, com as mesmas 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 da Silva Oliveira 7 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

qualificações, a mulher branca ser contratada e a negra não, explicitando situações de um 

racismo estrutural e enraizado na sociedade brasileira. Outro exemplo é a diferença abismal em 

todo processo do trabalho com pessoas trans, sapatão e bichas, especialmente as pretas, sendo 

expulsas das escolas e passando pela negativa de trabalho na candidatura a vagas de emprego - 

evidenciando assim, a LGBTI+fobia.  

Olhando para os movimentos sociais do campo e para a classe como um todo, é 

necessário combater a compreensão de que a classe trabalhadora é homogênea, e ao mesmo 

tempo provocar algumas perguntas, tais como: o que precisamos superar enquanto 

trabalhadoras/es para feminilizar, enegrecer, e translesbiviadecer a classe? Quais são os corpos 

que a classe trabalhadora precisa constituir? Quais são as novas relações humanas e com a 

natureza que precisamos construir? 

Não pretendemos aqui solucionar tais perguntas, mas sim colocá-las em questão. Pois 

reconhecer a Diversidade Sexual e de Gênero como estruturante na luta vai além de reconhecer 

a existência de LGBTI+ nas organizações. Já evidenciamos que isso não basta, e propomos 

reflexões para além de nossos corpos, e sim para todas as companheiras e todos os 

companheiros.  

Quando afirmamos a expressão “translesbiviadecer”, nos referimos ao reconhecimento 

da existência para além da cisgeneridade e da heterossexualidade no interior da 

classe/movimento. Não nos referimos a um processo compulsório de imposição de identidade 

gênero e orientação sexual - isso é feito pelo patriarcado e pelo heterossexismox a milênios, e 

sim a refletir sobre o que a existência lésbica ou trans, por exemplo, tem a nos dizer quanto à 

construção da minha sexualidade, afetividade e as normativas de gênero e sexualidade. 

Quando nos colocamos como militantes dentro de movimentos sociais em luta por 

território, especialmente na realidade camponesa, buscamos mirar nosso horizonte para 

transformações radicais na sociedade, imbuir nossa prática cotidiana de superação da sociedade 

de classes e todas as formas de opressão a ela vinculadas. Esse desafio passa por um processo 

de modificação de estruturas muito antigas, que foram recriadas e fortalecidas na nossa 

realidade concreta deste tempo histórico. Passa também por compreender a articulação 

simbiótica entre capitalismo, patriarcado e racismo, e seus desdobramentos na construção da 

nossa afetividade. Passa fundamentalmente por repensar as masculinidades e as feminilidades, 

a sexualidade, as subjetividades e as relações sociais entre nós.  

 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 Corpo-Território e Soberania Alimentar 8 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

3.2 Soberania Alimentar e Relações Humanas Saudáveis  

 

Numa primeira impressão, Soberania Alimentar nos remete a acesso a alimentação, 

contudo esse conceito vai para muito além disso. Pretendemos aqui sinalizar que há uma 

conexão umbilical entre esta pauta estruturante da Via Campesina e a construção de relações 

humanas saudáveis.  

Inicialmente precisamos diferenciar Soberania Alimentar de Segurança Alimentar, que 

por sua vez é uma política pública de ordem governamental sobre o direito à alimentação, que 

não dá conta de olhar para quais tipos de alimentos estão sendo produzidos, nem mesmo sob 

quais relações de trabalho, e processos de distribuição. Podemos dizer que, como contraponto, 

está a Soberania Alimentar.  

Segundo Islandia Bezerra (2021):  

 

A soberania alimentar é uma definição que se originou no movimento da Via 

Campesina [...], mais especificamente em 1996, e foi referendada no Fórum Mundial 

de Soberania Alimentar, em 2001. A sua proposta nasceu como uma estratégia de 

enfrentamento às políticas neoliberais, nas quais predomina o poder decisório das 

grandes corporações do sistema agroalimentar mundial, que, por sua vez, impõem aos 

países uma série de medidas que fragilizam (e muitas vezes acabam com) a 

autossuficiência dos povos. Atrelado a isso, essas políticas também atuam para a 

diminuição do papel regulador do Estado. A Via Campesina possibilita o debate da 

soberania alimentar, em âmbito global, como legítimo e necessário. No contexto 

neoliberal, essas macropolíticas destroem a natureza, dizimam e expropriam povos 

originários, comunidades tradicionais e comunidades pesqueiras dos seus territórios e 

também comunidades rurais. Esses resultados, por sua vez, reverberam nas cidades, 

nos médios e grandes centros urbanos, e influenciam diretamente as práticas de 

produção e o consumo de alimentos (Bezerra, 2021, p. 714).  

 

Neste contexto não se apresenta como um mero conceito, mas uma luta complexa sujeita 

a disputas políticas intensas. Desta forma, a Soberania Alimentar interroga a produção do 

alimento e as relações na produção alimentar, anunciando a necessidade de se olhar o processo 

mais minuciosamente. Buscando uma síntese, a Via Campesina Internacional (2021) afirma 

que: 

 

A Soberania Alimentar é o direito dos povos de definir suas próprias políticas 

agropecuárias e de alimentação, bem como de proteger e regulamentar a produção 

agropecuária e o mercado nacional objetivando alcançar o desenvolvimento 

sustentável. [...] a soberania alimentar não nega o comércio internacional, porém 

defende a opção de formular políticas e fomentar práticas comerciais que sirvam aos 

direitos das populações, disponibilizando métodos e produtos alimentícios inócuos, 

nutritivos e ecologicamente sustentáveis. (Via Campesina Internacional, 2001).   

 

Islandia Bezerra (2021), indica que:  

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 da Silva Oliveira 9 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

Posteriormente, em 2007, na Declaração de Nyéléni, documento final do Fórum 

Mundial pela Soberania Alimentar, realizado em Mali, tem-se uma complementação 

“[...] a soberania alimentar é um direito dos povos a alimentos nutritivos e 

culturalmente adequados, acessíveis, produzidos de forma sustentável e ecológica, e 

seu direito de decidir seu próprio sistema alimentar e produtivo” (Fórum Mundial pela 

Soberania Alimentar, 2007) (Bezerra, 2021, p. 714).  

 

Olhando com essa lente, passa pela Soberania Alimentar o direito dos povos a não 

somente o alimento, mas sim a alimentos saudáveis produzidos com outras relações entre 

natureza e seres humanos. Nesse raciocínio, o Feminismo Camponês e Popular vem trazendo 

contribuições há algum tempo afirmando que não é possível pensar na produção de alimentos 

sem questionar profundamente as condições em que são produzidos.  

Repensar as relações humanas com a natureza, envolve reestabelecer novas formas de 

cultivo da terra para a garantia da Soberania Alimentar. Fernandes e Schwendler (2015) apud 

Zanotto (2017) dissertam:  

 

Fernandes em seu texto pergunta: porque será que a soberania alimentar nasceu da 

Via Campesina e não das corporações? Encontra como resposta na própria 

significação das palavras agriCULTURA e agroNEGÓCIO. Quem produz pensando 

em transformar a alimentação em negócio não pode propor soberania alimentar, 

porque esta é mais importante que a riqueza individual, porque um povo soberano é 

livre, como dizem os movimentos organizados, e um povo livre não precisa de 

ninguém que lhes garanta sua existência, porque cada povo se constrói a partir de sua 

soberania. Ainda em Fernandes, “Porque para produzir alimentos é preciso terra – 

território. Assim a territorialidade da terra transforma o alimento em território. Para 

se ter alimento é necessário ter território”. (Idem, p. 14) por isto os capitalistas 

recusam as soberanias populares (Fernandes; Schwendler, 2015 apud Zanotto, 2017, 

p. 69).  

 

Cultivar a terra é também cultivar uma territorialidade, é forjar relações com a natureza 

e com o povo. Assim, as condições de vida daquele povo vão depender das relações que estão 

sendo estabelecidas. Como anuncia o grito de ordem “Alimento sano: pueblo soberano!”, e a 

grande agroecóloga Ana Maria Primavesi quando afirma “solo sadio, planta sadia, ser humano 

sadio”xi, ambos indicam que há uma relação intrínseca entre terra, território, alimento e povo 

em sintonia para garantir a saúde integralmente. Somente garantindo alimento sem veneno, mas 

sob as condições de relações violentas, depredatórias com a natureza, e autoritárias, machistas, 

racistas e LGBTI+fóbicas com o povo, não é possível construir Soberania Alimentar. 

O MST no último período vem afirmando uma síntese pertinente em nosso tempo 

histórico ao se debruçar sobre a Agroecologia colocando-a para além da produção, mas 

dimensionando-a como uma nova forma de relação com a natureza, trabalho e entre as pessoas. 

Conclui que “não se produz alimentos saudáveis com relações doentes”. Assim, precisamos ter 

um olhar mais “agroecológico”, refletindo profundamente sobre as várias relações que estão 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 Corpo-Território e Soberania Alimentar 10 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

produzindo aquele alimento. Se se perpetua relações de dominação, opressão e exploração, 

devemos superá-las, pois para buscar a emancipação humana, fazer Agroecologia e Soberania 

Alimentar devemos combater o racismo, machismo e a LGBTI+fobia.   

 

 

3.3 Potencialidades e desafios da Via Campesina Brasil sobre a formação em Diversidade 

Sexual e de Gênero  
 

Aqui pretendemos uma abordagem mais provocativa, que possa em algum nível 

provocar reflexões sobre onde se toca quando trazemos a Diversidade Sexual e de Gênero para 

os processos de formação política nos movimentos sociais do campo, água e florestas. 

Importante destacar que as reflexões a seguir devem ser entendidas como uma foto de um 

momento do contexto que está vivo e em constante movimento.  

 Buscamos, a partir da experiência vivida, destacar alguns desafios e algumas 

potencialidades do processo organizativo e formativo das LGBTI+ no contexto dos movimentos 

populares que compõem a Via Campesina Brasil. 

 

 

A. Desafios 

 

Seguirmos vivas e em luta! Muitas vezes se aponta como um primeiro desafio para a 

maioria das LGBTI+ nessa sociedade, permanecer vivas e combatendo todas as formas de 

opressão. No Brasil, em 2023 registraram-se 230 mortes de pessoas LGBTI+ de forma violenta 

no Brasil, sendo 184 assassinatos, 18 suicídios e 28 mortes por outras causas segundo o dossiê 

“Mortes e Violências contra LGBTI+ no Brasil”xii, coordenado pelas organizações Arte e 

Política LGBTI+, a Associação Nacional de Travestis e Transexuais (ANTRA); e a Associação 

Brasileira de Gays, Lésbicas e Bissexuais (ABGLT). Sendo que as maiores vítimas foram as 

mulheres transexuais, travestis e homens gays. Com certeza esses dados ainda não dão conta 

de alcançar muitos outros casos invisibilizados. Nos três (03) últimos anos, foram assassinados 

cinco (05)xiii militantes do MST pela LGBTI+fobia, mais do que em conflitos agrários 

diretamente.  

No contexto das organizações do campo, águas e florestas articuladas na Via 

Campesina, podemos afirmar que nesse tempo histórico estamos num terreno fértil onde 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 da Silva Oliveira 11 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

precisamos semear a subversão e combater os parasitas desse chão. Desse modo, provocamos 

indicar alguns desafios da pauta LGBTI+ a partir de debates coletivos e experiências próprias 

colocando na perspectiva de construir relações humanas emancipatórias de cunho 

revolucionário:  

 

● Superar todas as formas de violência e relações de dominação, opressão e exploração 

advindas do capitalismo, racismo e patriarcado;  

● Fortalecer a luta contra o agro-hidro-minério-negócio articulando com a luta contra o 

patriarcado e racismo; 

● Fortalecer a construção da Soberania Alimentar e da Agroecologia ao passo que 

propomos novas relações humanas emancipadas;  

● Nutrir as reflexões que promovam múltiplas formas de conceber o sexo, o gênero e a 

sexualidade, repensando as masculinidades e as feminilidades, em contraposição a 

hegemonia, na busca em conformar sujeitos políticos que não se entendam com algum 

gênero ou orientação sexual porque lhe foram impostos, mais sim por construção e 

descoberta próprias na relação e com o zelo da coletividade;  

● Descolonizar os afetos numa perspectiva revolucionária;  

● Estabelecer o cuidado do corpo e mente, promovendo a afetividade e o amor camarada 

como prática cotidiana;  

● Promover ações de incidência direta contra as a LGBTI+fobia nos territórios e de zelo 

pelas vítimas, a exemplo a Campanha permanente contra LGBTIfobia no Campo, 

promovida pelo MSTxiv; 

● Conformar sujeitos políticos que sejam em sua prática cotidiana antirracistas, 

anticapitalistas e antipatriarcais (antimachistas e antiLGBTI+fóbicos), em todos os 

continentes até que toda a classe seja plenamente livre. 

 

São desafios complexos e de perspectiva revolucionária. Nesse sentido, devem ser 

alimentados diariamente, no fazimento da nova sociedade. Não é de uma hora para outra que 

alteramos radicalmente as relações, exige um acúmulo de forças. Aqui estamos propondo um 

compromisso com um processo de humanização e de busca por emancipação humana. 

 

 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 Corpo-Território e Soberania Alimentar 12 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

B. Potencialidades 

 

Fobia vem do grego Φόβος, phóbos, que significa “medo”, e a terminologia LGBTfobia 

ou LGBTI+fobia usamos para nos referir a lesbofobia, homofobia, bifobia, transfobia que 

consiste na aversão, repugnância, ódio, preconceito que algumas pessoas, ou grupos nutrem 

contra as LGBTI+.  

Num primeiro momento podemos afirmar que o conjunto de ações organizativas e 

formativas realizadas nos processos minimamente citados neste trabalho vão ao encontro do 

combate à LGBTI+fobia, em especial nos territórios do campo, água e florestas, e para além 

destes, para toda a sociedade. Em Louro (2004) citado por Lacerda (2018)xv refletimos:  

 

[...] os sujeitos que, por alguma razão ou circunstância, escapam da norma e 

promovem uma descontinuidade na sequência (sic) sexo/gênero/sexualidade serão 

tomados como minoria e serão colocados à margem das preocupações de um currículo 

ou de uma educação [ou qualquer processo formativo] que se pretenda para a maioria. 

Paradoxalmente, esses sujeitos marginalizados continuam necessários, pois servem 

para circunscrever o contorno daqueles que são normais e que, de fato, se constituem 

nos sujeitos que importam (Louro, 2004, p. 27 apud Lacerda, 2018, p. 218). 

 

Desta forma visualizamos que na realidade essas dissidências são penalizadas ao mesmo 

tempo que servem a uma lógica que justifica a opressão, dominação e exploração, usando de 

variados meios de realizar a manutenção dessa hierarquia, e na manutenção do próprio 

patriarcado e do heterossexismo.  

A promoção desse status de superioridade e a marginalização muitas vezes vem pelo 

medo, uma emoção humana que imediatamente causa uma reação de fuga, proteção ou 

enfrentamento, que na atuação de políticas e figuras conservadoras é a melhor ferramenta para 

manter a ignorância e alienação da população. Então perguntamos… 

 

 

C. Quem tem medo das LGBTI+? 

 

Ser lésbica, bissexual, gay, travesti, transexual, intersexual, pansexual, assexual, não 

binárie e tantas outras formas de promover a descontinuidade na sequência sexo-gênero-

sexualidade é ruir tijolos muito antigos na estrutura do patriarcado e do heterossexismo que o 

capitalismo vem desfrutando como um grande consórcio. Que na história da humanidade 

sempre existiram cosmovisões muito diversas sobre corpos, gêneros e sexualidades já podemos 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 da Silva Oliveira 13 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

afirmar buscando por inúmeras existências que a história tentou apagar. Vindo de uma 

imposição colonialista, cristã, branca, masculina, cisgênera, heterossexual, sem deficiência - e 

capitalista de conceber o ser humano e dominá-lo.  

Há uma crescente, porém não tão recente, onda conservadora e de extrema-direita no 

mundo que vem atacando e promovendo o terror e a ignorância na sociedade a respeito das 

LGBTI+, e nesse sentido escancaramos porque devem ter medo de nós:  

 

● A família: “esses pervertidos querem destruir a família!” e sim, queremos destruir a 

família patriarcal onde a mulher é oprimida, onde a monogamia é pregada, porém só se 

aplica à mulher, onde também se perpetua a propriedade privada, onde mais de 70%xvi 

dos casos de pedofilia acontecem em suas casas, que expulsam as filhas e filhos 

LGBTI+ e a hipocrisia é densa a cortar de faca.  

● A divisão sexual do trabalho: “trabalho de homem” e “trabalho de mulher” são 

questionados, uma vez que não existe justificativa material para essa divisão, assim 

podem ser exercidos por qualquer pessoa. Romper os modos de produção capitalista 

que nos explora e subalterniza. E essa fissura abala o capital, estabelece um medo 

material, econômico na lógica de exploração do homem sobre a mulher, do 

cisheteronormativo sobre o não-cisheteronormativo.  

● O corpo: gritar aos ventos que o corpo tem inúmeras formas de ser e se expressar, que 

tem direito ao afeto e ao gozo, que é território de luta e insubmisso e que caminha para 

a libertação do corpo da classe trabalhadora. Numa perspectiva revolucionária, sujeitos 

políticos de corpos livres exclamam e são potentes para interromper as relações de 

poder, e isso causa pânico à ordem patriarcal e capitalista estabelecida. 

● A religião: contestar as interpretações convenientemente LGBTIfóbicas, machistas e 

racistas das doutrinas religiosas, em especial as judaico-cristãs, que justificam a 

opressão com passagens intencionalmente selecionadas, ignorando valores como o 

amor ao próximo. Construiremos templos sem doutrinas onde o amor será livre a quem 

estiver disposto a amar.  

● A monogamia: exigida apenas às mulheres e flexibilizada para o patriarca, uma falácia 

falida, onde o estupro dentro do casal é historicamente permissivo, a monogamia 

contribui através da reprodução na manutenção da propriedade privada como cerne do 

capital e se estende a propriedade de uma pessoa sobre a outra, uma monocultura afetiva 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 Corpo-Território e Soberania Alimentar 14 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

assim como um campo de soja. Queimaremos essas e outras concepções, para que a 

monogamia ou a não-monogamia sejam construídas como formas de relacionamento 

conscientes e em comum acordo, onde a fidelidade seja com o afeto entre seres humanos 

completos.  

 

Nesse sentido, o medo conservador cisheterossexual pode ser traduzido como um 

resultado ou resposta ao avanço dos temas de gênero e sexualidade que instruem um leque de 

contribuições na formação dos sujeitos para além e isso os estremece. Buscamos a emancipação 

de todas as dimensões humanas e só vamos conquistá-las na coletividade, em relação, reflexão 

e ação concreta.  

Se estas ideias causaram alguma sensação, seja medo, angústia, indignação, euforia, 

certezas ou incertezas em algum grau, o objetivo dessa provocação foi cumprido, pois 

movimentar as ideias é pedagógico, então nos coloquemos em constante movimento. 

 

 

4 Considerações finais 

 

 A Via Campesina e o Coletivo LGBTI+ em sua estrutura, tem pela frente muitos 

desafios. Aqui buscamos destacar alguns deles, pois a cada ação na luta de classes, o cenário se 

atualiza. Não está tudo resolvido e entendido pelo conjunto dos movimentos, há vários limites 

e desafios. E no âmbito da articulação internacional destes movimentos, o caminho se faz talvez 

longo, contudo, não arredamos o pé de onde chegamos, há muito o que ocupar.  

É fundamental reconhecer que o corpo como nossa materialidade é nosso território, e 

nossos territórios fazem parte desses corpos que são diversos, coloridos, com existências 

particulares e coletivas que devem ser defendidos. Por isso afirmamos que somente teremos 

territórios verdadeiramente livres com corpos verdadeiramente livres. 

Reafirmar que não alcançaremos a Agroecologia e a Soberania Alimentar para os povos 

sem pautar a construção de novas relações humanas assim como com a natureza. Relações 

saudáveis que produzem alimentos saudáveis. Combater o racismo, o machismo e a 

LGBTI+fobia desde nossos agroecossistemas e em toda a sociedade.  

A luta contra todas as formas de violência deve ser concreta, abarcando tanto a dimensão 

ideológica como sua dimensão material. A construção de uma afetividade e a relação entre nós 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059


 da Silva Oliveira 15 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

que deve ser e estar numa perspectiva revolucionária, rompendo as cercas que nos privam de 

ser, viver e amar.  

A pauta é estruturante pois a existência das sujeitas e sujeitos é igualmente estruturante 

e não um acessório na luta camponesa e de classe. Nesta via, talvez tenhamos a potencialidade 

de protagonizar a expansão da pauta Diversidade Sexual e de Gênero a territórios 

historicamente negados, construindo outra territorialidade e relações emancipadas entre 

natureza e seres humanos, reafirmando em ações e palavras que: Sem LGBTI+ não há 

revolução! 

 

 

Referências 

 

BATISTA, Ândrea Francine. Movimento camponês e consciência de classe: a práxis 

organizativa da Via Campesina Internacional na América Latina. Rio de Janeiro, 2019. 

BEZERRA, Islandia. Soberania e Segurança Alimentar e Nutricional. In: DIAS, Alexandre; et 

al (org). Dicionário de Agroecologia e Educação. Rio de Janeiro, São Paulo: Escola 

Politécnica de Saúde Joaquim Venâncio, Expressão Popular, 2021. p. 713-720.  

BORRILLO, Daniel. Homofobia: história e crítica de um preconceito. (tradução de 

Guilherme João de Freitas Teixeira). Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2010. 

DELPHY, Christine. Patriarcado (teorias do). In: HIRATA, Helena; et al. (org.) Dicionário 

Crítico do Feminismo. São Paulo: Editora Unesp, 2009. p. 173-178. 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. 1. ed. São 

Paulo: Editora Elefante, 2017.  

FERNANDES, Bernardo Mançano. Sobre a tipologia de Territórios. In: SAQUET, Marcos 

Aurelio; SPOSITO, Eliseu Savério (orgs). Territórios e Territorialidades: Teorias, Processos e 

Conflitos. São Paulo: Expressão Popular, 2009. Disponível em: 

<http://docs.fct.unesp.br/docentes/geo/bernardo/BIBLIOGRAFIA%20DISCIPLINAS%20PO

S-

GRADUACAO/TIPOLOGIA%20DE%20TERRITORIOS/LIVRO%20SAQUET%20E%20S

POSITO.pdf#page=197 >. Acessado em: 21 de jun. 2023 

FREITAS, Dalila V. de. Para além de mitos e fantasias: africanidade, corpos-território e 

potência revolucionária. In: DUNKER, Christian; MAIA, Heribaldo; MANOEL, Jones (orgs.). 

Psicanálise, marxismo e revolução. 1. ed. São Paulo: Lavrapalavra, 2022. p. 67-88. 

GAGO, Verónica. A potência feminista, ou o desejo de transformar tudo. Tradução de Igor 

Peres. São Paulo: Editora Elefante, 2020. 

LACERDA, Milena. Enredos sobre Diversidade Sexual e de Gênero na Educação. In. 

NOGUEIRA, Leonardo et. al. (org.). Hasteemos a Bandeira Colorida: Diversidade sexual e 

de gênero no Brasil. São Paulo: Expressão Popular, 2018. p. 211-228. 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059
http://docs.fct.unesp.br/docentes/geo/bernardo/BIBLIOGRAFIA%20DISCIPLINAS%20POS-GRADUACAO/TIPOLOGIA%20DE%20TERRITORIOS/LIVRO%20SAQUET%20E%20SPOSITO.pdf#page=197
http://docs.fct.unesp.br/docentes/geo/bernardo/BIBLIOGRAFIA%20DISCIPLINAS%20POS-GRADUACAO/TIPOLOGIA%20DE%20TERRITORIOS/LIVRO%20SAQUET%20E%20SPOSITO.pdf#page=197
http://docs.fct.unesp.br/docentes/geo/bernardo/BIBLIOGRAFIA%20DISCIPLINAS%20POS-GRADUACAO/TIPOLOGIA%20DE%20TERRITORIOS/LIVRO%20SAQUET%20E%20SPOSITO.pdf#page=197
http://docs.fct.unesp.br/docentes/geo/bernardo/BIBLIOGRAFIA%20DISCIPLINAS%20POS-GRADUACAO/TIPOLOGIA%20DE%20TERRITORIOS/LIVRO%20SAQUET%20E%20SPOSITO.pdf#page=197


 Corpo-Território e Soberania Alimentar 16 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

LA VÍA CAMPESINA. El Seminário Internacional de la Vía Campesina: debate sobre la 

diversidad sexual y de género. In: La Vía Campesina. Movimiento Campesino 

Internacional. Online: La Vía Campesina. Movimiento Campesino Internacional, 17 de 

dezembro de 2021. Disponível em <https://viacampesina.org/es/el-seminario-internacional-de-

la-via-campesina-debate-sobre-la-diversidad-sexual-y-de-genero/>. Acessado 29 jun. 2023 

LOURO, Guacira Lopes. Os estudos feministas, os estudos gays e lésbicos e a teoria queer com 

políticas de conhecimento. In. LOPES, Denilson et. al. (org.). Imagem e diversidade sexual. 

São Paulo: Nojosa, 2004. 

MARX, Karl. A assim chamada acumulação primitiva. In: ______. O capital: crítica da 

economia política. Volume I: O processo de produção do capital. São Paulo: Boitempo, 2014. 

 

OBSERVATÓRIO DE MORTES E VIOLÊNCIAS LGBTI NO BRASIL. Mortes e Violências 

contra LGBTI+ no Brasil: Dossiê 2023. Florianópolis, SC: Acontece, ANTRA, ABGLT, 

2024. Disponível em: <https://observatoriomorteseviolenciaslgbtibrasil.org/wp-

content/uploads/2023/05/Dossie-de-Mortes-e-Violencias-Contra-LGBTI-no-Brasil-2022-

ACONTECE-ANTRA-ABGLT.pdf>. Acesso em: 14 jun.2025.  

 

PRIMAVESI, Ana Maria. Pergunte o porquê ao solo e às raízes: casos que auxiliam na 

compreensão de ações eficazes na produtividade agrícola. 1. ed. São Paulo, Expressão Popular, 

2021. 

 

SANTOS, Milton. O dinheiro e o território. In: SANTOS, Milton.; BECKER, Bertha (orgs.). 

Território, territórios: ensaios sobre o ordenamento territorial. 3ed. Rio de Janeiro: 

Lamparina, 2007.  

SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia de Trabalho Científico. São Paulo: Cortez, 

2007. 

VIA CAMPESINA INTERNACIONAL (VCI). Declaración Final del Foro Mundial sobre 

Soberanía Alimentaria. Cuba, 2001. Disponível em: 

<http://www.movimientos.org/cloc/show_text.php3?key=1178>. Acesso em: 28 jun. 2023. 

WELZER-LANG, Daniel. A construção do masculino: dominação das mulheres e homofobia. 

Tradução de Miriem Pillar Grossi, In: Estudos Feministas, 2000. (p. 460-482). 

ZANOTTO, Rita. Soberania Alimentar como construção contra-hegemônica da Via 

Campesina: Experiências no Brasil e na Bolívia. Dissertação de Mestrado em Geografia pela 

Universidade Estadual Paulista (UNESP). SP: UNESP, 2017. Disponível em: 

<https://www2.fct.unesp.br/nera/ltd/dissertacao_zanotto_2017.pdf>. Acesso em 28 jun. 2023. 

 

 
i Ao longo do trabalho será visualizado em determinados momentos diferenças na sigla (LGBT, LGBTI, 

LGBTQIA+, etc.) que denotam diferentes fontes e momentos históricos, aqui usaremos em maioria LGBTI+ como 

opção e em consonância com o Coletivo LGBTI+ do MST.  
ii As populações do campo, da floresta e das águas são caracterizadas por povos e comunidades que têm seus 

modos de vida, produção e reprodução social, relacionados predominantemente com a terra e a água (e as 

florestas). Neste contexto, estão as/os camponesas/es, sejam elas/es agricultoras/es familiares, trabalhadoras/es 

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059
https://viacampesina.org/es/el-seminario-internacional-de-la-via-campesina-debate-sobre-la-diversidad-sexual-y-de-genero/
https://viacampesina.org/es/el-seminario-internacional-de-la-via-campesina-debate-sobre-la-diversidad-sexual-y-de-genero/
https://observatoriomorteseviolenciaslgbtibrasil.org/wp-content/uploads/2023/05/Dossie-de-Mortes-e-Violencias-Contra-LGBTI-no-Brasil-2022-ACONTECE-ANTRA-ABGLT.pdf
https://observatoriomorteseviolenciaslgbtibrasil.org/wp-content/uploads/2023/05/Dossie-de-Mortes-e-Violencias-Contra-LGBTI-no-Brasil-2022-ACONTECE-ANTRA-ABGLT.pdf
https://observatoriomorteseviolenciaslgbtibrasil.org/wp-content/uploads/2023/05/Dossie-de-Mortes-e-Violencias-Contra-LGBTI-no-Brasil-2022-ACONTECE-ANTRA-ABGLT.pdf
http://www.movimientos.org/cloc/show_text.php3?key=1178
https://www2.fct.unesp.br/nera/ltd/dissertacao_zanotto_2017.pdf


 da Silva Oliveira 17 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

 

rurais assentadas/os ou acampadas/os, assalariadas/os e temporárias/os que residam ou não no campo. Estão ainda 

as comunidades tradicionais, como as ribeirinhas, quilombolas e as que habitam ou usam reservas extrativistas em 

áreas florestais ou aquáticas, pescadoras e ainda as populações atingidas por barragens, entre outras. Fonte: 

<https://saude.rs.gov.br/saude-da-populacao-do-campo-da-floresta-e-das-aguas>. Acesso em: 20 jun. 2023. 
iii A Via Campesina é uma articulação de movimentos populares camponeses, organizações de trabalhadoras/es 

assalariadas/os, movimentos indígenas, movimentos afrodescendentes como quilombos ou palenques, 

movimentos de pescadoras/es, e, movimentos de mulheres camponesas e indígenas (BATISTA, 2019). Foi 

fundada em 1992 inicialmente com 47 organizações e com objetivo de ser um instrumento de luta, conectando os 

movimentos a nível nacional, regional e internacional, atualmente é constituída por 180 organizações em 81 países 

distribuídos por 4 continentes, África, América, Ásia e Europa. Mais informações sobre a Via Campesina: 

disponível em: <https://viacampesina.org/es/>. Acesso em: 10 jun. de 2025. 
iv Este texto foi adaptado de um artigo maior apresentado em 2023 como trabalho de conclusão de mesma autoria.  
v Conquista esta que é objeto de pesquisa em andamento.  
vi Música Como una flor de Francisco, El Hombre canta sobre uma crítica ao modo máquina de funcionamento do 

nosso corpo e anuncia a flor subversiva que deve rasgar e nos permitir humanidade. Disponível em 

<https://music.youtube.com/watch?v=ESxudIxE8Ho >.  
vii A palavra vem de Améfrica Ladina, termo cunhado por Lélia Gonzalez para designar a identidade cultural da 

região que abrange a América Latina e o Caribe. 
viii Fala feita no primeiro Seminário Diversidade Sexual e de Gênero Via Campesina/Brasil “LGBTI La Via 

Campesina: Colorindo territórios e semeando orgulho e resistência!” ocorrido nos dias 24 e 31 de julho de 2021 -

das 14h às 17h30 (horário de Brasília) pela plataforma do Zoom.  
ix A acumulação primitiva, segundo Karl  Marx (2014), é a separação violenta dos produtores dos seus meios de 

produção, como os "cercamentos" na Inglaterra. É um pré-requisito histórico e violento para o capitalismo, não se 

referindo à acumulação de capital usual, mas sim à privatização de terras comuns que forçou a subsistência pela 

venda da força de trabalho. Este processo transformou camponeses em trabalhadores assalariados, criando uma 

massa de trabalhadores "livres" (sem posses) e concentrando capital para investimento industrial, explorando a 

força de trabalho. E aqui temos Silvia Federici (2017) que se dedica a discutir a partir desse conceito com um olhar 

mais aprofundado sobre o tema corpo e o seu disciplinamento. 
x A heterossexualidade é uma exigência do patriarcado, se conformando um sistema, já o heterossexismo, sendo 

um pilar do primeiro, significa para Welzer-Lang (2000): “[...] a promoção incessante, pelas instituições e/ou 

indivíduos, da superioridade da heterossexualidade e da subordinação da homossexualidade. O heterossexismo 

organiza o modo pelo qual homens e mulheres vivem a sua sexualidade e, portanto, é um dos pilares fundamentais 

das relações patriarcais de gênero (WELZER-LANG, Daniel. A construção do masculino: dominação das 

mulheres e homofobia. Tradução de Miriem Pillar Grossi, In: Estudos Feministas, 2000. p. 460-482). Em Borrillo 

(2010, p.31), “A heterossexualidade aparece, assim, como o padrão para avaliar todas as outras sexualidades. Essa 

qualidade normativa – e o ideal que ela encarna – é constitutiva de uma forma específica de dominação, chamada 

heterossexismo, que se define como a crença na existência de uma hierarquia das sexualidades, em que a 

heterossexualidade ocupa a posição superior”. E mais adiante prossegue “[...] em função da categorização e 

naturalização dos papéis sexuais, fica evidente a heterossexualidade como o único modelo legítimo de sexualidade, 

já que o sexo também é um produto do sistema político-econômico, social e ideológico, construído e fundamentado 

na crença da diferença entre os sexos para justificar a opressão patriarcal das mulheres pela dominação dos homens. 

Todavia, esta ideologia é funcional à divisão sexual do trabalho e, a partir desta estrutura social biológica 

naturalizada, a continuidade da propriedade privada não será afetada.” (BORRILLO, 2010, p.96). BORRILLO, 

Daniel. Homofobia: história e crítica de um preconceito. (tradução de Guilherme João de Freitas Teixeira). 

Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2010. 
xi Primavesi traz essa síntese em diferentes obras, a fim de referência podemos citar: PRIMAVESI, Ana Maria. 

Pergunte o porquê ao solo e às raízes: casos que auxiliam na compreensão de ações eficazes na produtividade 

agrícola. 1. ed. São Paulo, Expressão Popular, 2021. 
xii OBSERVATÓRIO DE MORTES E VIOLÊNCIAS LGBTI+ NO BRASIL. Mortes e Violências contra 

LGBTI+ no Brasil: Dossiê 2023. Florianópolis, SC: Acontece, ANTRA, ABGLT, 2024. Disponível em: 

<https://observatoriomorteseviolenciaslgbtibrasil.org/wp-content/uploads/2024/05/Dossie-de-Mortes-e-

Violencias-Contra-LGBTI-no-Brasil-2023-ACONTECE-ANTRA-ABGLT.pdf >. Acesso em: 14 jun.2025.  
xiii Está em investigação mais um caso de LGBTI+ assassinado, onde estão sendo averiguadas as motivações.  
xiv Para ver mais: MST. MST lança Campanha Permanente contra a LGBTI+fobia no Campo. In: MST. Online: 

MST, 17 de maio de 2023. Disponível em: <https://mst.org.br/2023/05/17/mst-lanca-campanha-permanente-

contra-a-lgbtifobia-no-

campo/#:~:text=Diante%20da%20necessidade%20de%20construir,a%20LGBTI%2Bfobia%20no%20Campo.>. 

Acesso em: 29 jun. 2023.  

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059
https://saude.rs.gov.br/saude-da-populacao-do-campo-da-floresta-e-das-aguas
https://viacampesina.org/es/
https://music.youtube.com/watch?v=ESxudIxE8Ho
https://observatoriomorteseviolenciaslgbtibrasil.org/wp-content/uploads/2024/05/Dossie-de-Mortes-e-Violencias-Contra-LGBTI-no-Brasil-2023-ACONTECE-ANTRA-ABGLT.pdf
https://observatoriomorteseviolenciaslgbtibrasil.org/wp-content/uploads/2024/05/Dossie-de-Mortes-e-Violencias-Contra-LGBTI-no-Brasil-2023-ACONTECE-ANTRA-ABGLT.pdf
https://mst.org.br/2023/05/17/mst-lanca-campanha-permanente-contra-a-lgbtifobia-no-campo/#:~:text=Diante%20da%20necessidade%20de%20construir,a%20LGBTI%2Bfobia%20no%20Campo
https://mst.org.br/2023/05/17/mst-lanca-campanha-permanente-contra-a-lgbtifobia-no-campo/#:~:text=Diante%20da%20necessidade%20de%20construir,a%20LGBTI%2Bfobia%20no%20Campo
https://mst.org.br/2023/05/17/mst-lanca-campanha-permanente-contra-a-lgbtifobia-no-campo/#:~:text=Diante%20da%20necessidade%20de%20construir,a%20LGBTI%2Bfobia%20no%20Campo


 Corpo-Território e Soberania Alimentar 18 

Divers@, Matinhos, v. 18, n. 1, p. 1-18, 2025.  doi: https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059 

 
xv LOURO, Guacira Lopes. Os estudos feministas, os estudos gays e lésbicos e a teoria queer com políticas de 

conhecimento. In. LOPES, Denilson et. al. (org.). Imagem e diversidade sexual. São Paulo: Nojosa, 2004. 

LACERDA, Milena. Enredos sobre Diversidade Sexual e de Gênero na Educação. In. NOGUEIRA, Leonardo et. 

al. (org.). Hasteemos a Bandeira Colorida: Diversidade sexual e de gênero no Brasil. 1. ed. São Paulo: Expressão 

Popular, 2018. p. 211-228. 
xvi Veja em: VILELA, Pedro Rafael. Mais de 70% de violência sexual contra crianças ocorre dentro de casa. 

Campanha Nacional de Conscientização é realizada no mês de maio. In: Agência Brasil. Online: Agência Brasil, 

18 de maio de 2019. Disponível em: <https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2019-05/mais-de-

70-da-violencia-sexual-contra-criancas-ocorre-dentro-de>. Acessado em 29 jun. 2023.  

https://doi.org/10.5380/diver.v18i1.100059
https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2019-05/mais-de-70-da-violencia-sexual-contra-criancas-ocorre-dentro-de
https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2019-05/mais-de-70-da-violencia-sexual-contra-criancas-ocorre-dentro-de

