
 

1 

A RENOVAÇÃO SOCIAL DA CULTURA ATRAVÉS DA LINGUAGEM JURÍDICA 

 

Rafael Otávio Ragugnetti Zanlorenzi 

Mestrando em Direito pela UFPR. 

e-mail: demiurgo13@brturbo.com.br 

 

RESUMO: A constituição simbólica do real leva à conformação de conjuntos 

sistêmicos e assistêmicos de linguagem. Os jogos assistêmicos são qualidades 

simbólicas agregadas a todos os objetos da realidade, incluindo a realidade em si. A 

espontaneidade desses símbolos assistêmicos acaba resultando em processos de 

comunicação auto-gerados, sem um emissor consciente. Nesses casos, basta ao 

receptor desejar ler a mensagem contida no signo. Essa significação é o núcleo de 

formação de toda sorte de culturas. Elas se sobrepõem umas às outras por um 

processo revolucionário no qual um jogo de signos é substituído por outro. Essa 

transformação tem origem na incompatibilidade de signos com uma realidade que 

não aceita ser lida daquela maneira. A não aceitação gera a ansiedade por um novo 

quadro cultural, que é efetivamente construído na ação revolucionária. A linguagem 

de revolução pode, no entanto, ser transformada no instrumento de uma revolução 

passiva, se absorvida pelos símbolos instituídos. No que diz respeito ao Direito 

contemporâneo, o processo de absorção é muito comum, e oferece ora soluções de 

curto alcance, ora a fragmentação do movimento revolucionário em si. A 

transformação cultural, portanto, se vê constantemente ameaçada pelas vantagens 

argumentativas do status quo, que lhe oferecem vantagem na construção e 

manutenção de signos. A partir disso, será necessário que todas as concepções 

revolucionárias encontrem a unidade significante de que deveriam ser naturalmente 

portadoras para oferecer uma resistência apropriada e uma retomada da ação 

potencialmente criativa no seio da sociedade. 

 

PALAVRAS-CHAVE:  Comunicação. Cultura. Discurso. Emblema. Excluído. 

Instituição. Linguagem. Norma. Pós-colonialismo. Revolução. Significado. 

Significante. Signo. Sociedade. Símbolo.  



 

2 

INTRODUÇÃO 

Observar é uma maldição. Parece-se menos com uma possibilidade, ou 

uma habilidade, e mais com o peso que recai sobre os ombros da vítima 

observadora. Não pode ser dissociado da condição humana, como tantas outras 

coisas não o podem (se é que algo pode ser de fato dissociado de todo o resto), e 

ao mesmo tempo não floresce em benefícios senão para os mais atentos e 

obstinados, aqueles dispostos a refinar o processo de observar e a ordenar as 

conclusões. 

Observar pesa nos ombros, portanto, pois para que seja de fato produtivo, 

deve antes ser um ato consciente. Talvez não demande a consciência de si mesmo, 

mas certamente demanda a consciência dos elementos que proporciona à razão. 

Sem essa determinação, o processo de observação se transforma em mero 

conhecimento do espaço, em simples dispositivo de apreensão de necessidades e 

demandas espaço-temporais. 

Assim sendo, a observação cuidadosa demanda, antes de tudo, uma 

aptidão distintiva, uma procura pelas referências superficiais e pelos sinais que as 

camadas mais profundas permitem emergir.  

Nossa época é especialmente apreciável nesse sentido. Ela oferece 

dimensões ricas, no que diz respeito à possibilidade de observações significantes e 

superficiais1. Mais que isso, ela é, na verdade, uma soma contínua de significações, 

e muitas vezes o símbolo apresenta uma implicação concreta ainda mais 

determinante que os próprios elementos significados. 

O CONCEITO AMPLO DE LINGUAGEM E SUAS RELAÇÕES 

Com isso em mente, passemos então à definição de linguagem que 

pretendemos adotar aqui. Não queremos permanecer restritos a elementos 

puramente formais da linguagem, como a construção de sentenças por meio de 

idiomas. Antes, queremos resgatar o eixo de composição da linguagem, já 



 

3 

apresentado por Saussure dentro do universo dos idiomas, por assim dizer, e que 

compõe a linguagem de um conteúdo significado e de um signo que o expõe. Como 

fica esse fundamento dicotômico essencial, se aplicado à realidade em sua 

extensão completa? 

Podemos compreender que a linguagem é, num sentido amplo, todo o 

espectro de elementos compostos de significação, ou seja, todo o jogo de 

conteúdos e de emblemas que representam algo em específico. Nesse sentido, toda 

a conjunção de signos apareceria como uma forma de linguagem, ainda que 

assistêmica.  

Ponderemos a amplitude disso. Se considerarmos que todo elemento tem, 

em determinado momento, um significado – como estamos acostumados a dizer – 

específico para cada indivíduo, então isso quer dizer que tudo tem um signo que 

representa seu conteúdo. Mais que isso, também significa que, para cada um, a 

cadeia de significados pode ser, em verdade, muito diferente, ainda que se baseie 

em um mesmo elemento.  

Tomemos como exemplo uma caixa de música. O objeto pode ter diversas 

funções, e pode ser adquirido por alguém tendo em vista diferentes elementos. 

Pode-se tê-lo pelo aspecto geral da caixa, ou talvez pela música que toque. 

Certamente, pode-se afirmar que tais elementos são, antes de tudo, funcionais e 

estéticos. Mas cada um desses elementos tem uma dimensão a mais. Se a caixa é 

especialmente apreciada por seu aspecto, pode ser que ele evoque emoções e 

memórias especiais, graças a isso, em seu portador. Se a canção que toca lembrar 

ao seu dono uma pessoa, ou um momento especialmente memorável, ela assume 

um significado além daquele próprio a ela. Ou, se o objeto pertenceu a um 

ancestral, pode representar uma ligação especial da pessoa com suas raízes, ou 

com o ancestral que não mais está presente. 

Há, por conseguinte, na estética e na funcionalidade, ou, enfim, em todas as 

características atinentes a um dado objeto, a possibilidade de muitos signos, e com 

isso a possibilidade de incontáveis comunicações. Devemos, portanto, numa 

                                                                                                                                                                                     
1
 O termo “superficial” pretende acessar aquela dimensão exterior de todas as realidades e 

experiências, que significa de imediato. Isso agrega dois elementos principais: um, a possibilidade de se 
promover deslizamentos superficiais, como nos coloca Deleuze, ou seja, ligações puramente emblemáticas 
entre elementos significados. Por outro lado, também traz à tona uma concepção ampliada de linguagem, que 
não se restringe a aspectos aprisionados na palavra – ou seja, nos diversos idiomas – mas sim no que cada 
elemento significado apresenta ao sujeito em sua dimensão significante. 



 

4 

concepção ampliada de linguagem, considerar certas variáveis que não estão 

presentes nas concepções ortodoxas. 

Em primeiro lugar, o ato de comunicação passa a ser extremamente incerto. 

Ao contrário da consideração típica da linguagem como um código de signos 

sistematizados, a linguagem nesse sentido amplo não tem signos definidos, e as 

relações entre uns e outros acabam se tornando extremamente vagas.  

Isso, contudo, não quer dizer que um signo não guarde relação com os 

outros, ou que um significado não guarde relação com outros. Na verdade, a soma 

de elementos significados, sendo significados dentro de um mesmo universo 

captável, necessariamente vincula-os uns aos outros, relativiza-os de maneira 

própria em cada soma de signos. Isso permite resgatar, de certa maneira, a noção 

de um deslizamento superficial signo-signo (Deleuze), em que o sentido se perpetua 

por outros signos, resgatando elementos de significados completamente distintos, 

por uma relação de aproximação de seus emblemas.2 

Em segundo lugar, é possível perceber que a comunicação que se 

estabelece dentro de um processo tão amplo de linguagem é em si incontrolável. 

Mesmo que não haja a clara intenção de comunicação, algo estará sendo 

comunicado. Mesmo as intenções de não comunicar são, nesse sentido, atos de 

comunicação. Essa é a nossa primeira maneira de explicar a falha de comunicação 

na qual o emissor da mensagem comunica algo que alcança o receptor de maneira 

distorcida. Exemplos disso estão na má interpretação de palavras ou de gestos, ou 

na incompreensão de intenções. Aliás, esse tipo de relação defeituosa pode muito 

bem ser incorporada e encorajada em determinadas situações. Por exemplo, num 

ambiente de alta competitividade, é possível que a comunicação seja elaborada no 

                                                           
2
 A relação velho-novo parece ser o melhor exemplo, nesse sentido. Algo que parece pertencer a uma 

época anterior é considerado velho à medida que é confrontado, ou que convive, com elementos posteriores. O 
modelo costumeiramente evocado para explicar as relações da pós-modernidade, em que construções antigas 
convivem com prédios de concepção futurista, é um exemplo perfeito, nesse sentido. O arcaico só se faz 
arcaico pelo advento do novo. È claro, pode-se alegar que esses elementos fazem parte da natureza, do 
momento de concepção das construções comparadas. Mas, se ponderarmos por um segundo, não podemos 
considerar meramente por uma implicação histórica a presença de certos adjetivos dentro da essência do 
objeto. Na verdade, não podemos considerar nada na essência de um objeto, uma vez que toda reconstrução 
histórica, e mesmo as reconstruções subjetivas de compreensão de um dado objeto, são todas na verdade 
emblemas. Que é, por exemplo, o relato da vida de Napoleão, senão um emblema “dos pés à cabeça”? Não se 
tem sua história, tem-se a imagem histórica de Napoleão, e sua centralização como tema graças a feitos que, 
por valores contemporâneos, são considerados dignos de nota, dignos de comunicação. Assim é com os 
objetos significados: não estão tanto na sua natureza, depois que caem sob nossas vistas, depois que os 
consideramos dignos de atenção. Eles se fazem nossos pelo que simbolizam para nós, e nesse sentido são 
significados, e portanto pertencentes a relações de linguagem. 



 

5 

sentido de criar falhas e, com essas falhas, gerar armadilhas para o receptor da 

mensagem. Infelizmente, muito comum. 

Um terceiro aspecto, que também pode explicar esse defeito de linguagem, 

reside na existência de camadas diversas de significados dentro de um mesmo 

signo. Se, por exemplo, tomarmos uma construção especialmente elaborada, 

estruturada à moda jônica, teremos uma evocação dentro de sua estética. Contudo, 

para as pessoas que viram a história daquele prédio (por exemplo, um local de 

especial relevância em um episódio político) ele pode significar, com sua fachada 

elaborada, uma relação completamente diferente da primeira. Na verdade, os 

significados agregados podem muitas vezes se sobrepor aos significados originais.3 

Um último e fundamental elemento deriva das renovadas relações sujeito-

objeto, ou melhor, da concepção de crescente influência da subjetividade na relação 

de composição do objeto na consciência. Se considerarmos que o objeto existe 

simbolicamente na consciência, e que é na verdade reconstruído dentro dela, 

podemos concluir que cada indivíduo terá uma visão específica de cada objeto. Isso 

significa que, potencialmente, cada indivíduo tem um signo só seu para um dado 

objeto. Mais que isso, como afirmamos acima, a existência de um objeto em um 

dado universo acaba permitindo uma interlocução (relativização) de seu significado 

por um deslizamento superficial que o conecta a realidades nem sempre 

condizentes.4 Dentro da subjetividade, por assim dizer, há uma metamorfose do 

signo. Assim como o colonizador tentou assimilar o indígena que lhe era 

completamente estranho, o indivíduo precisa compreender o novo. E a primeira 

maneira de acessar esse novo é através da concatenação do seu signo aos outros 

signos que já compõem a subjetividade. 

                                                           
3
 Eis aqui um exemplo fundamental do teor emblemático da história. Ela é incorporada como 

linguagem, no sentido da cruz de Rosenstock, ou seja, é encadeada como signos, que organizam o conteúdo 
no tempo e no espaço. Mas seu conteúdo fica capturado por essa significação, à medida que seu substrato 
físico se degrada. Museus, por exemplo: que são eles, senão testemunhos que reorganizam, espaço-
temporalmente, a história, numa linguagem acessível à contemporaneidade? 

4
 Um bom exemplo sobre isso? Colonização. O que as culturas colonizadas tinham a ver com as 

colonizadoras? Absolutamente nada. Uma relação de aproximação material jogou grupos diversos de signos 
uns contra os outros. Daí as reações brutais dos colonizadores, na desesperada tentativa de, num primeiro 
momento, achar um lugar para esses novos signos entre os seus, e num segundo momento, dar-lhes 
sistematicidade pelo derramamento absurdo de sangue que se promoveu. E, hoje, quando imaginamos contos 
de ninar, temos um saci ao lado de índios com seus arcos, e os brancos tomando conta de uma fazenda. E nos 
parece natural. Por quê? Porque os signos se transformaram, olharam-se e se relativizaram em função do 
choque, até que a convivência se tornasse natural dentro desse âmbito recomposto. 



 

6 

Um exemplo: pela primeira vez, um homem é confrontado com uma 

sociedade marginal, que nunca vira antes. Como ele a assimila? Ele mede as 

diferenças dessa sociedade em relação à sua própria, ele tenta se definir dentro 

desse novo contexto. Em resumo, ele toma os grandes emblemas de um dado 

contexto, num primeiro momento, e reelabora essas significações dentro do que já 

conhece como significantes. Outro exemplo: o fato de se dar, aqui mesmo, 

exemplos. Aliás, quanto mais numerosos forem, melhor. Cada exemplo é uma forma 

de “re-designação”, ou seja, de reformulação do signo daquele conteúdo, numa 

tentativa de comunicar esse significado com outros universos, outras experiências 

diferentes, outros signos. 

ENTRE O VELHO E O NOVO 

Essa concepção ampla de linguagem cria, na verdade, uma grande 

confusão. A linguagem deixa de ser instrumento de comunicação, e passa a ser 

simplesmente seu veículo, sua “ossada”, por assim dizer. A comunicação passa a 

acontecer de uma maneira inusitada, descontrolada. Não depende do interesse do 

emissor, mas apenas da atenção do receptor.5 

Contudo, se pensarmos toda a relação de linguagem em circunstâncias tão 

caóticas, não há de ser possível criar uma relação emissor-receptor. Há, contudo, 

um senso comum, um espaço de certa forma convencional, que toma certo número 

de signos, e concretiza, pela soma de elementos diferentes, um universo de reações 

plausíveis. Digamos que, diante da realidade da comunicação, e de sua 

corporificação em um número infinito de linguagens, há uma espécie de 

condensação de signos estritamente necessários em uma dada realidade, e esses 

signos se convertem em elementos de uma comunicação firme, com um índice 

mínimo de eventualidades, mas que, ao mesmo tempo, empobrece a realidade que 

comunica, tanto em seu aspecto objetivo, quanto subjetivo. 

A questão que nos parece mais relevante, contudo, não diz respeito a uma 

qualificação da confiabilidade ou individualidade dos signos, mas sim à possibilidade 

                                                           
5
 O que nos faz pensar nos teóricos da conspiração, por exemplo. O espírito paranóico em geral pode 

ler sinais em tudo. Ele está, digamos, interessado em ler mensagens, que podem muito bem ser meras ilusões. 
São os símbolos pessoais, os signos do paranóico, que o desvinculam de uma realidade comunicacional 
coletiva. 



 

7 

de comoção coletiva desses signos, que podem nesse sentido ser confiáveis ou 

não. Aqui, pretendemos resgatar as linhas gerais do pensamento de Rosenstock-

Huessy, que aborda a idéia de uma linguagem social, com símbolos e discursos 

que, enquanto permitem a transmissão de conteúdos entre indivíduos, são ao 

mesmo tempo a declaração de aceitação ou rejeição de uma dada realidade. 

Afirma ele que, em um dado momento, estabelece-se uma linguagem 

própria na sociedade, um conjunto de elementos relacionais, de maneiras de 

conceber a realidade em questão. O discurso utilizado para justificar as ações 

sociais é, então, o que estabelece o status quo.  

Por outro lado, quando a insatisfação com determinados aspectos sociais 

cresce, é possível que grupos insatisfeitos levantem um clamor em relação à 

situação, criando assim um novo universo da linguagem. Esse novo universo 

estabelece nomes novos – desliza conteúdos para noções novas – e com essa nova 

nomenclatura promove uma readaptação desses signos a uma concepção 

revolucionária do real. 

Assim, se tomarmos por exemplo a visão de Marx em relação à sociedade 

burguesa, entenderemos que ele redesenha as relações estabelecidas, sob a égide 

de seu materialismo histórico. Ele não está, na verdade, criando conceitos, não ao 

menos sem que antes tome novas perspectivas de uma realidade existente e a re-

contextualize, segundo o universo material dos excluídos, a partir de novos nomes 

para velhas relações. 

Nesse sentido, o processo de revolução social pela linguagem está 

embasado antes no que se pode entender como uma “alquimia interior”, na qual as 

velhas relações são reconstituídas segundo uma nova composição de elementos, 

em que uma nova linguagem é criada para confrontar elementos não conviventes na 

realidade antiga. Por exemplo, Marx acessa de maneira completamente diferente a 

relação de trabalho, a partir de elementos desconsiderados pelas construções ideais 

burguesas de então. Coloca objetos que convivem na mentalidade proletária 

perante uma linguagem arcaica que, herdeira de processos idealistas, ainda está 

presa em um universo que congrega elementos das altas classes, de uma forma 

geral. 

Fica, portanto, estabelecido que a revolução como linguagem consiste na 

alteração do jogo de relativizações, e na transformação das relativizações 



 

8 

individuais, que constituem a consciência necessária para a eclosão da revolução. 

Mas o mero movimento de linguagem é eficaz? 

Devemos, então, considerar o processo de revolução em si, como 

concebido por Rosenstock-Huessy. A revolução é a persistência de uma nova 

linguagem sobre outra, velha. Na verdade, a nova linguagem interioriza a velha 

como o Outro, e a coloca como aquilo que deve ser “colonizado”, por assim dizer. O 

novo pretende substituir o velho, nesse sentido, e condensar seus próprios signos 

como elementos do status quo. 

Diante disso, temos duas possibilidades: uma, a de que o status quo não 

aceite essa nova linguagem, e portanto desista de integrá-la6, seja como for, não 

permitindo a “comunicação” entre o velho e o novo. Por outro lado, também é 

possível que a nova linguagem, diante da resistência, combata, convença e vença. 

Nesse caso, os próprios símbolos da linguagem revolucionária se transformam, 

gradativamente, “perdem o brado”, como diz Rosenstock, e se transformam em 

fórmulas estáveis, voltadas para a edificação, e não tanto para o processo de 

transformação e superação. 

É com base nessa relação velho-novo que podemos estudar as bases de 

significação social do Direito, e as relações de transformação havidas dentro de 

suas qualidades significantes. 

A TRANSFORMAÇÃO SOCIAL 

O sentido da transformação concebida guarda, por conseguinte, aspectos 

de confrontação entre o novo e o velho, e representam mesmo a sua constante 

convivência. A visão de Rosenstock-Huessy, contudo, está mais conjugada a uma 

linguagem de determinação emblemática de idéias, e a uma realidade 

comunicacional confiável, como a chamamos acima.  

Devemos, ainda, considerar a possibilidade de uma linguagem deitada 

sobre todas as coisas, que não chega a ser universal, mas que pode ser 

intensificada numa visão coletiva através da formação de um senso comum, como 

vimos. A transformação de uma dada linguagem depositada sobre objetos convivas 

                                                           
6
 A integração de uma nova linguagem por uma velha linguagem seria similar ao processo que mais 

tarde seria denominado “revolução passiva”, por Gramsci. 



 

9 

tem dois aspectos essenciais. Em primeiro lugar, se são objetos de períodos 

diferentes, e portanto apresentam a confrontação do velho e do novo, elas são 

consideradas no sentido de revolução apresentado por Rosenstock-Huessy, e com 

isso ora serão mostras do status quo, ora estarão inseridas uma no contexto da 

outra como símbolos relativizados. Contudo, ainda que o antigo esteja relativizado 

dentro do universo do novo, ele não deixa de ser um testemunho de uma realidade 

passada, e portanto a possibilidade de uma revolução, não para o retorno ao antigo 

(cujas condições terão sido perdidas pela instituição de uma nova linguagem) mas 

para a possibilidade de um paradigma diferente do atual. 

Por outro lado, o próprio estabelecimento de um senso comum representa 

um movimento paralelo ao de transferência do discurso rebelde para o discurso de 

situação. Não é, contudo, a mesma coisa, pois a individualidade de significados é 

um conceito separado do de conceito lingüístico de revolução. Ainda assim, há uma 

coincidência nesses movimentos, porque o status quo depende da agregação de 

diferentes posicionamentos sob a égide de uma mesma linguagem densificada. 

Com base nesses dois elementos, é possível observar uma transformação 

mais relevante, de grande monta, que atinge não apenas a disposição dos objetos e 

as significações relativas, mas também a flexibilidade desses objetos em relação à 

realidade como um todo. Se considerarmos, por exemplo, a qualidade de uma 

associação qualquer, entenderemos que ela guardará para membros um significado, 

para não-membros, outro. Mais que isso, quando ainda jovem, essa associação 

representa toda uma cadeia de aspirações individuais, por sua indefinição no campo 

do real. Ela significa determinadas esperanças para cada indivíduo, e cada indivíduo 

faz dela, portanto, uma imagem diversa, cada um a tem em uma configuração 

significante diferente. 

À medida que ela se condensa, que ela se concretiza e alcança espaços 

dentro das hostes da ação, ela ganha novas dimensões, agrega posições relativas e 

portanto, redefine seus significados. Sua representação passa, então, a ser mais 

uniforme, mas ao mesmo tempo perde algumas das características essenciais dos 

indivíduos que com ela tomaram contato. Isso pode, por exemplo, gerar o 

desapontamento em alguns, e ocasionar o afastamento de algumas pessoas. Pode, 

contudo, “casar” perfeitamente com a significação individual original de outros, que 

se aproximam. 



 

10 

Essa idéia nos remete à noção do espelho de Boaventura de Sousa Santos. 

Para ele, a instituição é, antes de tudo, um espelho da sociedade, que reflete a 

percepção de um dado momento. Contudo, essa reflexão pode ganhar densidade, e 

pode acabar se tornando turva, opaca, uma estátua, para glorificar a si mesma, e 

para influenciar a sociedade que outrora refletira. 

Essa metáfora condiz perfeitamente com a noção de linguagem que 

pretendemos aqui. Em um momento de implicações eminentemente subjetivas, o 

objeto significado guarda, em seu espaço significante, uma ponte, por assim dizer, 

com o indivíduo. Nesse momento – que pode ser ou a juventude do 

significante/significado, ou a sua novidade para o indivíduo – há uma expectativa 

construída que se baseia sobretudo nas relações de significação do sujeito em si. 

Por outro lado, a formação progressiva de um senso comum a respeito de um dado 

significado, acaba integrando de forma nem sempre positiva o círculo individual, e 

então o signo passa a assumir um caráter objetivo.  

Com a sua objetivização, há um jogo de possibilidades abertas por parte do 

sujeito que percebe o conjunto significante/significado. Por um lado, pode aceitar o 

signo, que está de acordo com seu universo de signos, e abraçá-lo como válido. Por 

outro, pode rejeitá-lo, num desapontamento de suas expectativas. Em ambos os 

casos, o sujeito julga aquele signo, e desdobra a sua significação. Ele 

metamorfoseia ainda uma vez o signo, e o reinsere em seu sistema ou com uma 

agregação positiva a mais – por exemplo, a instituição X, em que depositei minha 

confiança, mereceu-a desde sempre, porque funciona – ou a partir de uma 

concepção negativa – pensei que o indivíduo Y fosse honrado, mas estava 

enganado. 

Outro ponto central reside no termo “expectativa”. A idéia de geração de 

expectativas tem, em parte, relação com a significação futura de algo que ainda não 

ingressou propriamente no universo da ação, mas que ainda é profundamente uma 

concepção. Por outro lado, a significação futura tem uma tendência a ser, 

individualmente, a ressonância da consciência presente, e nesse sentido, a 

continuidade do significante presente. 

A expectativa é, portanto, o organizador dos signos da linguagem no tempo, 

e mais que isso, aquilo que efetivamente cria a noção de tempo dentro da 

linguagem. Se ponderarmos cuidadosamente, passado e presente se confundem, 



 

11 

em termos lingüísticos, pois tudo o que significa já passou. Mesmo o que se produz 

agora, se significa, é porque já foi produzido. A expectativa, que não deixa de ser 

presente enquanto ação, é o único modelo de planejamento temporal na linguagem, 

e ainda assim é extremamente efêmero, pois sua base está apenas na pretensa 

esperança de uma ressonância/rompimento da relação significado/signo.7 

Diante disso, entende-se que espaço e tempo, dentro da linguagem, 

traduzem-se apenas por jogos de conexões subjetivas, de forma que essas 

dimensões, nesses termos específicos, não podem ser consideradas como 

determinantes dos limites da subjetividade. Quando se fala, por exemplo, que um 

homem “vive no século passado”, por sua mentalidade retrógrada, quer-se dizer que 

ele ainda guarda signos atinentes a uma época perdida. Ainda assim, isso não pode 

ser compreendido de maneira absoluta, pois as condições seculares de emissão de 

signos que o sujeito preserva não existem mais, de forma que seu jogo de signos 

está certamente cortado por noções e esperanças que não pertencem “ao século 

passado”. Em contrapartida, cada tempo, nos signos, é a soma de todos os outros, 

não mais entendidos como passado, presente, futuro, mas antes como memória, 

compreensão, ação e expectativa. 

Estabelecemos, com isso, um novo fulcro essencial para o processo de 

significação, qual seja, a idéia de ação. Procuramos entender ação como todo e 

qualquer processo de manifestação consciente de um dado elemento (convicção ou 

expectativa) dentro da totalidade real (e nesse sentido a significação não deixa de 

ser ela própria uma ação). Lógico, instituições não têm consciência própria, mas são 

expectativas ou convicções de grupos, levadas a cabo através de movimentos de 

transformação, e nesse sentido são ações. 

Esse rudimento que nós utilizamos pretende espantar um pouco a noção de 

uma sociedade estagnada. Na verdade, quando pretendemos aqui falar de uma 

transformação cultural da sociedade através de seus signos, não estamos diante de 

                                                           
7
 Claro, pode-se também argumentar que a relação de tempo se encontra na produção de signo após 

signo, e que há signos que significam o tempo, como a própria idéia de tempo, ou relógios, ou o termo “antes”, 
ou o termo “depois”. Mas que são essas conjugações simbólicas, senão remissões que pretendem organizar 
uma compreensão temporal? Se seguirmos o exemplo de Deleuze, e desligarmos esses aspectos de linguagem 
desses conteúdos iniciais, perceberemos que os símbolos são eles próprios separadores de espaço e tempo, e 
que, colocados juntos, na realidade significam com base em estruturas profundas, mas que poderiam ser 
reordenadas em inúmeras configurações diferentes. Por exemplo, há termos em outros idiomas que traduzem 
emoções que, em português, precisam de três ou quatro termos diferentes para que sejam definidas. A 
separação é extremamente relativa, e extremamente subjetiva. A linguagem, portanto, não está submetida a 
essas dimensões de espaço e tempo, mas é, de certa maneira, ela própria uma dimensão. 



 

12 

um universo estagnado que precisa ser abalado (ainda que ele possa, segundo 

certos signos, ser considerado como estagnado). Mesmo o status quo constitui seu 

senso comum, seus signos confiáveis, a partir de uma sucessão de ações, de 

condensações de sua própria imagem. 

Na verdade, a própria ruptura surge um pouco dessa noção de ação. A 

concepção de ação a partir de objetos que significam tem uma carga poderosa de 

elementos ideais, agregados a um signo diante da idéia inicial do objeto em 

questão. Quando através da ação esse objeto é constatado falho, pode-se observar 

a transformação das idéias agregadas ao signo, num primeiro momento, seguida da 

queda dos próprios signos que significam aquele objeto (e, por fim, à proposta de 

uma nova linguagem). 

O DIREITO E A TRANSFORMAÇÃO CULTURAL 

Especificamente no que diz respeito à esfera jurídica, tem-se como 

concepção tradicional a de que suas vias comunicacionais são defensoras 

arraigadas do status quo. Isso é per si um signo do Direito.  

De fato, não se pode dizer que esse signo esteja equivocado. Ele é, na 

verdade, a constituição progressiva de um senso comum dentro de hostes críticas, 

que podem ser entendidas como elementos revolucionários e formadores de uma 

nova linguagem. Mas como se dá esse processo? 

A constituição do Direito como linguagem está centrada em dois aspectos 

marcantes: um, o da óbvia dimensão da norma, atacada em geral de maneira 

central. Contudo, essa dimensão normativa, essencialmente significativa, é apenas 

uma expressão de todo um jogo de instituições internas ao universo jurídico, e que 

em parte são significadas na lei, e em parte através de suas ações. 

Devemos aqui ter em mente que o processo de significação/ação/ 

conscientização está elaborado sobre todos esses elementos centrais do Direito de 

forma indistinta. Aliás, o Direito não se vê distinto, em certa medida, do próprio 

Estado, graças ao legado pós-revolucionário. Mas a questão central é que, ao 

significar, o Direito está entrecortado por dimensões infinitas de signos, e ao mesmo 

tempo seus signos se amontoam uns sobre os outros, envolvendo-se, engolindo-se 

e re-significando uns aos outros. 



 

13 

Diante desse amálgama profundo, qualquer corte seria possível sobre as 

relações jurídicas, e novamente qualquer circunstância de contestação revolucionária 

seria possível. Contudo, contemporaneamente, o que se constituiu como uma sucessão 

de linguagens contestatórias reside em movimentos localizados em torno de causas 

determinadas, que questionam progressivamente a validade das ações das instituições 

e, com isso, rompem com seus significados e signos. 

Soluções para a miséria, por exemplo, são altamente questionadas. As 

instituições estabelecidas, simbolizadas ora pela lei, ora pela soma de ações 

(frutíferas ou não) nos meios sociais, constituem signos e mais signos, intercalando-

se e integrando as subjetividades, num contexto de constante questionamento e 

reformulação. 

A procura de certas esferas de dignidade, então, traduz-se na formação de 

uma linguagem revolucionária em seu âmago, questionadora do jogo de signos 

estabelecidos pelo Direito. Devemos, contudo, procurar compreender em que 

termos essa revolução se processa, sobretudo para as transformações culturais da 

América Latina, entrecortadas por tantos outros elementos que arrefecem a 

complexidade do tema. 

A conjugação de fatores de criação da cultura no espaço latino-americano 

parte de pressupostos perigosos. Ela tem, sem dúvida, inúmeras brechas 

estabelecidas para a contestação institucional, e nesse sentido a significação é um 

processo em constante mudança. Contudo, a formação dos signos revolucionários 

está fundada em pressupostos ainda mais retroativos, e que de certa maneira, 

numa dimensão significante, acabam traindo suas próprias ações. 

O fulcro essencial de muitas justificações de transformação cultural está 

fundado na realidade pós-colonial da América Latina. Isso significa que há uma 

percepção do embate inicial de signos desconhecidos, e as monstruosidades 

cometidas contra os derrotados nessa relação, que transcendem em muito o 

discurso (na melhor das hipóteses eufêmico) que podemos oferecer pela dinâmica 

dos signos. Contudo, nessa mesma dimensão, as relações que o processo 

revolucionário estabelece são exatamente as mesmas relações de destruição da 

linguagem antiga. O revolucionário, como sugerimos acima, não deixa de ser um 

colonizador, à exceção notável de sua hipossuficiência de ação. Ainda, é claro que 

as relações que se estabeleceram no colonialismo são muito diferentes das que 



 

14 

existem hoje, o que por si só muda a natureza de signos inteiramente (basta 

imaginarmos a realidade de hoje, na expressão máxima de sua burocracia, em 

contraposição ao movimento de guerras e conquistas do passado).8 

Ainda assim, o movimento de signos é muito semelhante, e não pode ser 

ignorado. Nesse sentido, como signo o que se propõe poderia ser bastante letal, se 

considerasse a eliminação plena da outra via. Contudo, o que se observa é que a 

ação institucional tem a tendência de propôr uma revolução passiva, no sentido de 

abranger os novos signos sob uma renovação retrógrada, e que o processo 

revolucionário adota entre suas vias a própria opção de uma revolução dos signos 

na sua fonte institucional tradicional. 

O que se vê, então, é uma tentativa de ressignificar o próprio processo de 

significação! Por um lado, pretende-se ressignificar no sentido de intensificar, e por 

outro, no sentido de somar universos alternativos dentro do universo original. A 

ressignificação revolucionaria da cultura contemporânea é um processo de 

abrangência progressiva, enquanto o processo de significação do status quo é um 

de condicionamento formal das realidades. 

Há significação nova? Se considerar a concepção funcional das instituições, 

sem dúvida que há. Contudo, se considerar o discurso geral da concepção do real, 

há uma certa dificuldade de transposição de barreiras. Nisso, há na verdade um 

esvaziamento do espaço de significação. 

È importante observar, portanto, que o processo de significação em si, 

enquanto disputado pela profusão de alternativas que se levantam contra o status 

quo e pelo próprio status quo sofre uma transformação inconsciente. Ele deixa de 

ser um modelo de expressão revolucionária e se transforma no espaço de um 

debate de posições. Deixa, portanto, de explorar a totalidade de sua renovação de 

significados, e deixa essa tarefa precipuamente para a ação em si. 

Dois círculos de transformação cultural, então, formam-se: de um lado, um 

que está voltado para a produção de ações não condizentes com as ações 

institucionais, e que nesse sentido significa depois de concretizar, e passa a 

                                                           
8
 É preciso ainda notar que, quando tratamos desse capítulo a respeito da constituição da linguagem 

pelo colonizador, não seguimos o posicionamento de Rosenstock. Ele teria qualificado uma tal relação como 
uma não comunicação, um período pré-comunicativo, seguido de um momento em que a linguagem nascente 
conduziu a um espaço de corte desse diálogo frágil e, em seguida, à guerra. Mas, como consideramos que 
mesmo o silêncio tem signos próprios, e é por conseguinte comunicação, não podemos aceitar esse elemento 
da teoria de Rosenstock, sob pena de incoerência. 



 

15 

significar para justificar a ação, num processo criador semelhante a todos os outros 

processos geradores de cultura do passado. Por outro lado, a significação passa a 

ser compreendida como um processo de adequação de ações estabelecidas, que 

não podem sair de um universo de possibilidades pré-estabelecidas. A significação 

passa a ser, então, empregada em nome da condenação de ações renovadoras. 

Em nosso primeiro modelo de transformação significante, temos na verdade 

a reprodução das condições que, em todos os períodos históricos, representaram 

um momento de edificação cultural. O modelo mais comumente considerado como 

tal é o da Modernidade, em que se promoveu o resgate de elementos culturais (e 

portanto significantes) de um Antigüidade perdida sob novas condições. Há, 

portanto, toda a característica de uma conexão superficial, simbólica, a partir da qual 

uma nova estrutura cultural e portanto um novo discurso são criados. 

Esse processo ocorre em todo momento de rompimento paradigmático. Ele 

permite a opção por uma reconstrução cultural, e ao mesmo tempo abre espaços 

para a construção do novo. Essa é, na verdade, a principal dimensão de 

preocupação que temos quando tratamos de uma realidade pós-colonial. Afinal, o 

combate a aspectos herdados da colonização nada mais é que uma criação 

simbólica polarizada, opositora de toda a construção simbólica realizada através do 

movimento de colonização. 

O que se deve ter em mente é que, em todo processo de constituição 

simbólica não se pode apenas estabelecer um jogo de relações significantes. Na 

verdade, deve-se igualmente procurar perceber como essas relações significantes 

são capazes de acessar o velho discurso, e com isso dirimir seus danos. Mais que 

isso, o processo deve ser considerado ao máximo em suas próprias brechas. Na 

verdade, toda construção significante é portadora de um defeito grave, qual seja, o 

de excluir necessariamente outros discursos (a própria expectativa totalizante pode 

ser, nesse sentido, a mais perigosa, pois informa a si mesma, através do signo da 

compreensão universal, a sua própria perfeição auto-referente, que não pode existir 

em conjuntos lingüísticos que nem sequer integraram as expectativas, mas que 

surgirão no futuro). 

Assim sendo, a elaboração de questionamentos perante as ações 

institucionais falhas do Direito, elaborada em duas dimensões, ora corre o risco de 

se tornar uma simbologia domesticadora da ação, ora apresenta o perigo de 



 

16 

condicionar uma nova realidade segundo símbolos que, com o tempo, vão se tornar 

estáticos e excludentes como o elemento que inicialmente fora enfrentado. 

 

CONCLUSÕES 

A transformação cultural, sobretudo no que diz respeito aos focos de 

reivindicação de direitos, é um processo de desconstituição de uma das instituições 

mais controversas e delicadas.  

Quando tratamos da produção de um jogo de direitos do homem, estamos 

na verdade questionando toda a ação concretizadora das instituições oficiais do 

Direito, em torno de uma realização cultural da imagem ocidental do homem. Isso é, 

também, uma instituição em si. 

O homem jurídico é, portanto, mais um elemento repleto de suas próprias 

simbologias. Ele é, na verdade, traduzido na lei, e essa tradução oferece ao homem 

concreto uma significação própria, densificada por símbolos e imagens de uma 

sociedade preparada, “nutrida”, para inclui-lo. O homem jurídico é o elemento final, 

escolhido, por assim dizer, para integrar um universo perfeito. Assim traduz-se o 

indivíduo em sua simbolização jurídica. 

Contudo, esse significado pode muito bem ser desmantelado, à medida que as 

inidividualidades9 se vêem excluídas desse campo de relações idílicas. Mais que isso, 

contudo, deve-se compreender que essa fenda enorme no processo de simbolização se 

estabelece no momento em que, para a formação de um debate consensual, não se 

encontra a capacidade dos excluídos em integrarem o círculo de discussão. Não há 

para eles equiparação, e esse desnível se desdobra em diversas dimensões. 

Por um lado, falta-lhes o preparo necessário para a discussão simbólica, a 

consciência do que seja esse processo de simbolização e a possibilidade da reunião 

de argumentos contrários ao elenco do status quo. Não podemos nos iludir: num 

quadro social, raramente o melhor argumento vence. Possivelmente, a maior 

quantidade de argumentos tenha sua influência sobre os contendores, mas é mais 

provável que a argumentação que mais se aproxime do senso comum vença. E 



 

17 

quem tem o senso comum, junto às hostes de relação de poder, senão o próprio 

status quo? Metade do embate já foi vencida pelo status quo, e nesse sentido as 

relações contemporâneas da contenda simbólico-social são bastante autênticas. 

Por outro lado, a simbolização do excluído traz um prejuízo imenso para 

esse debate. Como Rosenstock coloca, o conservadorismo atua precisamente no 

defeito de não ouvir a outra parte. É um passo numa escala que pode gerar a guerra 

civil, mas que nem sempre o faz, pelas manobras do discurso. O caso é que, dentro 

desse sistema, em algum momento, o próprio contendor (recurso argumentativo 

velho, aliás) acaba sendo desqualificado. Isso acontece em muitas ocasiões e é 

facilmente visível na boca da comunidade média. É essa imposição de símbolos de 

guerra que se constitui no preconceito, e ele pode, aliás, existir tanto do lado 

hegemônico quando nas fileiras revolucionárias (sendo mais comum no aspecto 

hegemônico). Qualquer simbolização negativa é, nesse sentido, o preconceito, em 

sua definição pejorativa, claro.10 

Esse contexto decadente do processo revolucionário, especialmente visível 

entre as sociedades portadoras de miséria crônica, constitui a base de significação 

da falta de funcionalidade na sociedade. Não é apenas a falta de resolução sobre 

situações ambientais, ou a falta de fundos para atender aos famintos, ou ainda a 

incapacidade de uma reforma agrária apropriada que fazem, por si mesmas, a crise 

do paradigma estabelecido. É, antes, a simbolização de um “homem higienizado”, 

de arestas aparadas e aspecto formal impecável, que contradiz toda a realidade.  

O signo, portanto, degradou-se, entrou em conflito. E quando a verdade 

social explodiu, novos elementos de significação entraram em cena, deteriorando os 

velhos signos e criando, antes de tudo, uma revolução de raízes unitárias, fundadas 

no desprezo pela condição humana. 

A estética divisionista que se instaura pelos interesses de cada movimento 

contra-hegemônico não deixam de ser, nesse sentido, uma ressignificação das 

                                                                                                                                                                                     
9
 A concepção de individualidade é aqui empregada para designar a pessoa real, enquanto o termo 

sujeito serve para designar qualquer reconstrução simbolizada dentro de outras imagens ideais, como o sujeito 
de direitos. 

10
 Aqui usamos o conceito popular do preconceito, aquele que designa certo grau de desdém 

injustificado, de repulsão do Outro sem um processo de racionalização. Na verdade, a formação do “pré-
conceito” é um processo mais amplo, e numa compreensão maior pode até ser bem-vindo, quando diz respeito 
à análise de condições estranhas ao sujeito. Aqui, contudo, não devemos desenvolver o tema nesse sentido, 
mantendo apenas o aspecto mais sombrio do termo para ilustrar nosso tema. 



 

18 

relações revolucionárias segundo um aspecto puramente hegemônico, que aclimata 

todo o processo revolucionário a uma incoerência forjada e fomentada. 

A simbologia perdida do homem deve, nesse sentido, ser retomada de 

maneira unitária, com a reconquista da ação por parte dos grupos revolucionários 

para a disseminação de uma nova simbolização do homem, que certamente terá 

seus defeitos, mas que igualmente haverá de suprir a demanda que o abandono da 

condição humana criou ao longo de séculos de burocratização e formalização das 

relações. 


	Button1: 
	Button2: 


