HA OBRIGACOES SEM DIREITOS?

ok

Agnes Heller"

RESUMO: Em todas as rela¢des de comando e obediéncia de assimetria reciproca, as obrigagdes, ou
melhor, os deveres ndo acompanham normalmente os direitos correspondentes. Ndo ha direitos
relacionados a tais relagdes, ao menos nfo na presente compreensdo da palavra “direito” (right), na
medida em que sfo prerrogativas. Mas ha obrigagdes, baseadas na moral, se ndo em direitos, em
relagdes de reciprocidade assimétrica. Somente numa relagdo de reciprocidade simétrica os direitos
aparecem como fundagdes/fundamentos (archat) para as pretensdes, em ambos os sentidos, positivo e
negativo. Nos temos obrigagdes com as futuras geragdes, mesmo responsabilidades para corresponder
as expectativas daquelas obrigacgdes, porém as futuras geragdes ndo podem ter direitos. Ndo ha e ndo
pode haver reciprocidade simétrica entre nos e qualquer futura geragdo e, de fato, ndo ha reciprocidade
alguma; ha obrigacdes sem os direitos correspondentes. Os casos de responsabilidade prospectiva, de
se estar encarregado ou no comando, também implicam obrigagdes sem restri¢do das circunstincias,
se as partes em relac@o as quais temos obrigacdes sdo titulares de direitos ou ndo. A justiga intergeracional
nio pressupde direitos existentes, enquanto direitos potenciais sdo apenas proje¢des ou metaforas com
pouca relevincia, pois ndo sdo obrigatérios/vinculantes.

PALAVRAS-CHAVE: Obrigacdes. Direitos. Futuras geragdes. Justica intergeracional.

* Hannah Arendt Professor, New School for Social Research, NY e Professora de Filosofia da Universidade
de Budapest. Esse artigo é a versdo escrita da conferéncia proferida pela professora no Programa de Pos-Graduagio
em Direito da UFPR nos dias 18-19 de outubro de 2010. Participaram do evento como debatedores os professores
Menelick de Carvalho Netto, da Faculdade de Direito da UNB, e Delamar Volpato Dutra, do Departamento de
Filosofia da UFSC. E-mail: helleragnes@gmail.com

**Tradugdo Vera Karam de Chueiri. Prof.? do Programa de Graduacéo e Pos-Graduagdo da Faculdade
de Direito da UFPR. Revisdo da tradugao William Pugliese, mestrando do PPGD-UFPR.

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
21



A questdo soa retérica como toda questdo para a qual hd somente uma possivel
resposta, nomeadamente, “sim, certamente”. Em todas as relagdes de comando e
obediéncia de assimetria reciproca, as obriga¢des, ou melhor, os deveres ndo acompanham
normalmente os direitos correspondentes. Ndo hé direitos relacionados a tais relagdes,
ao menos ndo na presente compreensdo da palavra “direito” (right), na medida em que
sdo prerrogativas. Um filho romano nem mesmo poderia reivindicar seu direito a vida
contra seu pai, o qual poderia, legalmente, mata-lo, se tal ato lhe agradasse, sem a
obrigacdo de justificacdo. Mas ha obrigagdes, baseadas na moral, se ndo em direitos,
em relagdes de reciprocidade assimétrica. Apesar de que as mulheres ndo eram, em
geral, portadoras de direitos, os maridos eram com frequéncia vistos como tendo
obriga¢des em relagdo a elas.

As religides habitualmente enumeram as obrigagdes, mesmo pretensdes morais,
sem os direitos correspondentes. Por exemplo, a Biblia ordena dar aos estranhos/
estrangeiros o que lhes é devido. Vocé deve executar atos devidos aos estrangeiros
porque ndo deveria esquecer que seus ancestrais também foram estrangeiros. Essa
obrigacdo ja é um caso de justica intergeracional da qual eu voltarei a falar. De acordo
com Mencius, vocé deve se comportar em relagfo ao seu pai conforme vocé espera que
o seu filho se comporte em relagdo a vocé. Esse também é um exemplo de justiga
intergeracional, mas diferente daquele, na medida em que vocé tem obriga¢des em
relagdo ao seu pai sem direitos correspondentes, mas vocé pode esperar ter os mesmos
direitos sobre os seus filhos.

Alguns aspectos dessa tradi¢do adquiriram nos altimos tempos uma forma juridica
no assim chamado “direito da crianga”. Eu disse “no assim chamado”, pois criancas ou
filhos menores sdo apenas potencialmente titulares de direitos, ndo verdadeiros titulares,
pois nfo ha reciprocidade simétrica entre estes e seus pais. Certamente, ha necessidade
de haver leis, as quais especificam sangdes sérias contra aqueles que nfo tratam suas
criangas de acordo com a expectativa moral e cultural de uma sociedade moderna e que
nfo cumprem suas obriga¢des juridicas e morais. Mas, eu tenho sérias duvidas se essa
violacdo da lei deve ser necessariamente vista como uma violacdo de um direito.

Colocando mais diretamente minha posi¢do preliminar: somente numa relagio
de reciprocidade simétrica os direitos aparecem como funda¢des/fundamentos (archai)
para as pretensdes, em ambos os sentidos, positivo e negativo. Um patricio romano tinha
o direito de participar na elei¢fo de todos os magistrados da cidade, enquanto os plebeus
adquiriram o direito de eleger os seus proprios representantes. Um cidaddo romano
tinha também o direito de nfo ser crucificado. No caso de todos os direitos politicos ou
mesmo dos quase-direitos a reciprocidade simétrica é dos titulares do direito e é
pressuposta, a0 menos, nas proprias relagdes, nas quais eles permanecem como titulares
do direito, contudo nfo em outras relagdes. Cicero obteve sucesso ao vencer seu caso

contra um magistrado romano, nfio com base no fato de que o homem era um chantageador

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
22



e fraudador, mas com base no argumento de que ele deixou crucificar/torturar — sem
mesmo um julgamento — um cidad@o romano. Esse é apenas um exemplo do fato de
que violar o direito do outro clama sempre por san¢des juridicas, morais e politicas. Isto
é, direitos politicos, direitos dos cidad@os, sempre vdo juntos com a obrigagdo de honrar
o direito de todos os outros cidaddos e a interdicdo de ndo viol4-los. Estes direitos
sdo liberdades.

Como formulou Kant, o tradicional e, ainda, na minha visdo, absolutamente valido
principio do liberalismo, de que todos tém o direito, a liberdade de fazer o que quiser
ou gostar, a menos que restrinja a liberdade ou as liberdades dos outros. Nesse sentido,
os direitos politicos, isto €, as liberdades, vdo junto com as obrigac¢des correspondentes
para honrar e para ndo violar as liberdades dos outros cidaddos. Mas, até onde os titulares
dos direitos sabem as liberdades, os direitos politicos sdo permissdes e ndo obrigacdes.
Depende da Constituigdo do Estado (escrita ou nfo escrita) se a permissio é transformada
em obrigagdo. Por exemplo, os cidaddos norte-americanos podem votar ou ndo votar
conforme a sua decisdo, enquanto na Austrélia votar nas elei¢des nacionais é obrigatério
e se alguém nio for votar terd que pagar multa ou ird preso. Porém, estar sob a prote¢io
dalei (do direito) ou ser um pleno titular de direitos ndo é a mesma coisa. Um estrangeiro
é também um titular de direito, um estrangeiro residente pode também gozar da total
protecdo da lei (como nos EUA), mas ainda ele nfo goza de todos os direitos de cidaddo.
Por exemplo, ele ndo pode participar nas elei¢des presidenciais. Indo direto ao ponto,
a categoria dos titulares plenos de direitos é menor do que a categoria das pessoas sob
a protegdo da lei (do direito). Ao mesmo tempo, no entanto, o gozo de certas liberdades
(eu sou/estou livre para fazer algo se eu quiser) pode incluir todos que vivem num Estado,
todavia, pode ser também restrito ao grupo dos cidaddos plenos. Por exemplo, a liberdade
religiosa foi a primeira liberdade desfrutada por todos nos EUA quando era muito restrita
no Reino Unido, mesmo dentro da categoria dos cidad@os. Por fim, hé casos de direito
sem qualquer obrigagdo. Cito aqui, por exemplo, o direito & Guerra. Um Estado pode
afirmar ter o direito a promover a Guerra contra outro Estado, mas nenhum esté obrigado
a reconhecer que este é um direito.

Os exemplos casuais ndo sfo tdo obsoletos quanto parecem. Por exemplo, em
um Estado totalitario ndo ha titulares de direitos politicos, pois ndo hé cidaddos, apenas
sujeitos. O anico direito atribuido aos sujeitos é o antigo direito feudal “ius supplicationis”.
Cada um tem o direito a pedir/suplicar favores. De fato, Janos Kadar formulou-o
corretamente quando declarou que todo Hangaro tem o direito de solicitar um passaporte.
Sujeitos tém apenas obriga¢des sem os direitos correspondentes. Como eu disse, o direito
politico pressupde reciprocidade simétrica, respeito pelos direitos dos outros, obrigagdes
de honréa-los e san¢des juridicas contra aqueles que violam o direito dos outros.

Nos dias de hoje os direitos politicos sdo intrinsecos as democracias liberais e

apenas ai eles sdo direitos dos cidaddos. Eles sfo direitos acompanhados de, ao menos,

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
23



uma obriga¢do, nomeadamente, respeitar os direitos dos outros. Na medida em que os
direitos dos cidaddos sdo levados em consideracio, o tradicional principio da justiga “a
cada um conforme sua posi¢do/classe” é substituido pelo novo, democratico principio:
“a cada um o mesmo”, isto é, os mesmos direitos e as mesmas obrigagdes.” Violar os
direitos dos outros exige san¢des, principalmente sangdes juridicas. Ao menos, este é
modelo dos direitos e das obrigagdes dos cidaddos modernos que os Estados e as
sociedades estdo comprometidos/obrigados a tornar acessivel.

A estrutura do outro tipo de direitos, os assim chamados direitos de bem-estar
social (ou direitos sociais) difere da estrutura das liberdades. A formula das liberdades
é: Eu posso se eu quero e ninguém pode juridicamente me impedir de fazer se eu quero
fazé-lo (por exemplo, mudar minha religidio ou participar em uma manifestagdo e
similares). A estrutura dos direitos de bem-estar social é a seguinte: Eu tenho o direito
a isso ou aquilo quando quer que eu necessite. Por exemplo, eu tenho direito a ser
hospitalizada se eu estou doente. O tnico direito que é, também, até certo grau,
obrigatério, é o direito a educacdo fundamental. O direito de propriedade é também um
caso especial, pois nem a formula das liberdades € nem a dos direitos de bem-estar
social se aplica a ele. Aqueles direitos sdo também acompanhados por obrigactes, mas
ndo somente pela obrigacdo de respeitar o direito do outro. A educagdo é um direito,
mas até uma idade também obrigatério. Assim, sdo, por exemplo, algumas vacinagdes.
O principio da justiga se aplica, contextualmente, por exemplo, na educagdo fundamental
“para cada um o mesmo” e, na educacfo superior, “para cada um conforme sua
exceléncia (ou mérito).”

Os direitos de bem-estar social foram aceitos mais tarde do que as liberdades.
Entretanto, eles sdo direitos apenas nas democracias, ou seja, sdo também direitos dos
cidaddos. A presenga de institui¢gdes de bem-estar social nfo é idéntica ao direito de
bem-estar social. H4 institui¢des de bem-estar social sem liberdades civicas, porém, ndo
ha direitos de bem-estar social sem liberdades civicas e politicas. Eles chamados de
direitos humanos. Os direitos humanos sdo fic¢des, pois é somente nas democracias
liberais com os direitos dos cidaddos que suas violagdes ndo podem seguir impunes —
Mas “direitos humanos” sdo ainda fic¢des funcionais mesmo sem os direitos dos cidados,
pois eles proporcionam uma norma e, assim, a fundagdo (a base) para a rejei¢do critica
das institui¢des politicas onde eles sdo continuamente violados.

O paternalismo, a pratica do assim chamado governo benevolente para cuidar do
bem-estar das pessoas nfo substitui os direitos dos cidaddos e também nfo é substituto
dos direitos humanos. Ainda, pela mesma razio, para os sujeitos de um governo
paternalista nfo se pode pdr em pritica uma justica dinimica, assim eles ndo sio
autorizados a fazer uma afirmacao tal como “as institui¢des estabelecidas sfo injustas,
outras seriam justas ou mais justas”. Era uma vez e a proposi¢io ‘fazer as pessoas felizes

contra sua propria vontade’ foi amplamente discutida também em Kant e Hegel. Kant

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
24



disse que ndo se deveria fazer uma pessoa feliz contra sua vontade, pois a liberdade tem
primazia em relagdo a felicidade. Hegel disse que ndo se pode, de forma alguma, fazer
uma pessoa feliz. A questfo toda se concentra na elementar afirma¢ao que tentei fazer:
ndo ha direitos de bem-estar social sem liberdades. Assim, as pessoas devem ser livres
para substituir/mudar os direitos de bem-estar social e para que possam fazé-lo elas
precisam gozar das liberdades civicas. Do contrario, o unico direito que lhes restaria
seria o “ius supplicationis”, ou seja, um favor ao invés de um direito.

E a partir daqui que eu quero voltar-me para o problema dos direitos das futuras
geracgdes. Quero esclarecer minha conclusfo ja no comego. Nos temos obriga¢des com
as futuras geragdes, mesmo responsabilidades para corresponder s expectativas daquelas
obriga¢des, porém as futuras gera¢des ndo podem ter direitos. Nao hé e nfo pode haver
reciprocidade simétrica entre nés e qualquer futura geracdo e, de fato, ndo ha
reciprocidade alguma.

Deixe, entfio, tentar uma outra abordagem, vamos falar sobre justica intergeracional.

Primeiro, fazer justica ou injustica em rela¢do ds geragdes anteriores precisa
ser discutido.

Ou melhor, justica significa, aqui, corrigir injusticas anteriores. Ha, nesse sentido,
trés tipos de “fazer justiga”: por meio da retribui¢fo, da restitui¢do e, finalmente, do
juizo/julgamento moral ou historico. Todos os trés tipos s6 tém sentido se tivermos em
mente o passado recente, ndo o passado remoto.

Retribuicdo é o caminho direto para fazer justica nos casos dos crimes contra a
humanidade, dos homicidios em massa, dos crimes de Guerra, do abuso do poder
politico, se os criminosos ainda estiverem vivos. A retribui¢do est4d normalmente nas
maos do povo de uma nagfo contra o qual os crimes foram cometidos (como hoje em
Kamputchia ou na Argentina) e é ele, o povo, o que também pode deixar de punir (como
aconteceu na Espanha). Mas a punicdo pode ser distribuida para as cortes internacionais,
como no julgamento de Nuremberg, depois da Segunda Grande Guerra, ou atualmente
na corte de Brussel. Retribuigdo ndo € restitui¢io, pois o morto ndo pode ser ressuscitado.
A restitui¢@o pode ter varias formas (desde devolver as propriedades confiscadas até a
ajuda financeira), entretanto é sempre uma via de méo tnica, enquanto o julgamento é
uma via de mao dupla.

E como fica a restituigdo se os perpetradores estiverem mortos? Primeiro, uma
parte ou mesmo uma nacdo deve assumir para si a culpa dos seus pais e avos admitindo
que crimes foram cometidos. Neste caso, as medidas legais ndo podem preceder os
consentimentos ou aceitagdes morais. Como ocorreu com as restitui¢gdes de algumas terras
aos indigenas australianos ou a restitui¢fo financeira para aqueles que sofreram nos campos
de concentrac@o ou cujos pais foram mortos pelo nazismo cinquenta anos atrés.

No caso do julgamento moral retroativo ndo ha lugar para retribui¢fo ou restitui¢do.

Pessoas condenadas ou “juridicamente” assassinadas podem ser reabilitadas (como

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
25



Galileo pela Igreja Catodlica). Mas a justiga intergeracional pode ir também no sentido
contrario. “Her6is” previamente aclamados podem ser rebaixados a monstros, sob o
peso dos seus crimes recentemente descobertos. Com certeza, fazer justica em todos
esses casos é, em parte, ficticio, pois o que aconteceu uma vez ndo pode ser considerado
como nfo acontecido. Por outro lado, no entanto, esta longe de ser ficticio, se os netos
das partes culpadas ainda estdo aproveitando os frutos da culpa de seus avés. Ndo os
mortos, mas os vivos admitem suas obriga¢des morais e, novamente, os vivos e, ndo os
mortos, as reivindicam como seus direitos morais.

Conforme as tradigdes, por exemplo, a Biblia, o respeito é devido aos nossos
ancestrais, nfo apenas enquanto vivos, mas também na sua morte. K uma obrigaco dos
filhos e dos netos cuidarem do enterro dos seus ancestrais/ascendentes ou outros parentes.
Esta ultima obrigacdo, ou melhor, dever, ndo pode ser descrita em termos de direitos.
Violam-se os mandamentos divinos se se fracassa em realizar os deveres sagrados (ver
Antigona). Gostaria de enfatizar um ponto (que ndo é menor). O dever é devido aos
nossos ascendentes/ancestrais/antepassados e ndo aos dos outros e, certamente, ndo a
todas as geragdes anteriores a nossa.

Repito, mesmo no caso da justiga intergeracional, em vista das geracdes anteriores,
somente o julgamento moral pode alcangar mais do que duas geragdes no passado. Mas,
ao menos, sabemos ou acreditamos saber o que o0s nossos bisavds fizeram e o que costumava
ser o seu senso de justica. Mas nfo temos ideia alguma acerca dos nossos netos e bisnetos.
Nossos antepassados mortos sdo certamente estranhos, mas a futura geragfio consiste de
completos estranhos. E verdade que a maioria das pessoas da nossa geracdo é também
estranha, mas n6s podemos, ao menos, encontr-las, como também, seus sofrimentos e
prazeres nos jornais, na TV e até mesmo na experiéncia pessoal. Mas nés ndo podemos
nem mesmo imaginar uma vida, as necessidades, os sofrimentos e prazeres das futuras
geracdes. k& por isso que eu falei que eles sdo absolutos estranhos.

A préxima questdo é se estranhos absolutos podem nos fazer reivindicagdes antes
de nascer. Se nés dissermos que eles tém direitos podemos também dizer que seremos
punidos se os violarmos? Mas quem ird punir? Nfo serdo as futuras geracgdes, pois elas
ndo existem. Somente nés podemos punir a n6s mesmos se fizermos algo que viole os
direitos das futuras geragdes, um direito que elas ndo possuem. Portanto, seus direitos
sdo as nossas projegdes. NoOs as projetamos sendo exatamente como nés. Nos nos
projetamos nas futuras geracdes pressupondo que o que é direito para nés é direito para
elas e ndo tratd-las injustamente significa ndo fazer coisas que ndés nio desejamos que
fossem feitas para nés. Fundamentalmente, a maxima da justiga (the golden rule). Ao
fazermos isso podemos sobrepor nossa imagem do que ¢ direito para uma geragio ainda
ndo nascida. E se as suas necessidades fossem diferentes das nossas?

Nas suas observagdes sobre a filosofia da histéria, Walter Benjamin discorre
longamente sobre a ideia de que ndés nunca somos ciumentos ou invejosos das futuras

geracdes. Se se trata das futuras geracdes nds somos sempre incondicionais apoiadores.

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
26



Além disso, nos tradicionalmente construimos edificios para o prazer das futuras geracdes,
plantamos 4rvores sob a sombra das quais, ndo nés, mas elas irdo aproveitar. Nos
queremos que elas herdem os beneficios. O que nés esperamos delas é que nos
mantenham nas suas lembrangas, nas suas boas lembrancas, de forma que nem a nossa
pessoa, nosso nome e nossos feitos sejam esquecidos. Queremos que elas realizem por
nés o que noés ndo pudemos realizar e que se tornem o que nos, por fracasso, ndo nos
tornamos. Nés projetamos nossas vontades, nossos desejos — incuido o nosso desejo por
imortalidade — nas vidas e necessidades das futuras geragdes.

Tal projecdo foi no passado completamente racional, pois o mundo mudou
lentamente e a estrutura necessaria para os filhos e netos ndo se diferenciou
substancialmente da estrutura dos seus antepassados. Atualmente, projecdes similares
parecem menos racionais, pois sabemos menos sobre as vidas dos nossos netos do que
sobre o que nossos antepassados recentes fizeram no seu tempo. Entretanto, em geral,
fazer coisas em favor das futuras geragdes pode ser dificilmente descrito em termos de
meras obrigagdes e, certamente, ndo em termos de direitos. Mas ha um obrigacdo da
qual estamos conscientes.

Nenhuma geragio que conhecemos admitiu o desejo de deixar o mundo pior para
as proximas geragdes do que aquele mundo herdado dos seus antepassados. Isso é
também o desejo da nossa gerac¢do. Temos medo de que nossos netos passem, até mesmo,
pior do que nds passamos, mas nio podemos desejar que eles devam passar e, no minimo,
queremos que eles ndo passem. As futuras geragdes nfio podem ter direitos, a menos
que falemos apenas figurativamente, mas, nos temos, ainda, a obrigacdo de deixar um
mundo melhor do que o nosso a elas ou, ao menos, ndo deixar um mundo pior — na
medida do possivel.

Sentimos a nossa obrigacdo em fazer o melhor ndo para piorar a situagfio para
as futuras geracdes, no sentido do que queremos ou desejamos. Entdo, se essa é uma
obrigacdo, é também uma obrigacdo sem direitos. Mas é?

Quando falamos sobre as futuras geragdes temos normalmente em mente nossos
filhos e netos. A futura geracdo da nossa famfilia, do nosso povo, cidade ou estado.
K esperado que fagamos o melhor para melhorarmos suas vidas. Mas o que acontece
se, enquanto falamos sobre as futuras geragdes, tivermos em mente todas as pessoas
que viverdo na terra depois que morrermos? E se tivermos em mente uma responsabilidade
planetaria? Se presumirmos que temos a responsabilidades ndo somente pelo destino
dos nossos proprios netos, mas também pelo destino de todas as criangas na Terra?
E se assumirmos que h4 tal responsabilidade, entdo, também, teremos obrigacdes?

H4 dois tipos de responsabilidade: uma retroativa e outra prospectiva. Temos
responsabilidade retroativa por atos que executamos e temos responsabilidade prospectiva
caso estivermos encarregados de algo, assim como um capitdo esta encarregado da sua
tripulac@o e dos passageiros. Responsabilidade planetéria significaria, assim, que estou

no comando do habitat humano em geral e no comando do futuro da raga humana em

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
27



geral. Mas, mesmo neste caso, dificilmente poderiamos dizer que as futuras geragdes
do nosso planeta sdo titulares de direitos. Poderiamos apenas dizer que temos obrigagdes
sobre as futuras geragdes. Mas que tipo de obrigacdes?

Falando sobre justiga intergeracional temos em mente uma justica dindmica e
nfo uma justiga estatica, um tipo de justica constantemente discutida. No processo de
contestagdo/discussdo da justica os argumentos precisam recorrer a algo mais do que
justica. Eles normalmente recorrem a dois valores principais: liberdade e vida. Se alguém
demanda os direitos das futuras geracdes baseado na justica, estes devem ser o direito
a vida e o direito a liberdade.

O valor da vida tem interpretagdes completamente diferentes. O direito a vida
pode significar o direito de nascer ou o direito a iguais oportunidades de vida ou o direito
a uma boa vida e assim por diante. Liberdade como direito também tem muitas
interpretacdes, tais como independéncia pessoal e nacional, autonomia (liberdade moral),
liberdade politica etc. A questdo pode ser assim colocada: quais entre aquelas
interpretagdes de vida e liberdade podem promover as vidas das futuras geragdes?
Podemos ainda perguntar se é possivel melhorarmos a vida para todas as futuras geragdes
na Terra ou se apenas para a futura geragdo da nossa familia, cidade ou estado?

Deixe-me comecgar com a liberdade. A autonomia moral ou heteronomia das
futuras gerag¢des nfio podem ser promovidas nem ser restringidas por nds. Nos nfo
estamos no comando ou encarregados delas. Também ndo estamos encarregados da
independéncia nacional ou da independéncia pessoal das futuras geragdes ou da
independéncia de pessoas nas futuras geragdes. Nos podemos, contudo, estar encarregados
das liberdades politicas, dos direitos dos seus cidaddos e da promogdo destes, conforme
disse a propria Hannah Arendt, do direito a ter direitos. Falando diretamente, somente
nas democracias liberais estamos ou somos encarregados das liberdades das futuras
geracdes. Nossa obrigacio é manter e promover nossas institui¢des das liberdades, as
quais por sua vez permitem que todas as gerag¢des interpretem livremente a liberdade e
institucionalizem sua prépria compreensdo dela. £a obrigacdo da populagdo de uma
democracia liberal deixar a pratica da discussfo da justica para as futuras geracgdes de
maneira que elas possam decidir o que é correto para elas.

No que diz respeito as liberdades, nés ndo podemos fazer mais para as futuras
geracdes na Terra do que manter a ideia pratica, o testamento sugerido por Arendt, do
direito de ter direitos (esse é o entdo chamado direito humano) e trabalhar nas nossas
liberdades, as quais testamos aos nossos descendentes no nosso estado, cidade, cultura
e mundo.

E o valor vida? E se nds recorréssemos a vida na nossa discussio da justica?
Deixe-me aceitar a primeira proposi¢ao de Kant sobre a primazia da liberdade.

O valor da vida da préxima geragdo pode ser definido como um direito a vida,

segundo a interpretacdo do direito a nascer.

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
28



Se eu ndo atribuo direito algum a futura geracdo sob aquele fundamento
apresentado, a interpretagdo do direito a nascer nfo faz sentido. Eu falo sobre obriga¢des
sem corresponder a direitos. Eu nfo pergunto se é um dever da geragdo viva atual dar
vida & proxima, pois aquela faz isso ndo por obriga¢do, mas por prazer. Eu prefiro
perguntar se esse é o dever de cada pessoa individual. A resposta seria que ndo &, a
menos que acreditemos que é. Escolha livre goza de precedéncia. Em vista da mesma
questdo pode-se perguntar se é o direito de cada adulto saudével ter quantos filhos quiser
ou puder? Eu falo agora de direito do presente ndo daqueles das futuras geracdes. Nestes
caso, a férmula das liberdades se aplica: “Pode-se se se quiser”. A biopolitica de todos
os tipos restringe a liberdade, reduz a liberdade pessoal e é irreconcilidvel com as
democracias liberais.

H4 outras duas interpretacdes do valor da vida, tais como as oportunidades da
vida e a boa vida. A questdo ndo ¢é colocada no seguinte sentido: Os nfo nascidos tém
direitos & boa vida ou as boas oportunidades da vida? Tal questdo seria meramente
retorica. Alguém preferiria perguntar se n6s admitimos que nossas obriga¢des melhorem
as oportunidades de vida das futuras geragdes. Estamos encarregados das futuras geragdes
do nosso estado, cidade etc. ou estamos nesse caso encarregados de todas as futuras
geragdes na terra? A resposta para essa questdo depende do raio da nossa ago.

No caso das liberdades podemos cuidar da gerac¢do futura no nosso estado e
cidade deixando para elas as institui¢des das liberdades e o direito a ter direitos e, assim,
estamos compelidos por dever a fazer isso, pois sdo eles todos os nossos proprios direitos.
Podemos também manter, & frente, a demanda pelo direito a ter direitos (direitos
humanos) como uma ideia reguladora em vista das geragdes presentes em sistemas
politicos ndo democréticos, apesar de que ndo podemos institucionalizar aqueles direitos.
Se admitimos uma tal obriga¢do em vista das presentes gera¢des promovemos, por
defini¢do, o mesmo direito também para todas as futuras geragdes na terra. Como pode
ser visto, nosso raio de a¢fo é razoavelmente limitado.

Grandes problemas surgem acerca da interpretagdo da vida como uma “vida
boa”. Desde que nfo h4 “boa vida” numa compreensio filoséfica tradicional do mundo
sem liberdade, se alguém se preocupa com a liberdade das futuras geragdes entdo,
também, se preocupa com um dos elementos da vida boa, mesmo que néo para os outros.
HA4, no entanto, dificuldades adicionais. A principal entre elas é a da imagem, o modelo
da boa vida também difere substancialmente em nossa cultura, para ndo falar em
diferentes culturas, e esperamos que assim seja no futuro. Cada um transmite a sua
propria imagem.

“Iguais oportunidades de vida” é, em contraste, uma interpretagdo do valor vida
que deixa um amplo territério livre de concretizacfo para os intérpretes. Eu posso me
referir & descrigdo de Hegel, na sua “Filosofia do Direito”, dos direitos que ele chamava
de “direitos morais”, tal como o direito de procurar a sua prépria felicidade no seu

proprio caminho, o direito de desenvolver nossas capacidades e talentos e, finalmente,

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
29



o direito de ter um conceito moral proprio. Eu aceitaria essa descrigdo como uma versio
exata do contetido do termo “iguais oportunidades de vida”. Mas se pensamos nisso,
iguais oportunidades de vida segundo a compreensdo acima, s6 pode também ser
garantida em uma democracia liberal dado que elas pressupdem uma combinacio de
direitos politicos e direitos de bem-estar social. E, como eu disse, pode haver institui¢des
de bem-estar social em todos os estados possiveis, mas direitos de bem-estar social
somente nos estados liberais democraticos. Permanecemos ainda encarregados das
futuras geragdes da nossa cidade ou estado.

H4, entretanto, alguns aspectos da igual oportunidade de vida ou da boa vida
que ndo sdo apenas dependentes das institui¢des livres, pois s3o dependentes da natureza.
Niao somente as instituicdes (democraticas, liberais, autocraticas, totalitarias etc.) sdo
modernas, mas assim também sfo a ciéncia e a tecnologia. Elas proporcionam
conhecimento, mas também criam estruturas de necessidades e precisam de quem as
satisfagam. Sua acumulagdo, seu progresso pode ser salutar, mas também polui rios,
destroi florestas, transforma o ar puro ou a 4gua em um privilégio. Cura, mas também
causa doenca. Destroi a beleza natural e resulta na extingo de milhares de milhares de
espécies. A natureza ndo conhece fronteiras. Ndo podemos preservar a natureza somente
para as futuras geracdes de nosso proprio estado, mas devemos incluir todas as futuras
geragdes que compartilharo a mie Terra no futuro nfio tdo distante. A geragdo vivente
estd compelida por dever em evitar a deterioragdo do nosso meio ambiente no porque
as futuras geragdes reclamam seus possiveis ou imputados direitos, mas porque estamos
vivos e enquanto vivos estamos ainda encarregados da terra, da natureza e da vida das
nossas e das futuras geragdes. Cuidar da natureza nfio ¢ uma coisa nova e também néo
é novidade que a presente geracdo tenha que fazer alguns sacrificios para as gerac¢des
futuras. Agricultores ou criadores de animais dos velhos tempos também fizeram tais
sacrificios. O que é novo é o impacto planetario de nossas agdes, o qual torna mais dificil
compreender a relagdo de causa-efeito da maneira devida.

Resumindo: ha obrigacdes sem direitos correspondestes. Os casos de
responsabilidade prospectiva, de se estar encarregado ou no comando, também implicam
obrigacdes sem restri¢do das circunstincias, se as partes em relagdo as quais temos
obrigagdes sdo titulares de direitos ou ndo. A justiga intergeracional ndo pressupde
direitos existentes enquanto direitos potenciais sdo apenas projecdes ou metaforas com
pouca relevincia, pois nfo sdo obrigatérios/vinculantes.

O que é obrigatério/vinculante depende também da nossa percepgdo, do senso

de responsabilidade e do nosso senso moral de justiga.

Recebido: agosto 2010
Aprovado: outubro 2010

Revista da Faculdade de Direito — UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.
30



