
21
Revista da Faculdade de Direito - UFPR, Curitiba, n.47, p.29-64, 2008.

HÁ OBRIGAÇÕES SEM DIREITOS?

Agnes Heller* **

RESUMO: Em todas as relações de comando e obediência de assimetria recíproca, as obrigações, ou 
melhor, os deveres não acompanham normalmente os direitos correspondentes. Não há direitos 
relacionados a tais relações, ao menos não na presente compreensão da palavra “direito” (right), na 
medida em que são prerrogativas. Mas há obrigações, baseadas na moral, se não em direitos, em 
relações de reciprocidade assimétrica. Somente numa relação de reciprocidade simétrica os direitos 
aparecem como fundações/fundamentos (archai) para as pretensões, em ambos os sentidos, positivo e 
negativo. Nós temos obrigações com as futuras gerações, mesmo responsabilidades para corresponder 
às expectativas daquelas obrigações, porém as futuras gerações não podem ter direitos. Não há e não 
pode haver reciprocidade simétrica entre nós e qualquer futura geração e, de fato, não há reciprocidade 
alguma; há obrigações sem os direitos correspondentes. Os casos de responsabilidade prospectiva, de 
se estar encarregado ou no comando, também implicam obrigações sem restrição das circunstâncias, 
se as partes em relação às quais temos obrigações são titulares de direitos ou não. A justiça intergeracional 
não pressupõe direitos existentes, enquanto direitos potenciais são apenas projeções ou metáforas com 
pouca relevância, pois não são obrigatórios/vinculantes.

PALAVRAS-CHAVE: Obrigações. Direitos. Futuras gerações. Justiça intergeracional.

* Hannah Arendt Professor, New School for Social Research, NY e Professora de Filosofia da Universidade 
de Budapest. Esse artigo é a versão escrita da conferência proferida pela professora no Programa de Pós-Graduação 
em Direito da UFPR nos dias 18-19 de outubro de 2010. Participaram do evento como debatedores os professores 
Menelick de Carvalho Netto, da Faculdade de Direito da UNB, e Delamar Volpato Dutra, do Departamento de 
Filosofia da UFSC. E-mail: helleragnes@gmail.com

**Tradução Vera Karam de Chueiri. Prof.ª do Programa de Graduação e Pós-Graduação da Faculdade 
de Direito da UFPR. Revisão da tradução William Pugliese, mestrando do PPGD-UFPR.

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



22

A questão soa retórica como toda questão para a qual há somente uma possível 

resposta, nomeadamente, “sim, certamente”. Em todas as relações de comando e 

obediência de assimetria recíproca, as obrigações, ou melhor, os deveres não acompanham 

normalmente os direitos correspondentes. Não há direitos relacionados a tais relações, 

ao menos não na presente compreensão da palavra “direito” (right), na medida em que 

são prerrogativas. Um filho romano nem mesmo poderia reivindicar seu direito à vida 

contra seu pai, o qual poderia, legalmente, matá-lo, se tal ato lhe agradasse, sem a 

obrigação de justificação. Mas há obrigações, baseadas na moral, se não em direitos, 

em relações de reciprocidade assimétrica. Apesar de que as mulheres não eram, em 

geral, portadoras de direitos, os maridos eram com frequência vistos como tendo 

obrigações em relação a elas.

As religiões habitualmente enumeram as obrigações, mesmo pretensões morais, 

sem os direitos correspondentes. Por exemplo, a Bíblia ordena dar aos estranhos/

estrangeiros o que lhes é devido. Você deve executar atos devidos aos estrangeiros 

porque não deveria esquecer que seus ancestrais também foram estrangeiros. Essa 

obrigação já é um caso de justiça intergeracional da qual eu voltarei a falar. De acordo 

com Mencius, você deve se comportar em relação ao seu pai conforme você espera que 

o seu filho se comporte em relação a você. Esse também é um exemplo de justiça 

intergeracional, mas diferente daquele, na medida em que você tem obrigações em 

relação ao seu pai sem direitos correspondentes, mas você pode esperar ter os mesmos 

direitos sobre os seus filhos.

Alguns aspectos dessa tradição adquiriram nos últimos tempos uma forma jurídica 

no assim chamado “direito da criança”. Eu disse “no assim chamado”, pois crianças ou 

filhos menores são apenas potencialmente titulares de direitos, não verdadeiros titulares, 

pois não há reciprocidade simétrica entre estes e seus pais. Certamente, há necessidade 

de haver leis, as quais especificam sanções sérias contra aqueles que não tratam suas 

crianças de acordo com a expectativa moral e cultural de uma sociedade moderna e que 

não cumprem suas obrigações jurídicas e morais. Mas, eu tenho sérias dúvidas se essa 

violação da lei deve ser necessariamente vista como uma violação de um direito.

Colocando mais diretamente minha posição preliminar: somente numa relação 

de reciprocidade simétrica os direitos aparecem como fundações/fundamentos (archai) 

para as pretensões, em ambos os sentidos, positivo e negativo. Um patrício romano tinha 

o direito de participar na eleição de todos os magistrados da cidade, enquanto os plebeus 

adquiriram o direito de eleger os seus próprios representantes. Um cidadão romano 

tinha também o direito de não ser crucificado. No caso de todos os direitos políticos ou 

mesmo dos quase-direitos a reciprocidade simétrica é dos titulares do direito e é 

pressuposta, ao menos, nas próprias relações, nas quais eles permanecem como titulares 

do direito, contudo não em outras relações. Cícero obteve sucesso ao vencer seu caso 

contra um magistrado romano, não com base no fato de que o homem era um chantageador 

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



23
Revista da Faculdade de Direito - UFPR, Curitiba, n.47, p.29-64, 2008.

e fraudador, mas com base no argumento de que ele deixou crucificar/torturar – sem 

mesmo um julgamento – um cidadão romano. Esse é apenas um exemplo do fato de 

que violar o direito do outro clama sempre por sanções jurídicas, morais e políticas. Isto 

é, direitos políticos, direitos dos cidadãos, sempre vão juntos com a obrigação de honrar 

o direito de todos os outros cidadãos e a interdição de não violá-los. Estes direitos 

são liberdades.

Como formulou Kant, o tradicional e, ainda, na minha visão, absolutamente válido 

princípio do liberalismo, de que todos têm o direito, a liberdade de fazer o que quiser 

ou gostar, a menos que restrinja a liberdade ou as liberdades dos outros. Nesse sentido, 

os direitos políticos, isto é, as liberdades, vão junto com as obrigações correspondentes 

para honrar e para não violar as liberdades dos outros cidadãos. Mas, até onde os titulares 

dos direitos sabem as liberdades, os direitos políticos são permissões e não obrigações. 

Depende da Constituição do Estado (escrita ou não escrita) se a permissão é transformada 

em obrigação. Por exemplo, os cidadãos norte-americanos podem votar ou não votar 

conforme a sua decisão, enquanto na Austrália votar nas eleições nacionais é obrigatório 

e se alguém não for votar terá que pagar multa ou irá preso. Porém, estar sob a proteção 

da lei (do direito) ou ser um pleno titular de direitos não é a mesma coisa. Um estrangeiro 

é também um titular de direito, um estrangeiro residente pode também gozar da total 

proteção da lei (como nos EUA), mas ainda ele não goza de todos os direitos de cidadão. 

Por exemplo, ele não pode participar nas eleições presidenciais. Indo direto ao ponto, 

a categoria dos titulares plenos de direitos é menor do que a categoria das pessoas sob 

a proteção da lei (do direito). Ao mesmo tempo, no entanto, o gozo de certas liberdades 

(eu sou/estou livre para fazer algo se eu quiser) pode incluir todos que vivem num Estado, 

todavia, pode ser também restrito ao grupo dos cidadãos plenos. Por exemplo, a liberdade 

religiosa foi a primeira liberdade desfrutada por todos nos EUA quando era muito restrita 

no Reino Unido, mesmo dentro da categoria dos cidadãos. Por fim, há casos de direito 

sem qualquer obrigação. Cito aqui, por exemplo, o direito à Guerra. Um Estado pode 

afirmar ter o direito a promover a Guerra contra outro Estado, mas nenhum está obrigado 

a reconhecer que este é um direito.

  Os exemplos casuais não são tão obsoletos quanto parecem. Por exemplo, em 

um Estado totalitário não há titulares de direitos políticos, pois não há cidadãos, apenas 

sujeitos. O único direito atribuído aos sujeitos é o antigo direito feudal “ius supplicationis”. 

Cada um tem o direito a pedir/suplicar favores. De fato, János Kádár formulou-o 

corretamente quando declarou que todo Húngaro tem o direito de solicitar um passaporte. 

Sujeitos têm apenas obrigações sem os direitos correspondentes. Como eu disse, o direito 

político pressupõe reciprocidade simétrica, respeito pelos direitos dos outros, obrigações 

de honrá-los e sanções jurídicas contra aqueles que violam o direito dos outros.

Nos dias de hoje os direitos políticos são intrínsecos às democracias liberais e 

apenas aí eles são direitos dos cidadãos. Eles são direitos acompanhados de, ao menos, 

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



24

uma obrigação, nomeadamente, respeitar os direitos dos outros. Na medida em que os 

direitos dos cidadãos são levados em consideração, o tradicional princípio da justiça “a 

cada um conforme sua posição/classe” é substituído pelo novo, democrático princípio: 

“a cada um o mesmo”, isto é, os mesmos direitos e as mesmas obrigações.” Violar os 

direitos dos outros exige sanções, principalmente sanções jurídicas. Ao menos, este é 

modelo dos direitos e das obrigações dos cidadãos modernos que os Estados e as 

sociedades estão comprometidos/obrigados a tornar acessível.

A estrutura do outro tipo de direitos, os assim chamados direitos de bem-estar 

social (ou direitos sociais) difere da estrutura das liberdades. A fórmula das liberdades 

é: Eu posso se eu quero e ninguém pode juridicamente me impedir de fazer se eu quero 

fazê-lo (por exemplo, mudar minha religião ou participar em uma manifestação e 

similares). A estrutura dos direitos de bem-estar social é a seguinte: Eu tenho o direito 

a isso ou aquilo quando quer que eu necessite. Por exemplo, eu tenho direito a ser 

hospitalizada se eu estou doente. O único direito que é, também, até certo grau, 

obrigatório, é o direito à educação fundamental. O direito de propriedade é também um 

caso especial, pois nem a fórmula das liberdades e nem a dos direitos de bem-estar 

social se aplica a ele. Aqueles direitos são também acompanhados por obrigações, mas 

não somente pela obrigação de respeitar o direito do outro. A educação é um direito, 

mas até uma idade também obrigatório. Assim, são, por exemplo, algumas vacinações. 

O princípio da justiça se aplica, contextualmente, por exemplo, na educação fundamental 

“para cada um o mesmo” e, na educação superior, “para cada um conforme sua 

excelência (ou mérito).”

Os direitos de bem-estar social foram aceitos mais tarde do que as liberdades. 

Entretanto, eles são direitos apenas nas democracias, ou seja, são também direitos dos 

cidadãos. A presença de instituições de bem-estar social não é idêntica ao direito de 

bem-estar social. Há instituições de bem-estar social sem liberdades cívicas, porém, não 

há direitos de bem-estar social sem liberdades cívicas e políticas. Eles chamados de 

direitos humanos. Os direitos humanos são ficções, pois é somente nas democracias 

liberais com os direitos dos cidadãos que suas violações não podem seguir impunes – 

Mas “direitos humanos” são ainda ficções funcionais mesmo sem os direitos dos cidadãos, 

pois eles proporcionam uma norma e, assim, a fundação (a base) para a rejeição crítica 

das instituições políticas onde eles são continuamente violados. 

O paternalismo, a prática do assim chamado governo benevolente para cuidar do 

bem-estar das pessoas não substitui os direitos dos cidadãos e também não é substituto 

dos direitos humanos. Ainda, pela mesma razão, para os sujeitos de um governo 

paternalista não se pode pôr em prática uma justiça dinâmica, assim eles não são 

autorizados a fazer uma afirmação tal como “as instituições estabelecidas são injustas, 

outras seriam justas ou mais justas”. Era uma vez e a proposição ‘fazer as pessoas felizes 

contra sua própria vontade’ foi amplamente discutida também em Kant e Hegel. Kant 

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



25
Revista da Faculdade de Direito - UFPR, Curitiba, n.47, p.29-64, 2008.

disse que não se deveria fazer uma pessoa feliz contra sua vontade, pois a liberdade tem 

primazia em relação à felicidade. Hegel disse que não se pode, de forma alguma, fazer 

uma pessoa feliz. A questão toda se concentra na elementar afirmação que tentei fazer: 

não há direitos de bem-estar social sem liberdades. Assim, as pessoas devem ser livres 

para substituir/mudar os direitos de bem-estar social e para que possam fazê-lo elas 

precisam gozar das liberdades cívicas. Do contrário, o único direito que lhes restaria 

seria o “ius supplicationis”, ou seja, um favor ao invés de um direito. 

É a partir daqui que eu quero voltar-me para o problema dos direitos das futuras 

gerações. Quero esclarecer minha conclusão já no começo. Nós temos obrigações com 

as futuras gerações, mesmo responsabilidades para corresponder às expectativas daquelas 

obrigações, porém as futuras gerações não podem ter direitos. Não há e não pode haver 

reciprocidade simétrica entre nós e qualquer futura geração e, de fato, não há 

reciprocidade alguma.

Deixe, então, tentar uma outra abordagem, vamos falar sobre justiça intergeracional.

Primeiro, fazer justiça ou injustiça em relação às gerações anteriores precisa  

ser discutido. 

Ou melhor, justiça significa, aqui, corrigir injustiças anteriores. Há, nesse sentido, 

três tipos de “fazer justiça”: por meio da retribuição, da restituição e, finalmente, do 

juízo/julgamento moral ou histórico. Todos os três tipos só têm sentido se tivermos em 

mente o passado recente, não o passado remoto. 

Retribuição é o caminho direto para fazer justiça nos casos dos crimes contra a 

humanidade, dos homicídios em massa, dos crimes de Guerra, do abuso do poder 

político, se os criminosos ainda estiverem vivos. A retribuição está normalmente nas 

mãos do povo de uma nação contra o qual os crimes foram cometidos (como hoje em 

Kamputchia ou na Argentina) e é ele, o povo, o que também pode deixar de punir (como 

aconteceu na Espanha). Mas a punição pode ser distribuída para as cortes internacionais, 

como no julgamento de Nuremberg, depois da Segunda Grande Guerra, ou atualmente 

na corte de Brussel. Retribuição não é restituição, pois o morto não pode ser ressuscitado. 

A restituição pode ter várias formas (desde devolver as propriedades confiscadas até a 

ajuda financeira), entretanto é sempre uma via de mão única, enquanto o julgamento é 

uma via de mão dupla. 

 E como fica a restituição se os perpetradores estiverem mortos? Primeiro, uma 

parte ou mesmo uma nação deve assumir para si a culpa dos seus pais e avós admitindo 

que crimes foram cometidos. Neste caso, as medidas legais não podem preceder os 

consentimentos ou aceitações morais. Como ocorreu com as restituições de algumas terras 

aos indígenas australianos ou a restituição financeira para aqueles que sofreram nos campos 

de concentração ou cujos pais foram mortos pelo nazismo cinquenta anos atrás. 

No caso do julgamento moral retroativo não há lugar para retribuição ou restituição. 

Pessoas condenadas ou “juridicamente” assassinadas podem ser reabilitadas (como 

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



26

Galileo pela Igreja Católica). Mas a justiça intergeracional pode ir também no sentido 

contrário. “Heróis” previamente aclamados podem ser rebaixados a monstros, sob o 

peso dos seus crimes recentemente descobertos. Com certeza, fazer justiça em todos 

esses casos é, em parte, fictício, pois o que aconteceu uma vez não pode ser considerado 

como não acontecido. Por outro lado, no entanto, está longe de ser fictício, se os netos 

das partes culpadas ainda estão aproveitando os frutos da culpa de seus avós. Não os 

mortos, mas os vivos admitem suas obrigações morais e, novamente, os vivos e, não os 

mortos, as reivindicam como seus direitos morais.

Conforme as tradições, por exemplo, a Bíblia, o respeito é devido aos nossos 

ancestrais, não apenas enquanto vivos, mas também na sua morte. É uma obrigação dos 

filhos e dos netos cuidarem do enterro dos seus ancestrais/ascendentes ou outros parentes. 

Esta última obrigação, ou melhor, dever, não pode ser descrita em termos de direitos. 

Violam-se os mandamentos divinos se se fracassa em realizar os deveres sagrados (ver 

Antígona). Gostaria de enfatizar um ponto (que não é menor). O dever é devido aos 

nossos ascendentes/ancestrais/antepassados e não aos dos outros e, certamente, não a 

todas as gerações anteriores a nossa.

Repito, mesmo no caso da justiça intergeracional, em vista das gerações anteriores, 

somente o julgamento moral pode alcançar mais do que duas gerações no passado. Mas, 

ao menos, sabemos ou acreditamos saber o que os nossos bisavôs fizeram e o que costumava 

ser o seu senso de justiça. Mas não temos ideia alguma acerca dos nossos netos e bisnetos. 

Nossos antepassados mortos são certamente estranhos, mas a futura geração consiste de 

completos estranhos. É verdade que a maioria das pessoas da nossa geração é também 

estranha, mas nós podemos, ao menos, encontrá-las, como também, seus sofrimentos e 

prazeres nos jornais, na TV e até mesmo na experiência pessoal. Mas nós não podemos 

nem mesmo imaginar uma vida, as necessidades, os sofrimentos e prazeres das futuras 

gerações. É por isso que eu falei que eles são absolutos estranhos.

A próxima questão é se estranhos absolutos podem nos fazer reivindicações antes 

de nascer. Se nós dissermos que eles têm direitos podemos também dizer que seremos 

punidos se os violarmos? Mas quem irá punir? Não serão as futuras gerações, pois elas 

não existem. Somente nós podemos punir a nós mesmos se fizermos algo que viole os 

direitos das futuras gerações, um direito que elas não possuem. Portanto, seus direitos 

são as nossas projeções. Nós as projetamos sendo exatamente como nós. Nós nos 

projetamos nas futuras gerações pressupondo que o que é direito para nós é direito para 

elas e não tratá-las injustamente significa não fazer coisas que nós não desejamos que 

fossem feitas para nós. Fundamentalmente, a máxima da justiça (the golden rule). Ao 

fazermos isso podemos sobrepor nossa imagem do que é direito para uma geração ainda 

não nascida. E se as suas necessidades fossem diferentes das nossas?

Nas suas observações sobre a filosofia da história, Walter Benjamin discorre 

longamente sobre a ideia de que nós nunca somos ciumentos ou invejosos das futuras 

gerações. Se se trata das futuras gerações nós somos sempre incondicionais apoiadores. 

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



27
Revista da Faculdade de Direito - UFPR, Curitiba, n.47, p.29-64, 2008.

Além disso, nós tradicionalmente construímos edifícios para o prazer das futuras gerações, 

plantamos árvores sob a sombra das quais, não nós, mas elas irão aproveitar. Nós 

queremos que elas herdem os benefícios. O que nós esperamos delas é que nos 

mantenham nas suas lembranças, nas suas boas lembranças, de forma que nem a nossa 

pessoa, nosso nome e nossos feitos sejam esquecidos. Queremos que elas realizem por 

nós o que nós não pudemos realizar e que se tornem o que nós, por fracasso, não nos 

tornamos. Nós projetamos nossas vontades, nossos desejos – incuído o nosso desejo por 

imortalidade – nas vidas e necessidades das futuras gerações.

Tal projeção foi no passado completamente racional, pois o mundo mudou 

lentamente e a estrutura necessária para os filhos e netos não se diferenciou 

substancialmente da estrutura dos seus antepassados. Atualmente, projeções similares 

parecem menos racionais, pois sabemos menos sobre as vidas dos nossos netos do que 

sobre o que nossos antepassados recentes fizeram no seu tempo. Entretanto, em geral, 

fazer coisas em favor das futuras gerações pode ser dificilmente descrito em termos de 

meras obrigações e, certamente, não em termos de direitos. Mas há um obrigação da 

qual estamos conscientes.

Nenhuma geração que conhecemos admitiu o desejo de deixar o mundo pior para 

as próximas gerações do que aquele mundo herdado dos seus antepassados. Isso é 

também o desejo da nossa geração. Temos medo de que nossos netos passem, até mesmo, 

pior do que nós passamos, mas não podemos desejar que eles devam passar e, no mínimo, 

queremos que eles não passem. As futuras gerações não podem ter direitos, a menos 

que falemos apenas figurativamente, mas, nós temos, ainda, a obrigação de deixar um 

mundo melhor do que o nosso a elas ou, ao menos, não deixar um mundo pior – na 

medida do possível. 

Sentimos a nossa obrigação em fazer o melhor não para piorar a situação para 

as futuras gerações, no sentido do que queremos ou desejamos. Então, se essa é uma 

obrigação, é também uma obrigação sem direitos. Mas é?

Quando falamos sobre as futuras gerações temos normalmente em mente nossos 

filhos e netos. A futura geração da nossa família, do nosso povo, cidade ou estado.  

É esperado que façamos o melhor para melhorarmos suas vidas. Mas o que acontece 

se, enquanto falamos sobre as futuras gerações, tivermos em mente todas as pessoas 

que viverão na terra depois que morrermos? E se tivermos em mente uma responsabilidade 

planetária? Se presumirmos que temos a responsabilidades não somente pelo destino 

dos nossos próprios netos, mas também pelo destino de todas as crianças na Terra?  

E se assumirmos que há tal responsabilidade, então, também, teremos obrigações? 

Há dois tipos de responsabilidade: uma retroativa e outra prospectiva. Temos 

responsabilidade retroativa por atos que executamos e temos responsabilidade prospectiva 

caso estivermos encarregados de algo, assim como um capitão está encarregado da sua 

tripulação e dos passageiros. Responsabilidade planetária significaria, assim, que estou 

no comando do habitat humano em geral e no comando do futuro da raça humana em 

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



28

geral. Mas, mesmo neste caso, dificilmente poderíamos dizer que as futuras gerações 

do nosso planeta são titulares de direitos. Poderíamos apenas dizer que temos obrigações 

sobre as futuras gerações. Mas que tipo de obrigações?

Falando sobre justiça intergeracional temos em mente uma justiça dinâmica e 

não uma justiça estática, um tipo de justiça constantemente discutida. No processo de 

contestação/discussão da justiça os argumentos precisam recorrer a algo mais do que 

justiça. Eles normalmente recorrem a dois valores principais: liberdade e vida. Se alguém 

demanda os direitos das futuras gerações baseado na justiça, estes devem ser o direito 

à vida e o direito à liberdade.

O valor da vida tem interpretações completamente diferentes. O direito à vida 

pode significar o direito de nascer ou o direito a iguais oportunidades de vida ou o direito 

a uma boa vida e assim por diante. Liberdade como direito também tem muitas 

interpretações, tais como independência pessoal e nacional, autonomia (liberdade moral), 

liberdade política etc. A questão pode ser assim colocada: quais entre aquelas 

interpretações de vida e liberdade podem promover as vidas das futuras gerações? 

Podemos ainda perguntar se é possível melhorarmos a vida para todas as futuras gerações 

na Terra ou se apenas para a futura geração da nossa família, cidade ou estado?  

Deixe-me começar com a liberdade. A autonomia moral ou heteronomia das 

futuras gerações não podem ser promovidas nem ser restringidas por nós. Nós não 

estamos no comando ou encarregados delas. Também não estamos encarregados da 

independência nacional ou da independência pessoal das futuras gerações ou da 

independência de pessoas nas futuras gerações. Nós podemos, contudo, estar encarregados 

das liberdades políticas, dos direitos dos seus cidadãos e da promoção destes, conforme 

disse a própria Hannah Arendt, do direito a ter direitos. Falando diretamente, somente 

nas democracias liberais estamos ou somos encarregados das liberdades das futuras 

gerações. Nossa obrigação é manter e promover nossas instituições das liberdades, as 

quais por sua vez permitem que todas as gerações interpretem livremente a liberdade e 

institucionalizem sua própria compreensão dela. É a obrigação da população de uma 

democracia liberal deixar a prática da discussão da justiça para as futuras gerações de 

maneira que elas possam decidir o que é correto para elas. 

No que diz respeito às liberdades, nós não podemos fazer mais para as futuras 

gerações na Terra do que manter a ideia prática, o testamento sugerido por Arendt, do 

direito de ter direitos (esse é o então chamado direito humano) e trabalhar nas nossas 

liberdades, as quais testamos aos nossos descendentes no nosso estado, cidade, cultura 

e mundo. 

E o valor vida? E se nós recorrêssemos à vida na nossa discussão da justiça? 

Deixe-me aceitar a primeira proposição de Kant sobre a primazia da liberdade. 
O valor da vida da próxima geração pode ser definido como um direito à vida, 

segundo a interpretação do direito a nascer.

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



29
Revista da Faculdade de Direito - UFPR, Curitiba, n.47, p.29-64, 2008.

Se eu não atribuo direito algum à futura geração sob aquele fundamento 

apresentado, a interpretação do direito a nascer não faz sentido. Eu falo sobre obrigações 

sem corresponder a direitos. Eu não pergunto se é um dever da geração viva atual dar 

vida à próxima, pois aquela faz isso não por obrigação, mas por prazer. Eu prefiro 

perguntar se esse é o dever de cada pessoa individual. A resposta seria que não é, a 

menos que acreditemos que é. Escolha livre goza de precedência. Em vista da mesma 

questão pode-se perguntar se é o direito de cada adulto saudável ter quantos filhos quiser 

ou puder? Eu falo agora de direito do presente não daqueles das futuras gerações. Nestes 

caso, a fórmula das liberdades se aplica: “Pode-se se se quiser”. A biopolítica de todos 

os tipos restringe a liberdade, reduz a liberdade pessoal e é irreconciliável com as 

democracias liberais.

Há outras duas interpretações do valor da vida, tais como as oportunidades da 

vida e a boa vida. A questão não é colocada no seguinte sentido: Os não nascidos têm 

direitos à boa vida ou às boas oportunidades da vida? Tal questão seria meramente 

retórica. Alguém preferiria perguntar se nós admitimos que nossas obrigações melhorem 

as oportunidades de vida das futuras gerações. Estamos encarregados das futuras gerações 

do nosso estado, cidade etc. ou estamos nesse caso encarregados de todas as futuras 

gerações na terra? A resposta para essa questão depende do raio da nossa ação.

No caso das liberdades podemos cuidar da geração futura no nosso estado e 

cidade deixando para elas as instituições das liberdades e o direito a ter direitos e, assim, 

estamos compelidos por dever a fazer isso, pois são eles todos os nossos próprios direitos. 

Podemos também manter, à frente, a demanda pelo direito a ter direitos (direitos 

humanos) como uma ideia reguladora em vista das gerações presentes em sistemas 

políticos não democráticos, apesar de que não podemos institucionalizar aqueles direitos. 

Se admitimos uma tal obrigação em vista das presentes gerações promovemos, por 

definição, o mesmo direito também para todas as futuras gerações na terra. Como pode 

ser visto, nosso raio de ação é razoavelmente limitado.

Grandes problemas surgem acerca da interpretação da vida como uma “vida 

boa”. Desde que não há “boa vida” numa compreensão filosófica tradicional do mundo 

sem liberdade, se alguém se preocupa com a liberdade das futuras gerações então, 

também, se preocupa com um dos elementos da vida boa, mesmo que não para os outros. 

Há, no entanto, dificuldades adicionais. A principal entre elas é a da imagem, o modelo 

da boa vida também difere substancialmente em nossa cultura, para não falar em 

diferentes culturas, e esperamos que assim seja no futuro. Cada um transmite a sua 

própria imagem.

“Iguais oportunidades de vida” é, em contraste, uma interpretação do valor vida 

que deixa um amplo território livre de concretização para os intérpretes. Eu posso me 

referir à descrição de Hegel, na sua “Filosofia do Direito”, dos direitos que ele chamava 

de “direitos morais”, tal como o direito de procurar a sua própria felicidade no seu 

próprio caminho, o direito de desenvolver nossas capacidades e talentos e, finalmente, 

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.



30

o direito de ter um conceito moral próprio. Eu aceitaria essa descrição como uma versão 

exata do conteúdo do termo “iguais oportunidades de vida”. Mas se pensamos nisso, 

iguais oportunidades de vida segundo a compreensão acima, só pode também ser 

garantida em uma democracia liberal dado que elas pressupõem uma combinação de 

direitos políticos e direitos de bem-estar social. E, como eu disse, pode haver instituições 

de bem-estar social em todos os estados possíveis, mas direitos de bem-estar social 

somente nos estados liberais democráticos. Permanecemos ainda encarregados das 

futuras gerações da nossa cidade ou estado.

Há, entretanto, alguns aspectos da igual oportunidade de vida ou da boa vida 

que não são apenas dependentes das instituições livres, pois são dependentes da natureza. 

Não somente as instituições (democráticas, liberais, autocráticas, totalitárias etc.) são 

modernas, mas assim também são a ciência e a tecnologia. Elas proporcionam 

conhecimento, mas também criam estruturas de necessidades e precisam de quem as 

satisfaçam. Sua acumulação, seu progresso pode ser salutar, mas também polui rios, 

destrói florestas, transforma o ar puro ou a água em um privilégio. Cura, mas também 

causa doença. Destrói a beleza natural e resulta na extinção de milhares de milhares de 

espécies. A natureza não conhece fronteiras. Não podemos preservar a natureza somente 

para as futuras gerações de nosso próprio estado, mas devemos incluir todas as futuras 

gerações que compartilharão a mãe Terra no futuro não tão distante. A geração vivente 

está compelida por dever em evitar a deterioração do nosso meio ambiente não porque 

as futuras gerações reclamam seus possíveis ou imputados direitos, mas porque estamos 

vivos e enquanto vivos estamos ainda encarregados da terra, da natureza e da vida das 

nossas e das futuras gerações. Cuidar da natureza não é uma coisa nova e também não 

é novidade que a presente geração tenha que fazer alguns sacrifícios para as gerações 

futuras. Agricultores ou criadores de animais dos velhos tempos também fizeram tais 

sacrifícios. O que é novo é o impacto planetário de nossas ações, o qual torna mais difícil 

compreender a relação de causa-efeito da maneira devida. 

Resumindo: há obrigações sem direitos correspondestes. Os casos de 

responsabilidade prospectiva, de se estar encarregado ou no comando, também implicam 

obrigações sem restrição das circunstâncias, se as partes em relação às quais temos 

obrigações são titulares de direitos ou não. A justiça intergeracional não pressupõe 

direitos existentes enquanto direitos potenciais são apenas projeções ou metáforas com 

pouca relevância, pois não são obrigatórios/vinculantes.

O que é obrigatório/vinculante depende também da nossa percepção, do senso 

de responsabilidade e do nosso senso moral de justiça.

Recebido: agosto 2010 

Aprovado: outubro 2010

Revista da Faculdade de Direito – UFPR, Curitiba, n.52, p.21-30, 2010.


