Les mesures de “Reconstruction-Réconciliation” vis-a-vis la paix durable au
Rwanda?
Measures of Reconstruction-Reconciliation towards a lasting peace in Rwanda

Maria Eugenia Rodrigues Trombini?

RESUME

Les politiques de reconstruction et réconciliation au Rwanda sont racontées d’une
multitude de perspectives. Au landemain du conflit la paix a court terme était associée a la
sécurité plutét qu'a la démocratie. Méme si la démocratie est un processus lent que doivent
étre incorporé par la societé civile, une analyse du discours pour l'unité nationale
indiquent l'instrumentalisation du génocide et la distance entre cette paix positive et la

violence structurelle de ce modeéle de réconciliation a sens unique menée par le FPR.

Palavras-chave : politiques de paix, reconstruction, réconciliation, génocide

ABSTRACT

The policies of reconstruction and reconciliation in Rwanda are narrated from several
perspectives. Immediately after the conflict, peacebuilding meant a short-term peace
associated to security rather than to democracy. Even though democracy is a gradual
process that must be assimilated by the civil society, an analysis of the national unity
argument suggests the instrumentalisation of genocide and the distance between ideal

positive peace and this model of one way reconciliation carried out by the RPF.

Key-words : peace policies, reconstruction, reconciliation, genocide

« Je ne crois pas ceux qui disent quon a touché le pire de
I'atrocité pour la derniere fois. Quand il y a eu un
génocide, il peut y en avoir un autre, n‘importe ou, au
Rwanda ou ailleurs ; si la cause est toujours la et quon
ne la connait pas. »

! Artigo recebido em 21 de fevereiro de 2014 e aprovado em 31 de marco de 2014.
2 Graduanda em Ciéncia Politica, UFPR, Curitiba, Brasil
65

Conjuntura Global, Vol.3, n.1, jan./mar., 2014, p. 65-77.



(Jeannette Ayinkamiye, survivant du génocide)

66



De méme qu'il ne peut y avoir « une seule » cause du génocide, parce qu'il est
plutot un « processus de bascule, complexe, imbriquant des dynamiques collectives et
individuelles, de nature politique, sociale, psychologique, etc.»3 pour appréhender les
politiques de paix au Rwanda depuis le génocide et, encore plus, les évaluer, il faut
considérer plusieurs aspects. Pour une meilleure compréhension des politiques de paix
apres le génocide, il faut séparer les éléments a court terme des éléments a long terme.
Deés lors que le but d'empécher une guerre est beaucoup plus important au lendemain
d'un conflit, on n’utilisera pas le concept de paix négative comme l'absence de violence
ou la probabilité extrémement faible de la reprise de la guerre ici, méme si on parlera
des résultats produits par la stabilité créée par ce modele de paix.* Les indicateurs
qualitatifs minimums de paix, c'est-a-dire les pratiques et les institutions pour la
résolution non violente des conflits, sont établis, sont stables et sont en cours de
fonctionnement depuis 1'administration du FPR, nous allons démontrer a partir des
explications historiques comment la paix a court terme était associée a la sécurité plutot

qu'a la démocratie dans le cas du Rwanda.

Différemment, la définition de paix expansive ou positive exige a) 1'égalité
sociale, raciale et économique ; b) I'harmonie et la coopération entre les groupes ; et c)
des institutions démocratiques libérales. C'est a partir de cette perspective qu’on
discutera la relation entre la paix positive et la violence structurelle par rapport a
l'ingénierie sociale du FPR et le but d'unité nationale. Dans la définition de violence
structurelle, 1'inégalité sociale est systématique et produit des effets négatifs sur un
groupe de personnes. Selon ce contexte, proposé par Galtung, l'absence de violence
interpersonnelle systématique constituerait la paix négative et 1'absence de violence
structurelle constituerait la paix positive. On voit bien que les deux types de violence
doivent étre évités par les politiques de paix, néanmoins dans le cas étudié, la paix
négative suffit a expliquer dans quelle mesure les politiques implantées a court terme au
Rwanda ont réussi a éliminer la violence interpersonnelle massive, politique.> Par

conséquent, vis-a-vis de la situation actuelle, la définition de paix positive est plus

3 Sémelin J., Pour sortir de la violence, Paris, Les Editions ouvrieres, 1983, p.16

4 Truth-Seeking, Truth-Telling, and. Postconflict Peacebuilding: Curb the Enthusiasm?, International
Studies Review, Vol. 6, No. 3, September 2004, p. 371

5 Ici on considere les politiques de paix implantées a court-terme mais leur résultat, d"avoir réussi a
échaper la violence interpersonnelle, n’était pas atteint en 1996-1997 quand le FPR a mener des graves
violations contre les hutus, mais a partir de ca.

67



pertinente et sa relation avec l'existence de violence structurelle au sein de la société
rwandaise sera discutée en détail. De prime abord, une partie sera consacrée a
l'ingénierie instituionnelle menée par le FPR en ce qui concerne le contréle politique de
la société civile et puis une deuxieme partie sur l'ingénierie sociale par rapport a l'unité

nationale et l'histoire officielle.

Bien évidemment, le succes du gouvernement rwandais en matiere de stabilité
politique, développement économique, proportion élevée des femmes au Parlement,
amélioration de 1'éducation et du systéeme de santé sont nécessaires pour empécher la
récurrence de violence a grande échelle.® Les tentatives également d’améliorer la
prestation de la justice et l'abolition de la peine de mort démontrent les efforts du FPR
malgré la difficulté évidente de gouverner un Etat aprés un génocide. Cependant, ceux
qui considérent le Rwanda un succés remarquable et un exemple de reconstruction
post-conflit aident a établir une image superficielle, restreinte a 1'absence de conflit, de

la société rwandaise contemporaine, qui est, comme nous le verrons, beaucoup plus

complexe.
La force de I'Etat rwandais face a la faiblesse de la société civile

Malgré la reconnaissance de la nécessité d'une transition gérée dans les
contextes post-génocidaire, le cas du Rwanda révele la crainte que cette nécessité soit
utilisée pour dissimuler une tentative d'assurer la mainmise par le FPR du pouvoir
politique.” Néanmoins, la proposition d'une paix durable démocratique est toujours en
conflit avec l'autonomie et la souveraineté du pays, et la question de la démocratie doit
étre remise en contexte. Quand la violence génocidaire a pris fin en 1994, 1'Etat
rwandais était détruit et ruiné, mais pour faire une comparaison avec le Rwanda
contemporain, ce n'est pas le seul point focal qui doit étre pris en compte, on doit quand

méme considérer la période pré-coloniale, coloniale et post-indépendance.8

Dans cette perspective, la présence d'un Etat fort et centralisé associé au
controOle social a été une caractéristique constante des régimes rwandais a travers le

temps.? Le régime Habyarimana était un régime autoritaire quand en 1978 la nouvelle

6 Straus, Scott, Waldorf, Lars, Remaking Rwanda : State-Building and Human Rights after Mass Violence,
The University of Wisconsin Press, Wisconsin, 2011, p.7
72002 USAID Conflict Vulnerability Assessment of Rwanda
8 Waldorf, Lars, Straus, Scott...op. cit. p.14
9 ibid. p.14
68



constitution a formalisé l'institution d'un Etat a parti unique, sans opposition et sans
liberté de la presse. Pendant les accords de paix Arusha, apres I'invasion du FPR, une
réalité politique plus complexe et démocratique a été introduite, mais ¢a s'est passé
entre 1992 et 1993 et le génocide a commencé l'année suivante. Bref, le dialogue
n'existait pas, les institutions n'étaient pas fondées sur un contrat social opérant et, en
conséquence, une culture civique n'était pas présente. L’état était plutdt une « extension
des groupes sectionnels ou d'intéréts »10 et la société civile était loin de contrebalancer
le pouvoir étatique pendant la période avant 1994. En fait, les institutions étatiques
fortes de contrdle et mobilisation du travail ont été cruciales pour la nature rapide du
génocide rwandais.!! Ca nous amene a la problématique suivante : Sachant que la
démocratie est un processus lent, dans quelle mesure est-il possible d'espérer et juger
un systeme politique qui n'a jamais existé avant le génocide dans la forme de culture

déja installée et appropriée par le peuple?

En plus, la violence du génocide a détruit l'infrastructure, discredité les
institutions politiques et religieuses et dévasté les engagements de confiance sociale.12
L’état rwandais était abimé en juillet 1994 quand le FPR est arrivé , et la peur de la
démocratie multipartite, de la liberté d’expression, de la liberté de la presse se justifia
puisque la protection de la sécurité était le but principal du gouvernement. Le procureur
général Ngoga dans un entretien pour le magazine Time en 2010 a argumenté que ce
sentiment est toujours la : « Il y a des gens qui, donné 1’occasion, le feraient encore une
fois. Il y a des politiques qui aimeraient que cela arrive. Il y a des groupes armés qui le
veulent. Il y a une population qu'on continue a éduquer mais qui n'est pas assez éduqué
dans la mesure ou ils ne seront plus manipulés. »13 Ca veut dire que la liberté
d'expression autours des crimes du FPR commis en 1994 —ces qui étaient racontés par
Carla Del Ponte au TPIR-1# ne sera pas permise- au moins pas avant que la population

soit suffisamment rééduquée. Et bien, que l'argument qui légitime cette approche est la

10 ] Adakanye, “Rwanda/Burundi: “uni-ethnic” dominance and the cycles of armed ethnic formations”,
Social Identities:Journal for the Study of Race, Nation and Culture, 2 (1), 1996, p. 39 In. Silva-Leander p.
1605

11 Straus 2006, Verwimp 2006

12 Waldorf, Lars, Straus, Scot, op cit. p. 13

13 Waldorf, Lars, L'Instrumentalisation du Génocide : The RPF’s campaign against « Genocide Ideology »
In. Remaking Rwanda : State Building and Human Rights after Mass Violence, p. 58

14 Hirondelle News Agency “Carla Del Ponte tells of her attempts to investigate RPF in her new book” 2
avril 2008.

69



sécurisation de 1'Etat rwandais et le but de veiller a ce que la stabilité régne, donc un

interét politique.1>

Avant le génocide de 1994 la société civile n'avait aucune influence dans les
politiques gouvernementales. Le régime de Paul Kagame a substitué le modus operandi
précédent pour un autre dans lequel le “vous étes avec nous, ou vous étes contre nous”
national prédomine. A cause de l'intimidation et la disparition des critiques au FPR
I'individu craint et ne conteste pas les politiques gouvernamentales, incertain sur les
conséquences. Les conditions pour soutenir le débat public ne sont pas présentes.
Reyntjens propose que la société civile rwandaise soit controlée par le régime, mais
selon Paul Gready des espaces éventuels existent, cependant ils sont ad hoc et
personalisés, plutdét que basés dans les relations institutionnelles entre la société et
I'état. Il prend 1'exemple des ONGs, nationales et internationales, qui depuis avril 2001
ont sa gestion, ses finances et ses projets sous contréle gouvernamental. Elles
rencontrent des difficultés a contourner leur propre gouvernement et a rechercher des
alliés internationaux pour amener une pression externe afin de supporter la situation de
la société civile puisque les pays et les agences intergouvernamentales ont surtout

préféré soutenir le gouvernement rwandais post-génocide.1®

Encore une fois, ce n'est pas une nouveauté post-conflit, des chercheurs
indiquent que méme si la société civile rwandaise s'est développée pendant les années
1990, ce secteur n'était péniblement indépendant de 1’état et il reproduisait les divisions
trouvées dans la société.l” De la méme maniere, a cette époque-la, l'insertion de la
démocratie ne signifiait pas le dialogue mais plutot une source utilisée par les élites pour
instrumentaliser les masses en exacerbant les clivages horizontaux dans la société afin
d'assurer le soutien populaire a la poursuite de leurs propres objectifs.1® En rappelant
I'enseignement de Jacques Sémelin « I'intensité des passions qui peut mener au génocide

dans ces circonstances n’est ni naturelle ni culturelle, mais le résultat des manipulations

15 Waldorf, Lars op. cit.. p. 58

16 Gready, Paul, Beyond “You're with us or against us”: Civil Society and Policymaking in Post-Genocide
Rwanda” p.92

17 P, Uvin “Prejudice, crisis and genocide in Rwanda” African Studies Review, 40 (2), 1997, p.101 In. Silva-
Leander p.1605

18 Silva-Leander, Sebastian, On the Danger and Necessity of Democratisation: trade-offs between short-
term stability and long-term peace in post-genocide Rwanda, Third World Quarterly, vol. 29, No. 8, 2008,
p-1605

70



opérées par les élites, le résultat de la haine fabriquée. »19 A 1'égard de ces arguments,
les actes du FPR sont rapprochables si on considere les résultats des manipulations,
mais non pas leurs justificatifs. Le but de construire une stabilité était atteinte sur ces
aspects de l'ingénierie institutionnelle discutés a l'instant, mais ca n'est pas suffisant

pour favoriser une paix durable.
La construction de I'histoire officielle et de I'unité nationale

Au moment du reglement du conflit, le FPR a gagné un victoire militaire sans
aucune aide de la communauté internationale ; au contraire, au Rwanda les casques
bleus des Nations Unies et les pays occidentaux étaient vus comme contributeurs directs
ou indirects a la violence génocidaire. En 2004 la “Commission Parlementaire Ad Hoc a
Analyser Profondément les Massacres Perpétrés a Ginkongoro, l'idéologie du génocide,
et a ceux qui le propage partout au Rwanda” a critiqué la communauté internationale
pour « semer la division dans la population Rwandaise » il a dénoncé a la BBC, Voice of
America, et une multitude d'Eglises Chrétiennes pour avoir diffusé 1'idéologie du
génocide.20 A l'égard du discours officiel, le Président Kagame a réagi a un communiqué
de 1'Union Européenne qui exprimait sa préoccupation devant 1'idéologie du génocide,
dans un entretien au New Times, un journal rwandais, en disant : «Ce qu'on doit se
demander c’est si ce que nous faisons pour le pays est bon ou mauvais, et nous serions
prét pour l'expliquer ». 21Le choix du FPR de mener ce type de politique et sa réaction au
souci des européens de faire partie de sa multitude de mesures d'ingénierie sociale, son
fin majeur, la sécurité, est louable, mais ses résultats sont troublants. Le réle du FPR
dans la suppression et cooptation des médias et des critiques des journalistes, en faisant
du recours a l'harcélement et a l'intimidation si nécessaire, est souligné chez Lars

Waldorf dans l"article intitulé « Instrumentalizing Genocide ».

Le terme « instrumentalisation du génocide » fait appel au langage accusatoire
du gouvernement rwandais envers les critiques Hutus qui a changé et évolué a partir de
2001. La Consitution de 2003 était modifiée, remplacant “génocide” par « le génocide
tutsi de 1994 .»22 Dans une conférence a Kigali en 2008 un officiel du gouvernement a

repris doucement un membre de l'audience pour avoir utilisé le terme “génocide

19 Sémelin, Jacques, op. cit

20 Commission Parlementaire 2004

21 New Times 2004 In.Waldorf, Lars, Instrumentalizing Genocide “Genocide Ideology” p.53
22 (RoR 2003, arts. 51 and 179)

71



rwandais” en rappelant que le nouveau terme était “génocide tutsi”.23 Alors, le
gouvernement rwandais s'occupe de criminaliser les actes de “révisionnisme,
négationnisme et banalisation du génocide”, Président Kagame explique que : « Ceux qui
ont des interprétations divergentes a propos de comment et pourquoi le génocide est
survenu sont des révisionnistes et ou promoteurs de la théorie du double génocide. Ca,
comme nous le savons, est une autre phase du génocide. » 24Dans ce processus de
victimisation tutsi, la formule « détruire le “eux” pour sauver le “nous”» est déguisé
derriere 1'idéologie du génocide, atténué par la négation de toute identité comme nous le

verrons, mais toujours présent.

Cette séparation par un seuil assez fragile est alarmant, puisque les périodes de
crise et de bouleversement durant lesquelles les dirigeants cherchent a redéfinir le «
nous » et le « eux » ; se chevauchent avec leur maniére de transformer 'anxiété en une
intense crainte de l'autre en reconstituant les communautés politiques. Le
gouvernement utilise le passé traumatique et de I'histoire de manipulation des identités
ethniques pour valider ses politiques de criminalisation et stigmatisation de toutes
références a l'ethnicité. L'Amnistie Internationale, dans un rapport de 2010 a designé ce
phénomene par « chilling effect » en rappelant que ces pratiques ne contribuent pas a
instiller la confiance au systeme de justice, mais bien au contraire. Bref, la Loi de
I'Idéologie du Génocide de 2008 a détérioré les efforts vers la création des conditions

qui encouragera les réfugiés rwandais a rentrer dans leur pays.

C'est clair que la priorité du FPR (Front patriotique du Rwanda) est d'atteindre
I'unité nationale, ca justifie leur mesure de remplacer les identités ethniques par une
identité Rwandaise nationale, la seule identité acceptable pour un citoyen Rwandais. Le
centre dans une citoyenneté contemporaine plutot que dans les ethnicités
historiquement construites dissout les différences existantes et permet au
gouvernement d'incriminer ceux qui défient leur politique étatique, taxés de menaces
contre l'unité nationale et la sécurité. Par contre, en ce qui concerne la loi de 1'idéologie
du génocide, la logique ethnique est vivace au coeur du discours officiel : tout Hutu est
suspect puisque son ethnie s'est rendue coupable du génocide. L'histoire se répete : « La
révolution de 1959 était limitée a une inversion et une vengeance.. maintenant la

minorité, pas la majorité...était exclue, mais le monopole ethnique continuait d'étre le

23 Exemple chez Waldorf, p.56
24 President Kagame 2009 In. Waldorf. p. 57

72



principe organisateur de l'état».?> C'est une déformation de la conception d’Etat
weberien, parce qu'au Rwanda, le monopole n'est pas de la violence physique, mais
plutdt de la violence structurelle et symbolique avec la mainmise de 1'unité nationale et
le principe fondateur de la (non)ethnicité. Il faut qu'on se souvienne de la maniere dont,
pendant le génocide, les Tutsis étaient ciblés sans aucune considération d'age, de genre,
d'éducation, simplement parce qu'ils étaient assimilés comme ennemis ; ce processus
chez Straus s’appelle « catégorisation éthnique collective ». Dans ce contexte, le principe
du rejet sélectif aux ethnicités éveille la méfiance a cause de son caractere politique,
autoritaire et artificie, méme si allégué comme une fagcon de promouvoir l'unité

nationale au Rwanda post-conflict.

Un autre probléme soulevé est celui des personnes multi-positionnées, puisque
quand on efface leurs trajectoires, on abandonne l'idée que les individus sont pluriels.
Hellen Hintjes souligne que méme les divisions de genre sont lentement écartées en
présentant les témoignages de personnes qui sont décatégorisées a cause de
I'incompatibilité entre ses héritages mixtes et leurs identités politiques polarisés. Ca
confirme comment forger de nouvelles identités normalement, échoue si les groupes
partagent une histoire de violence intercommunale substantielle A partir d'une analyse
de l'autorité imposée du haut jusqu'en bas l'auteur parle du phénomeéne de « dé-
racialisation » qui a empéché I'émergence potentielle des formes plus complexes
d'identité politique.26 Egalement, Danielle Beswick considére le cas de la minorité
Batwa, encore plus effacé depuis cette stratégie étatique.2’ Le processus de detruire les
ethnicités existantes et construire un autre, homogene, n'est pas négocié, mais imposé, il
présuppose l'existence d'une majorité qui assimile les minorités, et non pas la création
d'une nouvelle identité commune. C'est en conséquence, une opération réalisée par

1'élite, telle que celle observée dans la session précédente.

Sous la fabrication de I'histoire officielle, I'exemple de la politique d'exhiber les
cadavres initié par le gouvernement invoque une facon de mémorisation que n'a pas de
rapport avec la tradition funéraire du peuple en considérant que « les rwandais ont

horreur des cadavres ». Des survivants ont regretté que de telles cérémonies

25 Silva-Lander, Sebastian op. cit p. p.1604

26 Hintjens, Helen, Post-genocide identity politics in Rwanda, Ethnicities, vol. 8 (1), 2008, p.27

27 Beswick, Danielle, Democracy, identity and the politics of exclusion in post-genocide Rwanda : the case
of the Batwa, Democratization, vol. 18, No.2, April 2011, pp.490-511

73



contribuent a réintroduire les participants dans la violence plutot que de les aider a la

dépasser :28

« Comment parler de la réconciliation si I'exposition des squelettes consiste a
rappeler a certains que les autres ont tué les leurs? C'est maintenir les uns dans
une position de culpabilité éternelle, ce n'est pas seulement de raviver la haine
chez les autres, c'est de ne pas permettre a leurs plaies de cicatriser. La haine
grandissante d'un c6té, de l'autre la peur permanente.»2°

Egalement, en ce qui concerne les victimes, la commémoration publique est
sélective parce qu'elle ne retient que certaines d'entre elles, ou encore les hiérarchise, ce
qui revient a exercer une violence symbolique. Prenons 1'exemple de la pastorale du
deuil : méme si elle devait comprendre toutes les victimes, ceux du génocide mais aussi
les victimes tuées par I'armée du FPR, et pourtant la commission n'ignorait pas que la
mention des « autres massacres » violait la loi du silence. C'est-a-dire que cette histoire
officielle, qui est construite a partir de la commémoration du désastre, tend a interdire,
supplanter ou refouler, selon les situations, une connaissance libre et plurielle de ce qui

s’est passé.

Avec les Gacacas c'est pareil, elles n'ont pas résolu toutes les causes du
génocide, parce que ce n'était pas concu comme une solution pour les litiges mais
simplemement un tribunal et méme les tribunaux ne peuvent pas mettre un terme
définitif aux conflits. En plus, les Gacacas souffrent, des le départ, de deux handicaps : ils
ne concernent pas les Hutus trop lourdement impliqués et ils ne concernent pas non
plus les crimes de guerre commis par les soldats du FPR, non catégorisés comme
génocide et relevant des juridictions militaires classiques lorsqu’ils sont poursuivis.30
Cette initiative prise par le gouvrnement rwandais mérite d étre remis en question en ce

qui concerne le modele « Vérité et réconciliation » proposé :

« Si I'on veut vraiment résoudre les conflits entre Rwandais, il faut le faire sur
un pied d’égalité. Il ne faut pas dire que seuls les Hutus devraient s’adresser aux
Tutsis pour leur demander pardon. Par exemple, pendant la Gacaca en prison,
on nous a dit d’avouer et de plaider coupable et de demander pardon a ceux a
qui nous avons causé du tort. Or il se trouve qu'il y avait des prisonniers qui
n’avaient pas commis le moindre crime et qui étaient emprisonnés injustement.
Et donc ceci a été dit, mais aucune mention n’a été faite de ces autres individus
qui ont fait emprisonner des gens injustement. Pourquoi ne pas demander aux
rescapés de demander pardon aux prisonniers innocents qui ont été relachés,
tout comme les coupables I'ont fait aupres des familles victimes par exemple ?
A mon avis, clest ce qu'il faudrait faire si nous voulons parvenir a la

28 Vidal, Claudine, « La commemoration do génocide au Rwanda : Violence symbolique, mémorisation
forcée et histoire oficielle »

29 R. M,, 10 novembre 200, Bruxelles, lettre a I’auteur In Vidal, Claudine, op. cit. p. 586

30 Paillet, Paule, Apreés le génocide: justice au Rwanda, Informations sociales, 2005/7 n° 127, p. 25

74



réconciliation entre tous les Rwandais. Sinon la réconciliation ne se fera qu’a
sens unique. »31

Alors, une réconciliation a sens unique a été faisable a court terme mais ce n’est pas la

solution la plus désirable a long terme
Conclusion

Apres la fin des Gacacas, ce qui pose probleme, c'est le fait que le gouvernement
les a remplacées par sa loi contre 1'idéologie du génocide, qui de méme contribue a la
dénonciation fondée sur des conflits politiques ou personnels. Afin de guérir des
blessures individuelles, le ‘truth telling’ normalement éconduit le mythe que les groupes
ethniques adversaires portent une responsabilité collective pour les crimes. L'enjeu a
propos du modele établit au Rwanda post-conflict c'est son imperméabilité aux
individus. Parce que méme si la réhabilitation individuelle est un processus complexe, et
si I'ordre social peut étre réparé sans que les victimes en tant qu'individus soient
guéries, ce qu'on observe au Rwanda c'est une erreur par rapport au concept de «
victimes », qui est devenu synonyme de Tutsi, et le concept de « génocidaires », qui est

devenu synonyme de Hutu.

Au-dela de la critique a ce modele de réconciliation a sens unique implanté au
Rwanda sous l'ingénierie sociale menée par le FPR, I'objectif de cette étude était de
démontrer comment le discours de l'unité nationale est faible et sélectif. Alors, la
solution des affaires tel qu'elle était pensée atteint les objectifs a court terme, paix
négative, mais ne constitue pas une solution permanente, paix durable ou paix positive,
qu'on aimerait établir apres les violences massives. Les politiques de paix ne peuvent
pas étre classées en bonnes ou mauvaises, comme Paul Kagame 1'a remarqué, pour les
évaluer il faut tout d'abord abandonner ces notions maniquéistes et craver des modeles

et des explications plus élaborés. Le contexte, la situation politique, I'histoire, la culture,

doivent étre prises en compte.

« Il reste que les autorités détruisent ce que le travail de vérité aurait pu avoir de positif : parce qu'a la
violence passée, elles ajoutent de nouvelles violences.»32

31 Penal reform International, Huit ans apreés...Le point sur le monitoring de la gacaca au Rwanda,
Prisonnier libéré, 2003.
%2 Vidal, Claudine, op. cit. p. 581

75



Bibliographie

Amnesty International, Safer to Stay Silent: The Chilling Effect of Rwanda’s Laws on
‘Genocide Ideology’ and ‘Sectarianism’, Amnesty International Publicaitons, 2010

BESWICK, Danielle, Democracy, identity and the politics of exclusion in post-genocide
Rwanda : the case of the Batwa, Democratization, vol. 18, No.2, April 2011, pp.490-511

CLARK, Janine, Learning from the Past: Three Lessons from the Rwandan Genocide,
African Studies, 68, 1, April 2009

GALTUNG, Johan, Violence, peace, and peace research, Journal of Peace Research, vol.6,
no.3, 1969, pp.167-191

GREADY, Paul, Beyond “You're with us or against us”: civil society and Policymaking in
Post-Genocide Rwanda”

HINTJENS, Helen, Post-genocide identity politics in Rwanda, Ethnicities, vol. 8 (1), 2008

Hirondelle News Agency “Carla Del Ponte tells of her attempts to investigate RPF in her
new book” 2 avril 2008. Disponible sur: http://www.hirondellenews.com/ictr-
rwanda/407-collaboration-with-states/collaboration-with-states-rwanda/21710-en-
en-020408-ictrrwanda-carla-del-ponte-tells-of-her-attempts-to-investigate-rpf-in-her-
new-book1076110761

MENDELOFF, David, Truth-Seeking, Truth-Telling, and. Postconflict Peacebuilding: Curb
the Enthusiasm?, International Studies Review, Vol. 6, No. 3, September 2004, pp. 355-
380

OLESEN, Thomas, Global Injustice Memories: The 1994 Rwanda Genocide, Global
Injustice Memories, International Political Sociology, 6, 2012, pp.373-389

PAILLET, Paule, Apreés le génocide: justice au Rwanda, Informations sociales, 2005/7 n°
127, p. 25-26.

Penal reform International, Huit ans apres...Le point sur le monitoring de la gacaca au
Rwanda, 2010, Disponible sur: http://www.penalreform.org/wp-
content/uploads/2013/05/WEB-french-gacaca-rwanda-6-1.pdf Acces en 25/10

76


http://www.hirondellenews.com/ictr-rwanda/407-collaboration-with-states/collaboration-with-states-rwanda/21710-en-en-020408-ictrrwanda-carla-del-ponte-tells-of-her-attempts-to-investigate-rpf-in-her-new-book1076110761
http://www.hirondellenews.com/ictr-rwanda/407-collaboration-with-states/collaboration-with-states-rwanda/21710-en-en-020408-ictrrwanda-carla-del-ponte-tells-of-her-attempts-to-investigate-rpf-in-her-new-book1076110761
http://www.hirondellenews.com/ictr-rwanda/407-collaboration-with-states/collaboration-with-states-rwanda/21710-en-en-020408-ictrrwanda-carla-del-ponte-tells-of-her-attempts-to-investigate-rpf-in-her-new-book1076110761
http://www.hirondellenews.com/ictr-rwanda/407-collaboration-with-states/collaboration-with-states-rwanda/21710-en-en-020408-ictrrwanda-carla-del-ponte-tells-of-her-attempts-to-investigate-rpf-in-her-new-book1076110761
http://www.penalreform.org/wp-content/uploads/2013/05/WEB-french-gacaca-rwanda-6-1.pdf
http://www.penalreform.org/wp-content/uploads/2013/05/WEB-french-gacaca-rwanda-6-1.pdf

SAMSET, Ingrid, Building a Repressive Peace:The Case of Post-Genocide Rwanda,
Journal of Intervention and Statebuilding, vol.5, No.3, September 2011, p.265-283

SEMELIN, Jacques. Pour sortir de la violence, Paris, Les Editions ouvrieres, 1983, p.16

STRAUS, Scott, WALDORF, Lars, Remaking Rwanda : State-Building and Human Rights
after Mass Violence, The University of Wisconsin Press, Wisconsin, 2011

SILVA-LEANDER, Sebastian, On the Danger and Necessity of Democratisation: trade-offs

between short-term stability and long-term peace in post-genocide Rwanda, Third
World Quarterly, vol. 29, No. 8, 2008, pp. 1601-1620

VIDAL, Claudine, La commemoration do génocide au Rwanda : Violence symbolique,
mémorisation forcée et histoire oficielle, Cahiers d ‘Etudes africaines, XLIV (3), 175, 2004,
pp.575-592

WALDOREF, Lars, L'Instrumentalisation du Génocide : The RPF’s campaign against
« Genocide Ideology » In. Remaking Rwanda : State Building and Human Rights after
Mass Violence

77



