
28

RESUMO: Reflexão filosófica sobre como vivemos a nossa 
corporeidade neste final de milênio, quando embasada no 
pensamento de Jaques Monod e de Jean Baudrillard e na 
minha concepção de homem e de corporeidade debruço 
sobre as situações cotidianas, mostrando o poder da 
racionalidade e da cultura vigente sobre o nosso corpo. 
Discorro sobre como a época trans repercutiu e repercute no 
como vivemos a nossa corporeidade, levando-nos a sentir 
que somos metáforas de coisa nenhuma.

PALAVRAS CHAVE: Corpo humano; Desmecanização; 
Filosofia em enfermagem.

APRESENTAÇÃO

Falar do corpo e da corporeidade implica em viajar no 
tempo para perceber como esse tema foi abordado em cada 
época, em cada sociedade. Parece fácil discorrer sobre o corpo, 
o que é um engano, vez que o tema se encontra estreitamente 
ligado aos aspectos biológicos, mecânicos, fisiológicos, sociais 
e filosóficos. Falar do corpo é falar do homem.

Ressalto que ao esboçar o presente trabalho não me 
preocupei em definir, nem tampouco em delinear normas 
de conduta com o mesmo, mas sim em desencadear um 
processo reflexivo sobre o nosso estar no mundo no final 
de milênio, com o fito de pensarmos o como vivemos a 
nossa corporeidade? O porque a época trans nos afetou e 
afeta tanto o viver humano e o porque estamos tão sós e 
desiludidos neste final de milênio, reunindo os pedaços na 
tentativa de restaurar a imagem do que somos, mas que 
está sendo difícil de ser restaurada em função de valores 
que nos seduzem, que reluzem e nos envolvem com a 
velocidade das metamorfoses, impedindo-nos de resistir, pois 
o encantamento, a porção mágica que está sendo bebida 
diariamente por todos nos em nossos lares levando-nos a 
sentir que:

“não há tempo para o silêncio, ele 
representa a síncope, o colapso da 
televisão, o desligamento da cadeia 
fascinante que nos torna uma aldeia 
global, mediante um simples pluge. As 
mensagens, as imagens presentes na 
tela, são apenas um enredo forçado que 
tenta e às vezes supre o vazio da nossa 
tela mental. A imagem de um homem 

sentado, contemplando, num dia de 
greve, sua tela de tv vazia, será no futuro 
uma das belas imagens da antropologia 
do século XX.”(Baudrillard, 1992, p.19)

Ressalto que desde os primórdios se registra a 
presença da concepção do corpo como objeto quando o 
homem é visto como um composto formado pela matéria 
do mundo e pela matéria espiritual, dissociando-se o corpo 
do espírito. Na bíblia pode-se ler que Javé construiu um 
boneco de barro e lançou sobre o mesmo o sopro divino do 
qual nasceu o homem.. Os gregos registram que Prometeu, 
também moldou um boneco de barro, que com a ajuda dos 
deuses atinge aos céus, rouba uma centelha de fogo divino, 
e dá origem ao homem. Essas antropovisões privilegiam o 
divino e tratam o corpo como utensílio, guardiã da alma, 
reforçam a concepção do corpo objeto, que assume o status 
de coisa, objeto físico, máquina formada por peças anatômica 
e fisiologicamente funcionais, que tem os seus movimentos 
explicados pela lei da mecânica.

A visão mecanicista se faz presente desde Galileu 
ao apresentar o universo como algo matematizável e 
geometrizável, representando um grande mecanismo. Essa 
idéia afetou a todos os seres vivos. Em virtude disso registra-
se o grande interesse sobre o corpo, o que leva La Metrrie a 
considerar o homem uma máquina, cujo mecanismo só se 
torna visível pelo corpo.

A anatomia, a fisiologia, a engenharia genética 
endossaram o cortejo, levando a Claude Bernard a descrever 
o homem como “um animal sobre quatro patas”. Monod, 
(1989) em seu livro “O Acaso e a Necessidade”, define 
os seres vivos como máquinas que se constróem e se 
reproduzem a si mesmas. 

O homem do final do século XX é um corpo impessoal, 
preso no seu próprio corpo, corpo desconhecido, não ouvido, 
mas usado. Essa constatação nos remete a história do filho 
pródigo que busca a casa paterna na esperança de encontrar 
compreensão e a si próprio. O corpo dos dias atuais é 
construído por uma cultura individualista, que o transformou 
em autômato, num ser cansado e sem sonhos.

A visão mecanicista permeia o viver humano, talvez 
seja uma das responsáveis pelo homem abúlico, sem 
projetos, triste e solitário do final de século, que busca 
inconscientemente restaurar o humano em suas vidas para 
continuar a caminhada.

Passemos ao tema.
Falar na desmecanização do corpo implica em libertar 

o corpo dos grilhões da desumanização, quer seja material  
* Professora Titular do Departamento de Enfermagem da Universidade Federal do Paraná. Doutora 
em Filosofia da Enfermagem. Coordenadora do Grupo Multiprofissional em Saúde do Adulto - GEMSA.

A DESMECANIZAÇÃO DO CORPO
[The nonmechanization of the body]

Ymiracy N. de S. Polak*

Cogitare Enferm., Curitiba, v.3, n.1, p.28-31, jan./jun. 1998.



29

ou espiritual. Em torná-lo sujeito da sua existência, 
responsável pela emissão e apreensão dos significados 
que dão sentido à sua presença no mundo, num processo 
contínuo de troca. O que reitera a certeza de que a existência 
humana só tem sentido porque existe o outro, o outro que 
me percebe, me toca, me sente e que é também percebido, 
tocado e sentido por mim. Paradoxalmente o homem do final 
de século é um homem só. 

“O homem contemporâneo é um homem 
sem história, sem tradição e memória. A 
ciência o deixou sozinho na imensidão 
do universo de onde emergiu por acaso”. 
Monod (1970, p.18).

O homem da pós modernidade é um homem do 
momento, da moda, do último lançamento, da última notícia, 
em outdoor ambulante. Esse homem vive da novidade, das 
novas emoções, com desprezo ao ontem. O descartável, o 
renovável são os seus valores, a base do seu pensar e agir.

A mecanização se faz presente em todos os mementos 
da vida humana, pois somos submetidos a ritos conforme 
a conveniência do momento e esses ritos nem sempre 
são conhecidos pelo corpo a quem são destinados, o que 
o transforma em algo amorfo, passivo. Não importa o que 
se faz, contanto que, o que faça atenda as prerrogativas 
do cultural. Assim, a mecanização do corpo leva o homem 
a sentir a falta do solo sob os seus pés, a viver no vácuo, 
aumenta o vazio, e a angústia existencial em virtude do 
sentimento de incompletude que o invade. A falta de projetos, 
o agora, é uma das características desse corpo, para o qual 
tudo é válido, por um momento de brilho efêmero, o que me 
faz evocar a figura de Sísito e perceber que: O Homem está 
só e o rochedo ainda rola e rolará sempre.

O rochedo da mecanização se mostra no concreto das 
relações humanas no mercado humano e se faz presente 
na história do homem há milênios, apesar de combatido por 
contrariar os direitos do homem. Exemplificando temos: nos 
dias atuais diferentes formas de escravidão. A escravidão 
negra deu lugar à escravidão branca, mediante a venda 
de corpos. Com o advento do capitalismo, vive-se com a 
exploração do homem pelo homem, mediante a remuneração 
da força de trabalho com salários vergonhosos, que 
transformam o corpo em servo, e, restaura a servidão. Outra 
modalidade de escravidão resulta do avanço tecnológico, 
presente no cenário da saúde, acarretando situações dignas 
de atenção e reflexão, como os clones, os transplantes, os 
exames ultra especializados e caros que estão a serviço 
apenas de uma minoria; exames que esquadrinham o corpo 
distanciando-o do cuidador e do curador e o torna um simples 
objeto de investigação.

Na área do esporte vemos corpos usados até a 
exaustão em nome de uma performance. O uso abusivo 
do corpo se propaga por todas as dimensões humanas, se 
reproduz no seu cotidiano, quando vemos o corpo concebido 

como propriedade, utensílio, máquina; corpos que têm as 
suas peças ajustadas, trocadas para que se possa atingir 
uma meta, não importando o preço, mas sim, a recompensa. 
O uso do corpo e abuso do corpo com o advento tecnológico 
e científico gradativamente tornou-se mais sutil, objeto de 
interpretações científicas e jurídicas.

Apesar de estarmos vivendo no final do milênio o 
corpo continua sujeitado ao poder, sendo um objeto do Rei, 
de forma mais nefasta, pois a cultura defende o consumo, 
o excesso, desencadeia novas necessidades, e em nome 
dessas necessidades deixamos de viver, passamos a cumprir 
metas e cronogramas; deixamos de ser para estar no mundo 
a serviço de ideologias autofágicas, que nos transformam 
em massa de manobra, em corpos alienados e alienantes.

Em virtude disto o homem convive com o vazio 
existencial, que o faz lutar assustadoramente, para criar 
vínculos, reencontrar ou encontrar a sua identidade, para 
simplesmente ser.

Encontro apoio em Garrafa (1992) no seu artigo O 
uso e abusos do corpo para indicar como responsáveis 
pela mecanização do corpo: “as razões sócio econômicas; 
as razões sócio culturais; as estruturas públicas inadequadas 
e os limites indefinidos da ciência e da ética.”

Dois pontos essenciais devem ser destacados no que 
concerne às razões sócio econômicas: as desigualdades 
sociais e a ganância, a sede pelo lucro excessivo. 
O que é fácil de se constatar pela alta incidência de 
doenças ocupacionais, que ceifam vidas, mutilam corpos 
inescrupulosamente, como as crianças que trabalham 
nas fábricas de carvão, cortando cana, vendendo a sua 
força de trabalho por valores vergonhosos, ou até mesmo 
trocam-na pelo craque como vem sendo denunciado pela 
mídia falada e escrita. A prostituição é outra causa de  
mecanização do corpo e segundo Garrafa (1992), se arrasta 
como camaleão, adquirindo coloração diferente em cada 
época, em cada sociedade.

Ao reforçar este quadro dantesco convive-se com a 
falta de investimento na educação, na orientação do homem 
sobre o como ouvir, o como respeitar e usar o corpo, orientação 
são inexistentes, principalmente nos países e nas classes 
economicamente menos favorecidas, fato também denunciado 
por Boltansk (1989) ao mostrar como a percepção do corpo da 
sua doença, o recurso médico, o consumo de medicamentos, 
enfim, toda uma constelação de atos e representações das 
políticas de saúde estão umbelicadas à estrutura de classes. 
O seu trabalho descorre sobre o uso do corpo determinado 
pelo sistema de produção e o poder da medicina científica 
quase absoluto sobre o mesmo.

As estruturas públicas inadequadas resultam da 
inexistência de leis e do descaso das políticas sociais em 
assegurar o respeito à cidadania de cada um, quando cabe 
à cultura, a responsabilidade pela disciplinação do corpo, 
tornando-o apático e encantado pelas delícias preconizadas 
pelo consumo, transformando o corpo em verdadeiro 
outdoors ambulantes, desfilando grifes as mais variadas, 

Cogitare Enferm., Curitiba, v.3, n.1, p.28-31, jan./jun. 1998.



30

em garotos propaganda de vestuário, alimentos, sapatos, 
carros e outras parafernálias que seduzem e tornam o corpo 
consumidor e consumido.

A cultura contemporânea é centrada no individualismo, 
no eu, no brilho efêmero, num ideal de beleza e juventude, no 
aqui e agora. O aqui e agora é um relissimum da consciência. 
Ao viver simplesmente o presente o corpo pede a noção 
do porvir, deixa de lado os seus projetos e passa a viver as 
luzes da ribalta, sobrevivendo, não existindo, nem tampouco 
coexistindo. O que se busca hoje já não é a saúde, mas 
o brilho efêmero, higiênico e publicitário do corpo. O que 
importa é o visual, não tanto a beleza ou a sedução, mas 
ser visto.

O brilho efêmero nos impede de ser, vemos corpos 
fadados ao ostracismo profissional se adquirem centímetros 
a mais, o que passa a exigir controle neurótico, obsessivo 
compulsivo, nesta situação encontram-se as ginastas 
olímpicas, o jóquei, as manequins, que sobrevivem com 
coquetéis de pílulas, dietas espartanas para conseguir 
manter o emprego, chegando às vezes a correr risco de vida, 
como vimos em 1996 com a manequim paulista, amplamente 
divulgado pela mídia, que para perder dois quilos quase 
perdeu a vida. Ressalta-se que esses valores fazem parte 
do cotidiano, quando observa-se que jovens adolescentes 
negaram-se a alimentar para vestirem o número 34, 36 ou 
38 das Grifes de luxo.

Contar caloria hoje deixou de ser da área da nutrição, 
o que é positivo, pois houve uma socialização do saber, o 
que questiono é a neura, a obsessão vista principalmente 
nas jovens que jejuam diariamente, transformando-se em 
corpos bulemicos, castigando e punindo o corpo, não mais 
para purificar a alma, mas em nome de um ideal de beleza 
proposto e legitimado pela cultura.

O corpo na idade contemporânea, vive o estado de 
pós orgia denunciado por Baudrillard (1992, p.9).

“Orgia é o momento explosivo da 
modernidade, da liberação em todos os 
domínios. Liberação política, liberação 
sexual, liberação das forças produtivas, 
liberação da mulher, da criança, das 
pulsações inconscientes, liberação da 
arte [...]. Toda orgia de real, de racional, 
de sexual, de crítica e anticrítica, de 
crescimento e de crise de crescimento.”

E o que fazer após a orgia? Só nos resta simular a 
orgia e a liberação, fingir que continuamos acelerando, mas 
na realidade aceleramos o vácuo, porque todas a finalidades 
de simulação ficaram para trás. O que causa espécie é essa 
antecipação dos resultados, a disponibilidade de todos os 
signos, e desejos. Vive-se a utopia, o sonho efêmero do 
momento. Vive-se a verdadeira desordem metastática, de 
multiplicação por contigüidade, de proliferação cancerosa.

Os seres tecnológicos atuais, as máquinas, os clones, 
as próteses, contribuem com o esmaecer da sexualidade, 

em prol da assexualidade e da imortalidade. O sonho de 
uma sociedade clônica é a tônica do momento, sonho que 
transforma o corpo em metáfora de coisa nenhuma.

“O corpo passa a ser o lugar das 
me tás tases ,  do  encadeamen to 
maquínico de todos os processos, de uma 
programação infinita sem organização 
simbólica, sem objetivo transcendente, 
na pura promiscuidade consigo mesmo, 
que é também a das redes e dos circuitos 
integrados” (Baudrillard, 1992, p.13).

O trans para o autor é o vocábulo em voga, a economia 
se torna transeconômica, a estética transestética, o sexual 
transexual, tudo caminha para a convergência para um 
processo transversal.

“O corpo sexuado está entregue a uma 
espécie de destino artificial, que é a 
TRANSEXUALIDADE. Transexual não no 
sentido anatômico, mas no transvestido, 
de jogo de comutação dos signos do 
sexo, contrapondo-se ao jogo anterior 
da diferença sexual. O sexual tem por 
objetivo o gozo e o transexual o artifício, 
seja o de mudar de sexo, de signos 
vestimentares, morfológicos gestuais, 
transformando por vários meios o corpo 
em próteses”. (Baudrillad, 1992, p.27)

A revolução cibernética segundo Braudrillard (1992, p. 
33-31) leva o homem a perguntar-se: “sou corpo ou máquina? 
A revolução genética: sou corpo humano ou clone virtual? A 
revolução sexual: sou corpo masculino ou feminino?”

Essa confusão, essa angústia e indeterminação é o 
resultado dessa revolução liberal. Quando observa-se que 
todos estão em busca de seu espaço, tentam restaurar o 
seu tempo, viver a circularidade do tempo, criar vínculos e 
buscar a sua identidade.

Pobre corpo sempre a serviço ou do rei, ou da 
religião, ou dos prazeres sádico masoquistas, sempre usado 
como propriedade, como utensílio, nunca como ser, como 
responsável pelo nosso existir enquanto homens, nunca 
usado com importância que possui.

A religião tentou resgatar a importância do corpo ao 
destacar que” o Verbo se fez carne e habitou entre nós”; 
mas a mesma religião puniu o homem, pôr envolver-se com 
um corpo nefasto feminino, o corpo de Eva, responsável 
pela expulsão do homem do paraíso. Paradoxalmente a 
humanidade também foi salva por outro corpo feminino, o 
corpo de Maria. E assim de paradoxo, em paradoxo é escrita 
a história do corpo, consequentemente a história do homem.

Após tantas considerações retomo a grande 
interrogação: Como desmecanizar o corpo? Antes de 
responder, peço ao leitor que pare por dois minutos e 

Cogitare Enferm., Curitiba, v.3, n.1, p.28-31, jan./jun. 1998.



31

questione a si mesmo, com toda sinceridade:
Há quanto tempo não me curto, não me sinto, não me 

faço um carinho?
Há quanto tempo abracei meu filho, minha esposa, 

meu amigo e deixei que eles sentissem o quanto são 
importantes na minha vida?

Sorrio para meus colegas e me solidarizo com eles ou 
estou sempre vendo um mouro em cada esquina?

Faço do meu cotidiano algo agradável e prazeroso?
Conheço as minhas limitações, por isso aceito-me e 

respeito-me ou me violento para se visto e aceito?
Após esses minutos de reflexão, digo para você 

caro leitor que: Desmecanizar é tornar-se consciente é 
desenvolver crítica; é tornar-se sujeito e cidadão. É lutar por 
tudo aquilo que violente e degrade o corpo; é lutar pela vida 
e sentir prazer em viver; é assumir-se como corpo, como 
corporeidade, é romper com os distanciamentos perversos 
que reforçam as dicotomias homem/natureza, corpo/espírito 
e cria a relação senho/escravo.

Para desmecanizar é preciso investir no sensível, 
valorizar a compreensão, o sentir, é viver em grupo, é ter 
projetos; é viver a circularidade do tempo, acreditando 
sempre no porvir, é retornar ao clã, ao primitivo, ao privado, 
ao doméstico, é valorizar a tactilidade;é valorizar o outro 
como necessário para o nosso existir. É tornar todo o 
canibalismo proscrito em nossas relações; é parar para 
escutar as mensagens do corpo e restaurar o humano em 
nossos relacionamentos. É estar atento para todo e qualquer 
poder que nos sujeita e nos torna impessoais e frios; é ter 
a consciência para perceber o poder sutil da teia religiosa, 
científica, politíca e cultural, que nos cerceia, censura, 
disciplina e nos torna um corpo serviçal.

Desmecanizar é valorizar o belo; é preocupar-se 
consigo, com o outro e com o mundo; e destruir, reconstruir 

ou construir; é combater os distanciamentos perversos, que 
hierarquiza os homens, fazendo com que uns sejam melhores 
que outros; é viver em plenitude cada toque, cada escuta, 
cada olhar, cada gozo; é existir, é ter projetos, é assumir-se 
como corpo, pois o corpo é uma beleza, é uma festa.

ABSTRACT: It is a philosophical on the way we have 
experienced our corporeity at the end of this millenium. 
Grounded by Jaques Monod and Jean Baudrillard’s thoughts 
as well as by my conception of man and corporeity. I lean 
over daily situations, showing the power of rationality and 
the power of the current over our body. I rason on how the 
transforming age affected and has affected the way we have 
lived our corporeity, leading us to the feeling that we are 
metaphors of nothingness.

KEY WORDS: Human body; Nonmechanization; Philosophy, 
nursing. 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1. 	 BAUDRILLARD, Jean. A transparência do mal: ensaio sobre os 
fenômenos extremos. 2 ed Campinas: Papirus, 1992.

2. 	 BOLTANSKI, Luc. Los usos sociales del cuerpo. Centre de Sociologie 
Européen, s.d. mimeografado.

3. 	 GARRAFA, Volnei. Usos e abusos do corpo humano. Revista Saúde 
em debate, Brasília, n. 36, out/92.

4. 	 MONOD, Jaques. O acaso e a necessidade. 4 ed Petrópolis: Vozes, 
1971.

5. 	 POLAK, Ymiracy N. de S. A corporeidade como resgate do humano 
na enfermagem. Pelotas: Ed. da Universidade de Pelotas, 1997.

Endereço da autora: 
Rua Pe. Camargo, 280 - Térreo

Telefone: (041) 264-2011 R. 35/43

Cogitare Enferm., Curitiba, v.3, n.1, p.28-31, jan./jun. 1998.


