
 

Artigo 
 

Abrandar os corações para fugir dos castigos: os feitiços de 
Joana Maria nas malhas inquisitoriais do Grão-Pará (1763-1769) 

 
Appeasing the hearts to escape the punishments: the spells of Joana 

Maria in the Inquisitorial meshes of Grão-Pará (1763-1769) 
 

Juliane De Miranda Souza 
 

Resumo 

Durante a visita do Santo Ofício ao Grão-Pará, práticas divergentes foram 
reprimidas, como no caso de Joana Maria, uma mulher preta escravizada cujas 
atividades de proteção espiritual e física chamaram a atenção da Inquisição. Seu 
processo revela crenças, resistências e tensões entre práticas populares e o poder 
da Igreja e do Estado. Com base na micro-história e no paradigma indiciário, 
analisam-se suas crenças, rituais e práticas cotidianas para compreender espaços 
de autonomia feminina à margem da sociedade. Argumenta-se que Joana e 
outras mulheres criaram espaços de poder a partir de redes de sociabilidades 
multiétnicas que visavam garantir melhores condições de vida material e a 
sobrevivência a um novo dia.  

PALAVRAS-CHAVE: Inquisição; Grão-Pará; Perseguição Religiosa; Práticas 
Mágico-Religiosas. 

 

Abstract 

During the visit of the Holy Office to Grão-Pará, divergent practices were repressed, 
as seen in the case of Joana Maria, a Black enslaved woman whose activities of 
spiritual and physical protection drew the attention of the Inquisition. Her trial 
reveals beliefs, resistance, and tensions between popular practices and the power 
of the Church and the State. Based on microhistory and the evidentiary paradigm, 
her beliefs, rituals, and daily practices are analyzed to understand spaces of female 
autonomy on the margins of society.It is argued that Joana and other women 
created spaces of power through multiethnic social networks aimed at ensuring 
better material conditions and survival for another day. 

KEYWORDS: Inquisition; Grão-Pará; Religious Persecution; Magic-Religious 
Practices. 

 
 
 
 
 

 



 

Introdução 

Este trabalho insere-se na temática da história inquisitorial, atravessando 

as categorias de análise de gênero e etnicidade, com o objetivo de ampliar a 

historiografia sobre a Inquisição no Grão-Pará. Pretende-se reconhecer e dar 

visibilidade às experiências de mulheres racializadas (não-brancas) que 

habitavam o espaço colonial e eram frequentemente rotuladas pela sociedade 

como “feiticeiras”. Embora marginalizadas e estigmatizadas, essas mulheres 

desempenharam papéis significativos na história da região. Com foco nas 

práticas mágico-religiosas, a pesquisa procura entender as experiências 

compartilhadas entre mulheres de diferentes origens étnicas e sociais, 

analisando como esses encontros se davam tanto em momentos de conflito 

quanto de solidariedade. Nesse contexto, este trabalho propõe-se analisar as 

vivências de mulheres negras, indígenas e mestiças para além do âmbito do 

trabalho, considerando suas práticas mágico-religiosas como reflexo de suas 

presenças e agências no Grão-Pará. Entende-se, nesse contexto, que feitiçaria os 

gestos, rezas e rituais que visam domesticar o sobrenatural para enfrentar o 

cotidiano por meio dessas práticas que não faziam parte da ortodoxia cristã. O 

caso de Joana Maria, uma mulher preta processada pela Inquisição, é central 

para a pesquisa, sendo utilizado como fonte para visibilizar essas mulheres e 

suas estratégias de proteção e cura em um microcosmo permeado por perigos e 

desafios. 

A documentação utilizada baseia-se principalmente nas denúncias 

inquisitoriais publicadas no Livro da Visitação do Santo Ofício da Inquisição ao 

Estado do Grão-Pará (1763-1769), editado por José Roberto do Amaral Lapa. 

Valemo-nos, igualmente, do processo contra Joana Maria, disponível no formato 

digital no site do Arquivo Nacional da Torre do Tombo (ANTT) contendo 65 fólios. 

O alicerce teórico-metodológico deste trabalho é a Micro-história, uma 

abordagem historiográfica desenvolvida por Carlo Ginzburg (1987). A 

Micro-história foca em investigações detalhadas e minuciosas sobre indivíduos, 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
85 

 
 



 

grupos ou eventos específicos. Inspirado pela obra O Queijo e os Vermes 

(Ginzburg, 1987), que analisa um processo inquisitorial do século XVI, este 

trabalho busca reconstruir os fragmentos da vida de Joana Maria por meio de 

suas confissões e denúncias. Inspirado pela obra O Queijo e os Vermes 

(Ginzburg, 1987), que analisa um processo inquisitorial do século XVI, este 

trabalho busca reconstruir fragmentos da vida de Joana Maria por meio de 

confissões e denúncias.  

O principal método empregado, inerente à micro-história, é o paradigma 

indiciário, também desenvolvido por Ginzburg (1989). Este método consiste em 

investigar indícios e detalhes aparentemente insignificantes, fragmentos de 

evidência ou lapsos na documentação, que, quando analisados em conjunto, 

revelam informações valiosas sobre contextos históricos mais amplos. Assim, o 

processo inquisitorial de Joana Maria, um caso aparentemente marginal, 

torna-se uma janela para compreender as relações de poder, as redes de 

solidariedade e a religiosidade popular mestiça na Amazônia colonial.  

Uma das principais limitações da documentação inquisitorial reside na 

ausência da presença direta dos arrolados nos processos nesses documentos, 

uma vez que os registros foram produzidos pelas autoridades do Santo Ofício, o 

que impõe camadas de interpretação, censura e reescrita. Mesmo quando há 

confissões ou testemunhos atribuídos às denunciadas, é preciso considerar que 

essas falas foram colhidas sob pressão. Além disso, essas fontes carregam o 

olhar inquisitorial, marcado por uma lógica acusatória e punitiva. Os 

documentos foram produzidos para sustentar a repressão a determinadas 

práticas e para manter a ordem social e religiosa vigente.  

Apesar desses limites, os registros da Inquisição oferecem valiosas 

possibilidades analíticas. Por meio deles, é possível identificar redes sociais 

femininas, baseadas em trocas de saberes, cuidados, conflitos e alianças 

cotidianas. As fontes revelam quem frequentava a casa de quem, quem recorria 

a quem para curas, rezas ou feitiços e com quais intenções o faziam. Isso 

 
SOUZA, Juliane. 

86 

 



 

permite reconstruir um tecido social subterrâneo. Mesmo sob a mediação 

inquisitorial, surgem indícios de subjetividade e resistência: estratégias para 

driblar a autoridade, resistir à escravidão, reivindicar proteção, exercer cuidados 

mútos ou manter práticas ancestrais sob outras roupagens.  

O objetivo principal, nesse sentido, é analisar o processo movido contra 

Joana Maria de modo a abordar os principais tópicos temáticos que permitam 

compreender, por meio de fragmentos documentais, aspectos de sua vida e das 

dinâmicas culturais e sociais do Grão-Pará colonial. A pesquisa pretende analisar 

as práticas mágico-religiosas atribuídas a Joana como forma de explorar as 

complexas relações entre mulheres de diferentes identidades étnicas. Joana 

Maria, como outras mulheres acusadas de feitiçaria, utilizava seus 

conhecimentos de magia e cura para criar relações de poder e autonomia 

dentro de seu microcosmo social, rompendo parcialmente com as limitações 

impostas por sua condição social e racial. 

Amazônia negra: mulheres, feitiçaria e relações de poder no período colonial 

A análise da figura de Joana Maria, caracterizada na fonte documental 

como uma mulher preta crioula escravizada, denunciada ao Santo Ofício, 

torna-se possível graças à existência do processo inquisitorial movido por 

Gonçalo José, seu senhor, que permite vislumbrar, ainda que de forma 

fragmentada, aspectos de sua vida no contexto colonial. Esses documentos 

representam uma das poucas fontes que possibilitam acessar as vozes 

silenciadas das mulheres negras no Brasil colonial. Contudo, a ótica de sua 

produção reflete a subalternidade e a violência que permeavam o cotidiano 

dessas mulheres, destacando as estruturas de poder e exclusão que marcavam a 

sociedade da época. 

A experiência de Joana Maria está diretamente conectada ao cenário 

mais amplo das chamadas reformas pombalinas e da criação da Companhia 

Geral do Grão-Pará e Maranhão, políticas implementadas pelo Marquês de 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
87 

 
 



 

Pombal no século XVIII. Essas reformas tinham como objetivo reorganizar a 

economia colonial e fortalecer o controle metropolitano sobre o Grão-Pará, 

sendo fundamentais para compreender as mudanças estruturais que 

impactaram a circulação de bens, pessoas e saberes, incluindo as práticas 

mágicas e religiosas das populações afrodescendentes. Além do mais, o caso de 

Joana Maria reflete o papel repressivo do Santo Ofício, que se estendia aos 

trópicos para vigiar e punir práticas consideradas desviantes. Portanto, 

compreender o contexto das reformas pombalinas e o papel do Santo Ofício na 

vigilância dos trópicos é essencial para situar historicamente as condições que 

permitiram o registro da história de Joana Maria e outras mulheres negras. Esses 

dois aspectos – as mudanças econômicas e administrativas promovidas pelo 

governo pombalino e a atuação da Inquisição – formam o pano de fundo 

indispensável para entender como essas mulheres, marginalizadas e 

estigmatizadas, ainda assim, desempenharam papéis significativos na história 

da Amazônia Colonial. 

 Reformas Pombalinas no Grão-Pará 

O período pombalino refere-se ao governo do Marquês de Pombal 

(1750-1777) em Portugal, que foi marcado por uma série de reformas e 

mudanças administrativas no reino e em suas colônias, incluindo o Brasil. Entre 

essas alterações tem-se o ataque institucional de Pombal que, em vez de 

extinguir o Santo Ofício, optou por reformá-lo, transformando-o em um tribunal 

e uma polícia de Estado voltada para os chamados “delitos de opinião” (Boschi, 

1986, p. 40). Assim, a Inquisição passou a funcionar como um instrumento 

secular destinado a promover o espírito do “século iluminado”. Essa ferramenta 

de controle político nasceu quando os “governos ibéricos optaram por criar 

outras estruturas paralelas de controle social e por esvaziar progressivamente o 

campo de ação dos tribunais da fé” (Bethencourt, 2000, p, 400- 401). No entanto, 

a preocupação política desse período não perpassa apenas pela religião, já que 

havia interesses econômicos tão importantes quanto ela. 

 
SOUZA, Juliane. 

88 

 



 

Nesse quadro, as reformas promovidas pelo Marquês de Pombal no século 

XVIII marcaram um período de profunda reorganização social, econômica e 

política na América portuguesa, particularmente na região amazônica. O 

Diretório dos Índios, instituído em 1757, foi uma dessas reformas e tinha como 

principal objetivo regular a liberdade indígena para atender aos interesses do 

Estado e, principalmente, satisfazer as demandas dos colonos. Segundo Coelho e 

Santos (2013), o Diretório propunha uma mudança no estatuto jurídico dos 

indígenas, transformando-os em vassalos da Coroa portuguesa, 

concedendo-lhes formalmente os mesmos direitos, deveres e honrarias dos 

demais súditos. No entanto, os autores apontam que na prática, essa legislação 

frequentemente resultava em abusos, como a exploração indevida da mão de 

obra indígena, manipulação dos recursos das comunidades e prejuízo à 

autonomia dos povos nativos. 

Paralelamente à regulamentação da mão de obra indígena, as reformas 

pombalinas também buscaram fortalecer a economia regional por meio da 

criação da Companhia Geral do Grão-Pará e Maranhão (CGGPM) em 1755. Essa 

companhia monopolista foi essencial para sistematizar o tráfico de escravizados 

africanos para a Amazônia, regularizando o desembarque de cativos na 

alfândega de Belém. Assim, segundo Patrícia Sampaio, “a empresa atuou em 

setores estratégicos para solucionar dois problemas cruciais: o do transporte, 

através do estabelecimento de frotas regulares através do Atlântico, e o da 

mão-de-obra, introduzindo escravos africanos a preços acessíveis” (Sampaio, 

2009, p. 28). Antes de sua criação, o fornecimento de mão de obra escravizada 

africana para a região era irregular, conforme aponta Chambouleyron (2006).  

Apesar de não haver muitos registros sobre a chegada de embarcações à 

região amazônica para descarregar escravos antes da criação da CGGPM, é 

possível que outras embarcações tenham cruzado o Atlântico rumo às capitanias 

do Estado do Grão-Pará e Maranhão com essa finalidade (Barbosa, 2009). Isso 

se justifica pela falta de mão-de-obra decorrente da resistência dos povos 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
89 

 
 



 

indígenas, os surtos de varíola, as leis de arqueação e o apoio da Coroa com 

isenções de impostos, fatores que certamente incentivaram a continuidade do 

tráfico, mesmo que de forma modesta e esporádica (Barbosa, 2009). Nesse 

sentido, entre 1700 e 1750, cerca de 3.500 africanos foram introduzidos no 

Grão-Pará e no Maranhão, isso se deveu a diversos fatores, incluindo a escassez 

de comerciantes interessados em fornecer escravizados e a concorrência com 

outras regiões do Brasil que tinham demanda mais elevada​ (Hawthorne, 2010, p. 

45). 

Sob a administração pombalina, o comércio de escravizados africanos foi 

intensificado com incentivos fiscais, como a isenção de impostos para 

traficantes. Essa política visava promover o desenvolvimento econômico da 

Amazônia, com foco na agricultura e na exportação de produtos regionais, como 

o cacau. O aumento na inserção da mão de obra africana foi acelerado por uma 

combinação de fatores, incluindo as epidemias que dizimaram aldeamentos e a 

resistência dos povos indígenas às tentativas de controle colonial (Coelho; 

Santos, 2013). Além disso, a política colonial da Coroa Portuguesa buscava 

diminuir a dependência do trabalho indígena e estimular o uso de africanos 

escravizados, alinhando-se à política mercantilista e fortalecendo o tráfico 

negreiro (Vieira Junior; Martins, 2015). 

Ademais, os conflitos com os missionários jesuítas, que tutelavam os 

indígenas, também motivaram a busca por mão de obra africana, vista como 

uma alternativa mais "controlável" para os colonos (Vieira Junior; Martins, 2015, 

p. 304). Os autores ainda mostram que a dificuldade de obtenção de mão de 

obra indígena, devido às fugas para o interior da floresta e à resistência à 

escravização, reforçou a necessidade de importar escravos africanos. 

Paralelamente, a expansão da produção agrícola, impulsionada pela demanda 

por produtos como cacau e algodão, exigia uma mão de obra mais adaptável ao 

trabalho intensivo e de longa duração, papel que os africanos passaram a 

desempenhar (Vieira Junior; Martins, 2015, p. 307). Diante desse cenário, a 

chegada de africanos à região tornou-se cada vez mais frequente, levando ao 

 
SOUZA, Juliane. 

90 

 



 

“enegrecimento” da população, conforme apontam Silva e Barbosa (2020), da 

sociedade amazônica, especialmente em Belém. De acordo com Hawthorne 

(2010, p. 51), na segunda metade do século XVIII, estima-se que 41.602 

escravizados foram inseridos nessa região, demonstrando o impacto das 

políticas pombalinas e o crescimento significativo da presença africana na 

Amazônia. 

No entanto, de acordo com Silva e Barbosa (2020), a presença africana na 

Amazônia não se limitou ao trabalho. Os africanos e seus descendentes 

contribuíram para a formação de práticas socioculturais e religiosas, 

estabelecendo laços comunitários e recriando identidades no novo contexto. 

Esses laços, iniciados ainda durante a travessia atlântica, foram fundamentais 

para a resistência e a adaptação dos escravizados ao ambiente colonial. Ao 

mesmo tempo, a convivência com indígenas nas casas senhoriais e sítios 

agrícolas resultou em dinâmicas de mestiçagens (Paiva, 2016).  

Mesmo com o aumento da presença africana, a mão de obra indígena 

permaneceu fundamental, mantendo-se presente nas dinâmicas sociais e 

econômicas da região. Mulheres indígenas e negras interagiam frequentemente, 

especialmente em espaços domésticos e comunitários; essas interações deram 

origem a práticas culturais compartilhadas, incluindo rituais mágico-religiosos 

como os de Joana Maria, que desempenhavam papéis significativos na vida 

cotidiana. Considera-se que os encontros entre os povos ibéricos, americanos e 

africanos resultaram em formas de ser e viver que influenciaram as maneiras de 

governar e administrar (Ivo, 2019). Logo, segundo Ivo (2016), falar em imposição 

ou simples dominação seria reduzir o foco desses encontros, que envolveram 

índios, africanos, crioulos e outros mestiços, resultando em complexas interações 

biológicas, linguísticas e culturais.  

O Santo Ofício: vigiar os trópicos 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
91 

 
 



 

A Inquisição era uma instituição da Igreja Católica que tinha como 

objetivo principal combater a heresia (negação ou distorção da doutrina) e a 

apostasia (abandono da fé), investigando e julgando casos de suposta não 

conformidade religiosa. No contexto brasileiro, a Inquisição teve um papel 

importante durante o período colonial pois foi a última de mais demorada visita, 

embora tenha sido menos atuante do que na Europa já que se encontrava na 

iminência do fim (Cunha, 2007). A autora aponta, nesse sentido, que a Inquisição 

portuguesa já apresentava sinais de declínio entre 1750 e 1759, com uma 

significativa redução no número de condenações e execuções. Mas mesmo em 

decadência e apesar de já controlar politicamente o Santo Ofício, foi somente a 

partir de 1768 que Pombal implementou suas reformas mais significativas no 

tribunal. Cunha (2007) afirma que, nesse ano, ele criou a Real Mesa Censória, um 

órgão secular encarregado da censura de livros, função anteriormente atribuída 

à Inquisição. Segundo Maxwell (1996), em 1769, um novo alvará declarou o 

Conselho Geral do Santo Ofício como um “Tribunal Régio”, retirando sua 

autonomia legal e subordinando-o ao Estado. Já em 1773, foi promulgada uma 

carta-lei que aboliu a distinção entre cristãos-novos e cristãos-velhos e, por fim, 

em 1774, o último Regimento do Santo Ofício foi publicado em Portugal, 

declarando o fim dessas designações e introduzindo outras mudanças internas 

na instituição (Maxwell, 1996). 

As reformas pombalinas visavam, desse modo, não apenas a redução do 

poder da Inquisição, mas também a reorientação de suas funções para atender 

aos interesses do Estado português. Pombal utilizou a estrutura da Inquisição 

como um instrumento para promover suas políticas, mantendo-a como uma 

ferramenta de controle social, embora de uma forma adaptada e menos 

autônoma. Essa reformulação, apesar de enfraquecer a independência do 

tribunal, reforçou sua presença como uma força repressiva nas colônias, 

incluindo o Brasil. No contexto do Estado do Grão-Pará e Maranhão, o 

funcionamento da Inquisição adquiria características únicas, como explica 

Bethencourt (2000). Elevada a sede administrativa do Estado, em 1751, Belém 

 
SOUZA, Juliane. 

92 

 



 

destacava-se como um dos principais centros urbanos da colônia. De acordo 

com Mattos (2009) a presença da Inquisição na cidade foi marcada por eventos 

grandiosos, como os cortejos inquisitoriais, que reforçavam a hierarquia social 

ao anunciar a chegada do tribunal com o inquisidor visitador Giraldo José de 

Abranches, que acompanhava o novo governador do Estado do Grão-Pará e 

Maranhão, Fernando da Costa de Ataíde Teive. Esses rituais solenes, carregados 

de simbolismo, não apenas intimidavam a população e instauravam o medo 

generalizado, mas também consolidavam o poder do Santo Ofício e da Coroa 

portuguesa sobre o território. 

Para entender a conformação dos rituais em seus contextos, práticas e 

motivações, a partir da análise do caso de Joana Maria, com o entrelaçamento 

em sua narrativa com outras mulheres durante a Visitação do Santo Ofício da 

Inquisição no Grão-Pará, foi preciso recorrer à leitura minuciosa do Livro da 

Visitação, para mapear sua denunciação e enfim explorar seu processo 

arquivado na Torre do Tombo. No entanto, analisar e esmiuçar documentos do 

século XVIII é um desafio, especialmente neste caso, devido à linguagem 

“ritual” utilizada pelos inquisidores, que dificulta a percepção das nuances e 

diferenças entre a confitente e as testemunhas que se apresentaram à Mesa da 

Visitação. As investigações e julgamentos inquisitoriais eram acompanhados de 

um aparato burocrático rigoroso, que incluía registros minuciosos de denúncias, 

confissões e sentenças. As acusações variavam desde práticas mágico-religiosas 

até outros comportamentos considerados heréticos, frequentemente atingindo 

populações marginalizadas, como mulheres negras, indígenas e mestiças. Essas 

acusações, embora baseadas em denúncias locais, refletiam os interesses mais 

amplos do Estado português em suprimir manifestações culturais e religiosas 

que desafiavam a hegemonia católica. 

Henry e Figueiredo (1990) explicam que esse ritual dos inquisidores 

envolvia a obrigação de as pessoas se identificarem, mencionando nome, 

filiação, local de residência e ocupação. Em seguida, deveriam descrever de 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
93 

 
 



 

forma razoavelmente completa o motivo da denúncia e/ou confissão, alegando 

um “dever de consciência”. Os pesquisadores ainda revelam que após o relato, 

as pessoas passavam por um interrogatório no qual os inquisidores tentavam 

esclarecer os detalhes dos atos ilícitos denunciados e/ou descobrir em que 

condições os denunciantes e/ou confitentes os praticavam. Os inquisidores 

estavam particularmente interessados em verificar se as pessoas estavam em 

pleno uso de seu juízo, buscando detectar se não estavam sob efeito de 

substâncias que pudessem alterar seu comportamento habitual, bem como se 

haviam realizado de forma explícita ou implícita qualquer tipo de filiação ou 

“pacto com o demônio”. 

Depois de serem interrogadas e prestarem juramento sob os Santos 

Evangelhos, as denúncias e/ou confissões feitas pelas pessoas que 

compareceram à Mesa Visitadora eram ratificadas pelos religiosos presentes, 

em resposta ao chamado do Édito da Fé1 – documento oficial que declarava a 

lista de pecados que poderiam levar a denunciações – e do Édito da Graça e 

Perdão que, conforme Oliveira (2010), instituía um período de um mês (“tempo 

da graça”) para oferecer perdão e clemência aos indivíduos que confessassem 

seus supostos crimes ou delitos contra a fé católica. Esse édito representava 

uma oportunidade para os acusados se redimirem perante a Inquisição, 

admitindo seus supostos erros e abjurando de suas práticas consideradas 

heréticas ou contrárias à doutrina católica.  

Os indivíduos convocados pelo Édito da Graça e Perdão, segundo Silva 

(2016), eram incentivados a se apresentarem voluntariamente perante as 

autoridades inquisitoriais, confessando seus supostos pecados e aceitando 

penitências religiosas como forma de expiação. Em troca, poderiam receber 

1 De acordo com Campos (1995), O Édito da Fé é uma proclamação oficial emitida pela 
Inquisição para convocar os indivíduos suspeitos de praticar heresias ou desvios doutrinários a 
se apresentarem perante as autoridades eclesiásticas. Esse édito tinha como objetivo principal 
notificar os acusados de que estavam sob investigação e que deveriam comparecer diante da 
Inquisição para prestar depoimento e enfrentar um possível julgamento. A validade do perdão 
era de até um mês e os pecados eram listados, lidos a população durante a missa solene e o 
edital anexado na porta da Igreja. 

 
SOUZA, Juliane. 

94 

 



 

clemência e perdão por parte da Inquisição, evitando assim penas mais severas 

e confisco de bens, como aborda Oliveira (2010). Essa prática era parte das 

estratégias da Inquisição para manter o controle sobre a ortodoxia religiosa e 

reprimir qualquer manifestação de heterodoxia ou heresia. Segundo Mattos 

(2009), a anexação deste edital surtiu efeito durante “os dias ‘da graça’ com 

vinte e uma apresentações na mesa do Santo Ofício” (p. 8). Isso representa, de 

acordo com Maxwell (1996), o quanto a Inquisição portuguesa, embora limitada 

em sua interferência direta nas altas esferas políticas do reino, desempenhou um 

papel central no controle social e no cotidiano dos indivíduos. 

Ademais, o Édito da Graça e Perdão também servia como uma forma de 

propaganda, mostrando à população que a Inquisição era misericordiosa e 

permitindo que os indivíduos arrependidos fossem reintegrados à comunidade 

católica. Sendo assim, “o exercício da graça construía a imagem do rei como um 

ser benevolente que não só punia, mas agia como um ser piedoso. Isto é, a 

graça era um instrumento do rei, sendo vista como um ato de misericórdia” 

(Ribeiro, 2021, p. 22). No entanto, é importante ressaltar que, apesar da aparente 

oferta de perdão e clemência, o contexto da Inquisição era marcado por um 

clima de terror e opressão, no qual a confissão muitas vezes era obtida sob 

coação e ameaça de punições severas. Além disso, mesmo aqueles que se 

confessavam e abjuravam de seus supostos crimes ainda podiam enfrentar 

sanções sociais e econômicas, além de serem monitorados de perto pela 

Inquisição. 

A partir do estudo de caso de Joana Maria percebe-se que o 

funcionamento da Inquisição em Belém e em outras partes da América 

portuguesa não se restringia à repressão religiosa; era um instrumento de 

consolidação do poder estatal, de hierarquização social e de vigilância 

constante, conforme abordado por Mattos (2009). Nota-se que mesmo após as 

reformas pombalinas, que buscaram modernizar sua estrutura, a Inquisição 

permaneceu um elemento central na dinâmica de controle e submissão que 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
95 

 
 



 

caracterizava o mundo português no século XVIII. Mas, afinal, o que havia de 

ter feito Joana Maria para se inserir nessas redes inquisitoriais? 

Joana Maria nas malhas da Inquisição 

O processo contra Joana Maria foi iniciado a partir da denunciação feita 

por seu senhor, Gonçalo José da Costa, em novembro de 1763, quem afirmava 

que a preta escravizada de nome Joana Maria casada com o preto ourives de 

nome Francisco, que vivia no maior engenho da região denominado Nossa 

Senhora de Guadalupe2, localizado na freguesia de Santa Ana do Rio Capim, 

havia usado ervas mágicas para envenenar uma indígena chamada Filipa 

(Lapa, 1978, p. 191). A magia foi descoberta pelo denunciante quando o marido 

de Filipa, o indígena Renovato, vai até o senhor e afirma que a indígena se sente 

mal pois está lançando sangue em abundância ao tossir. Quando Renovato é 

questionado em como se principiou o malefício afirma que nada sabe, apenas 

que todos os remédios da botica já foram administrados, mas de nada 

adiantaram 

Ainda que aos receber parecia melhor foi sem duração, porque continuou 
em lançar o mesmo sangue até que passados quinze dias pouco mais ou 
menos se suspendeu o sangue e passou a outras moléstias como foram 
contínuas dores de cabeça, febre e as dores insofríveis nas palmas das 
mãos e plantas dos pés: e aplicando-se-lhe algumas pargas ao mesmo 
tempo que parecia tinha melhoras e com elas empiorava logo 
experimentava novas moléstias como eram tosse continua inchaços e 
pulmões pela cabeça quebramento e debilidade dos braços 
sufocamentos de coração sem que fizessem efeito algum os remédios 
que se lhe aplicavam. (Lapa, 1978, p. 192) 

 

Somente após essa peleja Renovato desconfiou que isso poderia ser fruto 

de algo que tivessem dado a sua esposa e inquiriu quem havia dado algo de 

comer diferente do habitual; logo Filipa respondeu que começou a se sentir mal 

depois que Joana “em um domingo seriam cinco horas da tarde a chamou […] 

sua casa, e lhe deu a beber uma cuia de tacacá que é o sumo das raízes de 

2 O engenho de Gonçalo contava à época do levantamento do Mapa de Famílias em 1778 com 89 
escravizados sendo o maior proprietário de escravizados da região com 50 escravizados 
homens, 11 mulheres e 28 crianças entre meninos e meninas (AHU ACL_CU_013, Cx. 94, D. 7509). 

 
SOUZA, Juliane. 

96 

 



 

mandioca, e logo que ela […] bebeu, lhe trouxe três peixes em um prato” (ANTT, 

IL, Processo 2691, fl. 51). No momento do testemunho de Filipa nota-se que já 

havia tensões entre as mulheres do engenho pois já na ocasião “a dita sua ama 

lhe tinha proibido que pegasse em causa alguma da mão da dita preta se retirou 

ela testemunha para onde sua ama não visse estar comendo, e comendo com 

efeito dois dos ditos peixes” ANTT, IL, Processo 2691, fl. 51). Outra motivação de 

sua acusação se deu sob a influência de uma indígena moradora do mesmo 

engenho, de nome Fé,3 que afirmou ter ouvido de Joana que esta iria tirar Filipa 

do poder de Gonçalo e da sua esposa, Maria Rosa (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 

41). Fé afirma que o motivo de Joana para realizar tal ato seria que os senhores 

só possuíam inclinação e agrado por Filipa.  

Joana é confrontada por Gonçalo que colhe a primeira confissão da preta, 

que diz ter ralado raízes de tajá e disfarçado na comida, mas sem o propósito de 

lhe fazer mal, somente que queria inclinar as vontades a seu favor e “as raízes 

por si só não deverão de fazer tanto mal” (Lapa, 1978, p. 192). Somado a isso, 

Joana afirmou ter feito “cruzes pela sua própria cabeça, braços e por todo o 

corpo juntando algumas palavras que lhe não quis dizer” (Lapa, 1978, p. 192). O 

cura da freguesia é, então, chamado para benzer a indígena Filipa. No entanto, 

suas dores a cada vez que era benzida apenas passavam de lugar, ora para o 

braço ora para o nariz; para isso o padre fez um ato de contrição e expulsou o 

demônio, o que não surtiu efeito pois as dores voltaram e só iam embora com as 

palavras da igreja. Nessa mesma ocasião do exorcismo, o referido cura levou 

Joana para mostrar onde tinha posto as raízes, logo achando-se dois embrulhos 

escondidos no cacaual, o que resultou na confirmação por parte do denunciante 

de que elas não eram naturais e sim plantadas no lugar onde estavam 

3 Será que Fé ouviu mesmo algo do tipo? Ou foi inventado para deixar Joana em maus bocados? 
Com a leitura do documento percebe-se que já existia divisões internas entre elas e conflitos mal 
resolvidos. Pergunto-me se essa declaração de Fé foi com outras intencionalidades, apesar de o 
foco não ser descobrir o que é verdade ou não pois isso não compete ao historiador e nem é 
possível de ser feito, é importante realizar esses questionamento pois implica em pensar para 
além do dito e analisar as entrelinhas do não dito. 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
97 

 
 



 

enterradas. Com tais motivos, “ele denunciante a mandou prender na cadeia 

pública desta cidade” (Lapa, 1978, p. 193). 

Ao final da denúncia é descoberto que Joana já estava presa no momento 

do incidente com Filipa havia algum tempo porque havia se levantado contra 

sua senhora com uma faca (Lapa, 1978). Esse ato foi usado como barganha para 

que Joana confessasse o que havia supostamente feito, pois caso confessasse 

seria solta sem ameaças, castigos ou represálias. Promessa essa que não foi 

cumprida, uma vez que Joana, logo depois de confessar, foi levada pelas costas 

de seu marido para uma canoa “por senão achar ela capaz de ir por seu pé por 

estar trôpega do largo tempo que se achava no tronco” (ANTT, IL, Processo 2691, 

fl. 59). Assim foi conduzida para ser presa na cadeia pública de Belém, onde 

passou um ano e com a chegada do Santo Ofício e a denúncia – feita 

conjuntamente ao levantamento de testemunhas – foi enviada para o aljube 

eclesiástico e por lá ficou quase cinco anos4. Na sentença recebeu como pena 

um mês adicional na prisão, abjuração de leve suspeita da fé e instrução na fé.  

Os atos de Joana inserem-se numa compreensão de que seus feitiços e 

atitudes agiam no sentido de prevenir os maus tratos, bem como indica o uso de 

práticas mágicas pelos escravizados como meio de lidar com o sistema 

escravista, permitindo-lhes encontrar maneiras de resistir sem necessariamente 

destruí-lo (conseguir ser bem quista pelos senhores) e pela via de ataques 

pessoais (levantar-se com faca contra sua senhora e a tentativa de matar Filipa) 

como forma de questionamento da escravidão mais diretamente, conforme 

reflexão de Souza (2009, p. 207-208). Recorrendo à violência direta “Joana 

atentava contra uma escrava do senhor, retribuindo-lhe os maus-tratos com 

prejuízo pecuniário: mas visava também tirar a vida da senhora” (Souza, 2009, p. 

209). Seus atos podem ser compreendidos dentro de uma lógica onde 

4 Considerando que a denúncia de Gonçalo foi feita em fins de novembro de 1763 (Lapa, 1978, p. 
190) e a assinatura do termo de ida ao aljube eclesiástico se deu em julho de 1764 (ANTT, IL, 
Processo 2691, fl. 34) Joana ficou no aljube por 4 anos, esse período aumentou em um mês 
devido à pena. Ao todo Joana ficou presa por cerca de 5 anos e 10 meses considerando que os 
fatos ocorreram em 1762 e que a ré foi presa na cadeia pública de Belém, um ano antes da 
denúncia (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 58). 

 
SOUZA, Juliane. 

98 

 



 

Os escravos maleficiavam os seus donos, como reação de muitos dos 
pequenos conflitos cotidianos, porém, sobretudo, usavam das “suas 
feitiçarias” para atingirem suas inimizades mais próximas, fossem eles 
outros escravos, libertos ou outros homens, além de enfermarem os 
animais, como forma de prejuízo da propriedade de outrem. (Lima, 2021, 
p. 51) 

Destarte, em situações de desespero extremo, algumas vezes recorria-se 

ao assassinato de senhores, abalando assim o sistema escravista por meio de 

atos violentos, muitas vezes espontâneos, ora agindo contra sua senhora ou 

senhor, ora contra outras pessoas do serviço dos senhores, como foi o caso do 

feitiço engendrado por Joana contra Filipa. É fundamental expandir a discussão 

sobre as formas de resistência para contextualizar as práticas mágicas de Joana 

Maria como parte de um espectro de agência mais amplo do cativo.  

Para além de uma tática de sobrevivência interpessoal, a feitiçaria em 

Joana Maria deve ser compreendida como um microcosmo de autonomia que 

tensiona a lógica colonial ao reafirmar a soberania sobre o corpo e a 

subjetividade, esferas que o sistema escravista buscava converter em 

mercadoria. Desse modo, a prática mágico-religiosa não é apenas um recurso 

místico, mas uma forma de conhecimento e poder que desafia a estrutura 

colonial. Sob a ótica de Delumeau (2009), as práticas de Joana Maria 

configuram um “sistema de segurança” contra as angústias da escravidão, onde 

o ritual mágico-religioso atua como um arsenal de defesa necessário para 

domesticar o medo da violência e garantir a sobrevivência no cotidiano colonial.  

Ao realizar feitiços para se proteger e gerir relacionamentos, Joana Maria 

aciona redes coletivas de solidariedade feminina e saberes ancestrais que 

minavam a autoridade senhorial em sua dimensão mais íntima. Quando a 

escravizada busca o controle sobre seu destino e suas relações, ela rompe com a 

condição de objeto passivo, transformando o ato individual em um desafio 

estrutural: ao reivindicar a posse de si e dos seus, ela desestabiliza a premissa 

fundamental da propriedade humana que sustentava o regime escravista. 

 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
99 

 
 



 

Protagonismo feminino negro: magia e sobrevivência na Amazônia colonial 

O contexto das denúncias inquisitoriais, como o caso de Joana Maria, 

oferece um ponto de partida para compreender as dinâmicas de poder e as 

interações sociais em uma sociedade colonial marcada pela violência e 

subordinação. Por meio de suas práticas mágicas, essas mulheres criaram 

microcosmos de autonomia e construíram redes de solidariedade que resistiram 

às imposições da Igreja e do Estado.  

A magia funcionava, nesse contexto, como um mecanismo de agência em 

um ambiente onde as vias institucionais de poder lhes eram vedadas. Ao tentar 

“abrandar o coração” de seu senhor e marido, por exemplo, Joana buscava 

intervir diretamente nas relações de força, utilizando o domínio do sobrenatural 

como um campo de batalha para ganhar segurança física e emocional. Nestes 

rituais, a vontade da escravizada podia, simbolicamente ou efetivamente, 

subverter a autoridade do senhor, criando um espaço privado de controle sobre 

o seu próprio destino e o de seus opressores. 

Adicionalmente, a prática mágica fomentava redes de solidariedade 

cruciais para a sobrevivência. O intercâmbio de saberes e a busca por auxílio 

mútuo entre Joana e outras mulheres comprovam a formação de laços sociais 

multiétnicos. Essas redes atuavam como uma micro sociedade que oferecia 

refúgio, cura e soluções para os problemas cotidianos que o sistema colonial 

ignorava ou causava. Neste tópico, será destrinchado os feitiços movidos por 

Joana Maria e analisado como a manipulação de elementos religiosos (cruzes, 

orações) e naturais (raízes, ervas) serviu como uma estratégia de sobrevivência 

e como um campo de agência, permitindo que uma mulher escravizada 

resistisse, de forma velada, à violência do sistema colonial e construísse redes de 

solidariedade multiétnicas. Demonstra-se também a conexão entre as práticas 

individuais (o feitiço) e as redes coletivas (a solidariedade entre mulheres). 

mostram que, ao minar a autoridade do senhor sobre o corpo e a afetividade de 

 
SOUZA, Juliane. 

100 

 



 

Joana, ela estava, em última instância, desafiando a própria lógica de 

propriedade do escravismo. 

Feitiços de sobrevivência para “fugir dos castigos”: a garantia de um novo 

dia  

Durante a sessão in genere5 do interrogatório, descobre-se que Joana 

Maria era natural da freguesia de Nossa Senhora do Rosário, localizada na 

Campina, em Belém do Grão-Pará. Seus senhores, Gonçalo José da Costa e 

Maria Rosa, a entregaram à justiça, que designou um curador, Manoel 

Rodrigues, devido à sua idade inferior a 25 anos. Batizada e crismada, Joana 

demonstrava conhecimento dos preceitos católicos e praticava atos de fé, como 

rezar e frequentar missas, apesar de dificuldades impostas por sua condição de 

cativa. Por ser batizada, Joana era atingida pela malha do Santo Ofício pois 

“sua atuação era contra qualquer pessoa considerada inimiga da fé católica, 

desde que batizada e, portanto, submetida aos critérios de ‘disciplinamento 

social’ desta confissão” (Ribeiro, 2021, p. 17).  

Joana confessa que uma mulata chamada Quitéria casada com um índio 

de nome José, moradora da Engenhoca de Manoel Legoas, por ser sua vizinha, 

foi até o engenho de Gonçalo e entregou à confitente algumas raízes chamadas 

cipó pucá lhe dizendo que “elas eram boas para fazer abrandar os corações, e 

que lhes levava compadecida dos trabalhos em que via a ela confitente para 

abrandar o coração dele dito seu senhor, que tanto mal lhe queria” (ANTT, proc. 

2691, fl. 5). Ademais, ensinou a Joana que deveria plantar as ditas raízes para 

que estivessem prontas sempre que fosse preciso. A partir de seu relato 

5 Fase preliminar importante, onde se realizavam investigações sobre a moralidade e a ortodoxia 
dos suspeitos antes de decidir se um processo formal deveria ser instaurado. Assim, era realizada 
uma avaliação da gravidade das suspeitas caso as evidências coletadas na denunciação fossem 
consideradas insuficientes ou as acusações leves, o caso poderia ser arquivado. A sessão in 
genere era crucial porque determinava o destino do suspeito no processo inquisitorial, era uma 
fase onde se decidia se as acusações tinham fundamento suficiente para justificar um 
julgamento formal, moldando assim a aplicação da justiça inquisitorial e evidenciando a 
intersecção entre justiça eclesiástica e justiça régia (Regimento do Santo Ofício, livro II, título VI, 
§4). 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
101 

 
 



 

descobre-se que Joana usou por duas vezes – em outro interrogatório a ré cede 

e confessa que usara por tantas vezes que não se lembrava quantas – depois de 

receber esse ensinamento da mulata Quitéria porque queria fugir dos castigos 

de seu senhor. Para além da denúncia, se descobre que o ritual consistia em 

esfregar 

nos pulsos de ambos os braços por três vezes em cada um fazendo três 
cruzes com as mesmas raízes; e depois esfregando também na testa com 
outras três cruzes, ultimamente ambas as faces com outras três cruzes 
em cada uma dizendo quando fizesse cada uma das cruzes estas 
palavras = Assim como meu senhor tem raiva de mim assim se lhe 
abrande o coração = (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 15, grifo meu) 

 

Joana confessa não só o nome da planta e o modo de uso em seu feitiço, 

como também demonstra que acreditava fielmente em sua eficácia para 

protegê-la do mal que seu senhor representava. Somado a isso, em confissão no 

dia 6 de outubro de 1764, Joana diz que ao fazer essas cruzes e palavras ela 

colocava um bocado da raiz, que Quitéria lhe mostrara, embaixo da língua 

sempre que ia falar com seu senhor para que isto a protegesse dos castigos 

(ANTT, IL, Processo 2691, fl. 20). Inicialmente, para aliviar suas culpas diante do 

inquisidor, Joana escondeu que realizava esse processo mágico repetidamente e 

que colocava um pouco de raiz sob a língua e “quando seu senhor a chamava 

[…] a trazia sempre consigo na algibeira da saia” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 15).  

Infere-se que, por medo dos castigos de seu senhor, Joana estaria a todo 

e qualquer momento pronta para usar dessa prática mágico-religiosa em prol de 

seu próprio benefício como meio de abrandar seu senhor e se livrar dos castigos. 

Assim, de acordo com Calainho (2004), durante o período colonial, as práticas 

mágico-religiosas estavam intimamente ligadas à sobrevivência em um 

ambiente marcado pela violência e incerteza; diante de sua condição material 

de escravizados, muitos recorriam a essas práticas para conquistar a simpatia 

junto a seus senhores, buscando assegurar uma convivência mais harmoniosa. 

 
SOUZA, Juliane. 

102 

 



 

É válido ressaltar que a confissão de Joana demonstra que o uso desse 

ritual servia como uma forma de fugir dos castigos físicos que sofria 

constantemente, demonstrando a violência do sistema escravista. Além de 

mostrar que, dada a sua condição de inferioridade em relação à índia Filipa, que 

possuía o bem querer de seu senhor, e por isso não era castigada, esta era uma 

preocupação latente em sua vida, por isso percebeu que no uso das raízes a 

poderia “amansar” para que esta índia influenciasse a reputação de Joana 

frente a Gonçalo. Sendo assim, o uso de magias era a garantia de que a preta 

permanecesse viva por mais um dia, configurando-se como um meio de 

sobrevivência, para o que foi preciso recorrer a diversas formas de garantia de 

proteção, sendo um deles as práticas mágico religiosas. 

Outro ponto notável é o ritual propriamente dito que consistia em esfregar 

os pulsos dos braços e dizer “senhor paitinga assim como vossa mercê tem raiva 

de mim, assim se lhe abrande o coração” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 6). A 

palavra paitinga mostra a coletânea de saberes que eram acionados para a 

efetivação da magia pois há influências indígenas na referida palavra, que a 

saber pode significar pai branco, em que tinga provém do tupi-guarani 

significando a cor branca e sendo usado como sufixo em diversas palavras do 

tupi (a exemplo: atinga6) e entre os tupinambás (a exemplo: morotinga7 que 

significa branco). Porém, também pode ser uma contração ou uma palavra 

descendente de tapuitinga que, nesse caso, pode significar branco bárbaro, 

onde tapui significa bárbaro e tinga branco. Com quem Joana aprendera tal 

expressão? Uma mulata de nome Quitéria que possivelmente em seu engenho 

também convivia com indígenas, o que revela que, na Amazônia colonial, 

engenhos e roças configuravam ambientes pluriétnicos, que permitiam a 

convivência de pessoas de diferentes etnias; o próprio conflito com Filipa e Fé 

7 MOROTINGA. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2025. Disponível em: 
https://www.dicio.com.br/morotinga/. Acesso em: 13 fev. 2025.  

6 ATINGA. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2025. Disponível em: 
https://www.dicio.com.br/atinga/. Acesso em: 13 fev. 2025. 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
103 

 
 

https://www.dicio.com.br/morotinga/
https://www.dicio.com.br/atinga/


 

demonstra isso. Havia um ambiente propício para a difusão de saberes que se 

tornaram mestiços assim como a população o era. 

Igualmente, percebe-se a relação de fraternidade entre as mulheres nesse 

contexto, uma vez que Quitéria ensina a Joana o feitiço para abrandar os 

corações, cujo efeito é comprovado, pois, segundo a ré, quando fazia o ritual 

não havia sofrimento com castigos. Percebe-se também a ação repressora dos 

integrantes da Igreja sobre as ações na colônia em vista de que Joana afirma 

não fazer mais o feitiço após ser orientada pelo seu confessor de que isso não 

era uma prática condizente com a vida cristã, evidenciando a função opressora 

e normatizadora da instituição (Mattos, 2009). 

Ademais, como parte de seu leque de proteções, Joana confessou o 

contato com a índia Germana, empregada de João Correia Abadinho. Germana, 

sensibilizada pelos castigos de Joana, prometeu-lhe “ela sentia os seus trabalhos 

e os castigos que lhe dera seu senhor, e que tinha para lhe dar umas coisinhas 

boas para lhe abrandar a coração” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 15). A ré, 

contudo, não recebeu o presente por estar acompanhada das indígenas Filipa e 

Paula e da preta Josefa, e alegou desconhecer a natureza do que lhe seria dado. 

Esta alegação de desconhecimento suscita uma dúvida central: a ocultação do 

presente de Germana decorreu da ignorância real de Joana ou foi uma 

estratégia para esconder do inquisidor um novo meio de abrandar corações? 

Embora a carência de elementos impeça uma conclusão, é plausível que Joana 

tenha ocultado a existência de um ritual, erva ou oração que utilizou, visando 

evadir-se de acusações mais graves no processo. 

Entretanto, imersa nessa teia de relacionamentos femininos, Joana recebe 

de uma “índia velha”, do serviço do senhor André Miguel, “umas raízes 

compridas e delgadas, das quais lhe não lembra o nome, dizendo-lhe que se 

lavasse com elas e as trouxesse consigo para que seu senhor lhe não tivesse 

raiva. O que ela confitente assim fez algumas vezes, de cujo número se não 

lembra, sem usar de palavras algumas” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 15). Nessa 

 
SOUZA, Juliane. 

104 

 



 

ocasião, disse ao inquisidor que, sabendo que a índia Filipa era muito estimada 

por seu senhor e que, por suas acusações, havia sido castigada, ela própria, 

seguindo o conselho e ensinamento da mulata Quitéria, colocou uma vez na 

panela que estava no fogo onde Filipa preparava a comida uma raiz que 

Quitéria lhe deu “tudo para o mesmo fim, de que ela lhe quisesse bem” (ANTT, 

IL, Processo 2691, fl. 27). O objetivo era que Filipa não tivesse ódio a Joana e 

nem acesso ao senhor; como forma de eximir-se de culpa contou isso ao próprio 

senhor e a outras pessoas para convencê-los de que suas ações não eram 

mal-intencionadas, mas sim para conquistar o afeto deles.  

No mais, os “outros remédios de esfregar os pulsos, testas e faces, fazer 

cruzes com as ditas raízes; e das lavagens de todo o corpo com elas raladas, 

tinha usado tantas vezes, que lhe não sabia o número e que sempre 

experimentou os mesmos efeitos” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 28). Nota-se que 

Joana obtinha êxito dos “feitiços” em sua vida prática, pois percebia que Filipa 

estava mais inclinada a sua vontade após seus feitiços, especialmente quando 

lançava “na panela da dita índia [...] raízes raladas, dessa mesma vez 

experimentara os efeitos [...] porque dali por diante ficara aquela índia mais sua 

inclinada, e da mesma forma o dito seu senhor, que então queria abrandar” 

(ANNTT, IL, Processo 2691, fl. 28). 

Em mais uma sessão de exame, Joana nos mostra mais uma das facetas 

de sua ritualística. Em outubro de 1764, ao ser perguntada se usava outras raízes 

além das que já havia mencionado para amansar seu senhor ou outras pessoas, 

Joana respondeu que nunca utilizou nada além das raízes de cipó pucá e de 

outra comprida e delgada: as primeiras foram dadas pela mulata Quitéria; as 

segundas, pela “índia velha” que trabalhava para Abadinho. Porém, ao ser 

pressionada sobre qual outra raiz, além de cipó pucá, a mulata Quitéria lhe dera 

ou ensinou a usar, como ela mencionara em sua última confissão, e de que modo 

a utilizava, declara em resposta que tanto a raiz dada por Quitéria para jogar na 

panela de Filipa quanto a da índia velha se chamam tajá membuca. Joana diz 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
105 

 
 



 

que “não sabe se é de árvore ou de erva esta raiz só que plantando-a, quando 

se tirou e arrancou da terra tinha crescido a modo de erva de capim com folha 

largas” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 17). Ao ser  

inquirida novamente sobre o modo pelo qual usou das plantas disse que 
as desfazia ralava lançava em uma cuia e com elas assim desfeitas, e 
raladas se ia lavar todo o corpo no rio, e dizia as palavras seguintes = 
Assim como me lavo contigo assim abrandes o coração de meu 
senhor = que não fazia cruzes nem cerimônias algumas, e que as trazia 
no bolso da saia (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 17, grifos meus) 

Como meio de proteção para abrandar os corações, Joana toma para si 

os ensinamentos da dita índia, mesmo afirmando em sua confissão que não 

sabia nem o nome dela por tê-la visto somente naquela ocasião; ao ser inquirida 

sobre suas motivações para aceitar de uma estranha tal solução Joana diz que 

“a dita velha se mostrou muito compassiva por saber os castigos que seu senhor 

lhe dava e lhe disse que usando das ditas raízes consigo não havia castigá-la 

mais, facilmente creu nela com o desejo de não ser mais castigada” (ANTT, IL, 

Processo 2691, fl. 17). Talvez como forma de proteger a dita índia não revelou seu 

nome, mesmo que o soubesse, mas com esse relato fica claro o desejo de Joana 

por dias melhores com condições de sobrevivência mais favoráveis. Bem como 

fica clara a teia de solidariedade – ao aceitar ajuda de indígenas e da mulata – 

criada entre essas mulheres de distintas “qualidades”8 mas que viviam em 

condições de subalternidade similares. Isso fica evidente quando Joana é 

perguntada com qual finalidade lançou a raiz na panela, ela diz que não tinha 

outro fim além de amansar Filipa para que não fosse contra ela, pois seu senhor 

acreditava em tudo o que ela dizia. 

8 As categorias de “qualidade” (índio, gentio, branco, mestiço, mameluco, bastardo, negro, preto, 
crioulo, mazombo, pardo, mulato, caboclo, cabra, entre outros) e “cor” desempenharam papéis 
essenciais na identificação, distinção e classificação nas sociedades ibero-americanas entre os 
séculos XV e XIX. No entanto, é importante reconhecer que esses conceitos foram construídos no 
passado e operados com significados que podem não corresponder totalmente às interpretações 
contemporâneas. Cf: PAIVA, Eduardo França. Senhores “pretos”, filhos “crioulos”, escravos 
“negros”: por uma problematização histórica da “qualidade”, da “cor” e das dinâmicas de 
mestiçagens na Ibero-América. In: IVO, Isnara Pereira; PAIVA, Eduardo França (Org.) Dinâmicas 
de mestiçagens no mundo moderno: sociedade, culturas e trabalho. Vitória da Conquista: 
Edições UESB, 2016, pp. 45 - 70. 

 
SOUZA, Juliane. 

106 

 



 

Ao ser perguntada sobre a razão de não ter confessado todas essas coisas 

na primeira confissão, “disse que a razão que tivera por não confessar logo tudo 

fora porque a instruíram as presas, para que negasse tudo o que pudesse negar 

e não declarasse as suas culpas” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 18). Percebe-se, 

dessa maneira, mais sujeitos envolvidos na teia de sociabilidade, solidariedade e 

relacionamentos engendrada por Joana a partir de sua problemática com os 

castigos que lhe afligiam. Castigos estes que não atingiam somente a ela, mas a 

outras mulheres de “qualidades” distintas, porém próximas em marginalização. 

Em uma denúncia que faz João Vidal de S. José de Joana Mendes (índia ou 

cafuza9) que atendia sob a alcunha de Azeitona, descobre-se que João Vidal, ao 

passar “defronte do Aljube Eclesiástico de uma janela dele o chamou Constança 

Maria” (Lapa, 1978, p. 162) para contar-lhe de uma heresia praticada por 

Azeitona ao quebrar um rosário e blasfemar. Azeitona se achava presa junto com 

Constança (branca), Rosaura (índia) e Raimunda (mameluca), além de outras 

presas que a repreenderam.  

Trago à baila esse caso, para evidenciar que tanto o aljube quanto a 

cadeia eram locais onde era plenamente possível que se desenvolvessem essas 

teias de relacionamentos multiétnicos que amplificam ora conflitos ora 

solidariedade. Cronologicamente o caso acima e o de Joana são denunciados 

em outubro de 1763; entretanto, Constança e companhia já estavam no aljube 

cinco meses antes, enquanto Joana estava desde 1762 na cadeia. Não se pode 

descartar uma possível convivência das presas do aljube com Joana já que 

muitas passavam antes pela cadeia. De todo modo, a proximidade com as 

demais presas no ano em que esteve na cadeia pública de Belém permitiu um 

aprendizado dentro do cativeiro, que buscava resguardá-la de um julgamento 

que a fizesse sofrer mais. Joana aprende a resguardar-se com as demais presas 

9 Segundo Paiva (2016), a qualificação dos escravos tornou-se complexa devido à mundialização 
ibérica, utilizando termos como “cafuzo” para designar mestiços de indígenas e africanos. 
Categorias como crioulos, mulatos, cafuzos e caboclos estavam relacionadas às dinâmicas 
coloniais e às memórias familiares que os indivíduos utilizavam para comprovar suas 
procedências indígenas e melhorar sua situação social. 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
107 

 
 



 

dentro de um conglomerado feminino para evitar maiores problemas com a 

justiça inquisitorial. Essa estratégia de Joana demonstra como as fontes da 

Inquisição estão perpassadas por silêncios, manipulações e omissões uma vez 

que a ré revelou esse acontecimento depois de muitos interrogatórios mostrando 

que ela omitiu intencionalmente como forma de não adquirir maiores 

complicações junto ao Inquisidor. 

 

Abrandar os corações, mover as vontades: feitiços de amor 

Ao considerar as práticas mágico-religiosas, especialmente aquelas 

investigadas durante a visita inquisitorial no Grão-Pará na segunda metade do 

século XVIII, revela-se um aspecto da magia que se manifesta de forma 

cotidiana e sem grandes pretensões. A vida na colônia caracterizava-se por 

vivências permeadas de perigos físicos e espirituais em que a expectativa de 

vida era bem baixa, e por isso os feitiços eram usados para resolução de 

problemas cotidianos (Souza, 2009). Logo, 

alternativas eram encontradas junto às práticas terapêuticas populares. 
Não somente a fragilidade do sistema de saúde colonial motivava tais 
escolhas, especialmente a busca por curandeiros, sangradores e 
barbeiros. Concepções sobrenaturais sobre a doença e a cura 
impregnavam o imaginário social do século XVIII. (Barbosa, Gomes; 
2016, p. 274) 

Essa perspectiva dos usos de magia na colônia foi refletida por Lima 

(2021), que argumenta que a ideia de malefício delineia as inimizades e 

desafetos entre homens de uma época predominantemente religiosa, mas 

também mágica e encantada, onde mesmo os mais devotos acreditavam nos 

poderes da Igreja, porém ao mesmo tempo prevaleciam pequenas superstições. 

Esse cenário adverso que exigia proteção impulsionou o uso de soluções não 

ortodoxas que resolvessem as adversidades do cotidiano. 

Desse modo, criou-se formas alternativas de resolver problemas do ramo 

amoroso, religioso, de subsistência, proteção contra animais, proteção contra 

outras pessoas e as demais questões da vida material. A exemplo tem-se os 
 

SOUZA, Juliane. 
108 

 



 

feitiços de Joana que misturam características católicas como a cruz e o ato de 

benzer-se, mas também elementos diversos, como as ervas usadas e as orações 

mágicas utilizadas com a finalidade de fugir das agruras da escravidão; isso 

evidencia a existência concomitante dos dois mundos: o mágico e o cristão. A 

constante iminência de sofrer uma violência, juridicamente legalizada, mudava o 

rumo da vida dos escravizados, em especial das escravizadas mulheres que, 

além da violência física, estavam mais propensas do que os homens a passarem 

por abusos sexuais e de outras ordens. 

Esse contexto engendrou o uso de objetos e rituais que asseguravam a 

segurança, como as bolsas de mandinga que, de acordo com Ferreira (2020), 

eram amplamente usadas não só por negros mas também por indígenas e 

brancos como uma ferramenta que misturava elementos cristãos e unhas, 

cabelo, terra, pedra e outros elementos que mudavam segundo o objetivo do 

usuário. Evidencia-se que a preocupação com a integridade do corpo era 

rotineira na vida dos habitantes da colônia, usando para isso desde amuletos a, 

como no caso de Joana, orações, ervas e atos mágicos. A motivação por trás 

dessa prática era a busca pela proteção do corpo. Isso porque, a escravidão 

impunha uma série de perigos para aqueles que eram escravizados, e sua 

natureza violenta levou os negros a procurar formas de proteção para aliviar o 

sofrimento ao qual estavam submetidos.  

Uma dessas pessoas que na condição de escravizada buscou fugir do ciclo 

de violência, foi, como vimos, Joana Maria que, para escapar dos castigos que 

enfrentava, no âmbito doméstico valeu-se de feitiços para abrandar igualmente 

o coração de seu marido. O caso de Joana Maria insere-se de forma exemplar 

na categoria de Resistência Cotidiana e Sutil. Ao utilizar o cipó pucá e as 

palavras mágicas para "abrandar o coração" de seu senhor, Joana buscava 

intervir diretamente nas relações de domínio sem um confronto físico aberto. 

Seu feitiço era um mecanismo de autodefesa e sobrevivência, focado em mitigar 

o risco iminente de castigo e garantir sua integridade física. Esta prática é um 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
109 

 
 



 

testemunho da sofisticação da agência cativa, que transformava elementos 

culturais (ervas, sincretismo religioso) em ferramentas poderosas de resistência 

contra um sistema legalmente violento. Por isso, em setembro de 1764 afirmava 

que além do que havia dito tinha mais a declarar. 

Joana conta que havia cerca de cinco anos morava em Belém com o seu 

antigo senhor, o capitão Antônio Machado Freire, no momento de seu relato já 

defunto, e que ele a comprou para casá-la com o preto Francisco Vaz de Barros 

oficial de ourives, sendo este seu atual marido. Em certa noite, seu cônjuge 

desconfiou “que ela, confitente, lhe não guardava fidelidade” (ANTT, IL, 

Processo 2691, fl. 10) e por isso a queria castigar. Para fugir dos castigos, Joana 

evade-se para a casa de uma indígena Luiza (já falecida no momento da 

confissão). Ao se recolher na casa dessa mulher e contar o ocorrido, Luiza lhe 

ensina um remédio para essa dificuldade, com o fim de que Francisco afeiçoasse 

novamente a Joana e não a castigasse. O feitiço consistia em “lavar-se ela 

confitente nas suas partes vergonhosas, lançando a primeira água fora, e 

guardando a segunda água com que se lavasse para dá-la a beber ao dito seu 

marido, quando lhe pedisse água” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 10). 

Joana toma esse conhecimento da indígena para si e volta para sua casa 

na noite seguinte, “na manhã de outro dia fez o dito lavatório e guardando a 

água, com que segunda vez se lavou, em uma gorgoleta, pedindo-lhe o dito seu 

marido, depois de almoçar água para beber lhe deu a do dito seu lavatório” 

(ANTT, IL, Processo 2691, fl. 10). Entretanto, o plano da preta para amansar seu 

marido e este ficar próximo de si, foi frustrado pois seu feitiço não foi feito em 

segredo, sendo descoberto pelo cafuzo Manoel, também escravizado de seu 

senhor. Na época, Manoel era aprendiz de ourives de Francisco e presenciou o 

lavatório de Joana afirmando tê-la visto guardando a água para usar 

posteriormente; ao contar esse acontecimento para o marido da confitente 

avisou para que Francisco “não bebesse da dita água” (ANTT, IL, Processo 2691, 

fl. 60). Este quis castigá-la.  

 
SOUZA, Juliane. 

110 

 



 

Porém, seu marido “dera parte ao dito seu senhor, e ele mandou a ele 

testemunha que rigorosamente a castigasse e executando ele testemunha o 

castigo na presença do dito Tenente10 seu senhor” (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 

60). Mas Joana se defende ao pedir para falar sobre a finalidade daquilo que 

havia usado: abrandar o coração de seu marido. Em vista disso, seu senhor 

ordenou que não a castigasse para que ela pudesse declarar que queria fugir 

dos castigos de seu marido prometendo não mais fazer. Ao ouvir, o Capitão 

Antônio determinou que não fosse castigada para que não recaísse em pecado 

parecido de novo. 

Diante de tudo o que foi relatado, a afeição de Joana estava em uma 

situação comprometida pois sua reputação não era das melhores: seu antigo 

senhor Antônio a havia pego fazendo atos mágicos, seu marido havia sido alvo 

de atos mágicos, seu atual senhor Gonçalo havia sido alvo de magia, para 

piorar, levantou-se com uma faca contra sua senhora Maria Rosa, além disso, 

havia feito feitiço para inclinar a vontade de Filipa a seu favor que 

configurou-se, no fim das contas, como uma tentativa de homicídio por meio de 

envenenamento movido por inveja. Desse modo, Joana estava em maus 

bocados não só por ser mal vista pelo seu círculo mais próximo de 

relacionamento, mas também por ser facilmente reputada por toda a vizinhança 

como feiticeira e puçangueira devido ao compartilhamento de informações em 

redes comunicacionais paralelas na comunidade onde estava localizada o 

engenho.   

Em meio a esse clima de desconfiança e medo, a denúncia surgiu para, 

pelo menos em parte, aliviar a consciência dos envolvidos e, principalmente, 

para se distanciar do problema e perigo representado em Joana e suas ações. 

No caso do processo em análise, Gonçalo realiza a denúncia contra Joana como 

represália por ela ter atentado contra sua própria vida, a de sua esposa e de 

seus serviçais, uma vez que, na sua perspectiva, só o castigo no tronco não seria 

10 Posteriormente Antônio sobe na hierarquia militar para Capitão na qual permanece até seu 
falecimento, por isso em alguns momentos do testemunho é remetido como tenente. 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
111 

 
 



 

suficiente para repreender outros possíveis atos. Sua denúncia além de 

elementos de coerção social servia também como ferramenta para ser bem visto 

em sociedade, pois isso distanciava Gonçalo da conivência com feiticeiras e, 

consequentemente, com o demônio.  

Fica evidente que Joana fez parte de um grupo marginalizado e 

violentado por sua raça e, no caso das mulheres, por seu gênero, e que por isso 

buscou maneiras de expressar sua religiosidade como uma forma de resolver 

problemas. Embora as práticas mágicas sejam frequentemente associadas ao 

sobrenatural e ao inexplicável, no contexto analisado, elas revelam-se como 

respostas a uma série de anseios e problemas cotidianos, como a melhoria das 

condições de vida, a segurança física e emocional, desejos de vingança, a 

atração ou afastamento de pessoas, e a proteção espiritual. Com a chegada dos 

africanos e suas interações nas fazendas com indígenas e brancos, bem como a 

formação de mestiços a partir dessas relações, emergiram mestiçagens 

religiosas, impulsionadas tanto pela necessidade de melhorar suas condições 

materiais quanto pela proximidade de crenças, todas elas desempenhando um 

papel crucial na suavização das dificuldades materiais do cotidiano colonial. 

Além disso, como mostrado no feitiço de Joana para seu marido, essas práticas 

também cuidavam da afetividade dos colonos, seja promovendo e desfazendo 

uniões, curando feridas amorosas ou abrindo novas possibilidades.  

4.3 Mobilidade interprovincial dos escravizados 

O rico material do processo pertencente a Joana Maria pode mostrar 

aspectos da vida cotidiana para além do breve momento em que esta mulher 

esteve relacionada com a Inquisição. Um deles é acerca da mobilidade dos 

escravizados no Grão-Pará e sua ligação com o centro oeste do Brasil. A partir 

do processo de Joana pode-se perceber as andanças realizadas por ela e outros 

escravizados. É notável, no processo de Joana, a mobilidade das pessoas 

mencionadas pela região, mesmo na condição de escravizados; esses fatos 

mostram como as migrações, forçadas ou não, ocorriam na região movidas por 

 
SOUZA, Juliane. 

112 

 



 

diversos fatores, aspecto que revela possibilidades para o estudo de 

deslocamentos internos. No processo de Joana, aparecem três sujeitos 

envolvidos nesse processo, a própria ré, seu marido e Manoel.  

Durante suas primeiras sessões de interrogatório em agosto de 1764, 

Joana Maria menciona que havia viajado para Barcelos11 em 1762 e afirma que 

“todo o mais tempo da sua vida assistiu nesta cidade [Belém], e nele, e na dita 

vila de Barcelos falava com toda a sorte de gente [que] nunca foi presa” (ANTT, 

IL, Processo 2691, fl. 7). Sua declaração levanta questões sobre as circunstâncias 

dessa viagem, com quem teria ido e qual seria seu propósito na vila. Há 

diferentes possibilidades a serem consideradas. Uma hipótese é que Joana 

tenha acompanhado seu antigo senhor, Capitão Antônio Machado Freire, em 

uma viagem, possivelmente a negócios ou como parte do seu posto. Outra 

possibilidade é que Joana tenha sido emprestada ou alugada temporariamente 

a outro senhor ou senhorio que residisse ou tivesse interesses em Barcelos, 

prática comum no sistema escravista, em que cativos eram deslocados para 

atender às necessidades de terceiros. 

Essa mobilidade de Joana também pode estar associada a práticas de 

exploração econômica na região amazônica, como o extrativismo e o comércio 

de especiarias ou bens. Além disso, considerando que Barcelos era um centro 

estratégico para a colonização portuguesa no rio Negro, é plausível que sua 

presença estivesse ligada a funções domésticas, agrícolas ou mesmo a suas 

possíveis habilidades em práticas mágico-religiosas, dependendo da demanda 

de quem a acompanhava. No entanto, o que também chama a atenção é que 

Joana afirma que “nunca foi presa” durante sua estada em Barcelos, sugerindo 

que ela conseguiu navegar, com certa desenvoltura, entre os códigos sociais e 

11 Sede da capitania de São José do Rio Negro criada em 1755 por influência de Francisco Xavier 
de Mendonça Furtado. A capitania visava facilitar a administração dos vastos territórios do 
Estado do Grão-Pará. Inicialmente subordinada a Belém, passou a responder diretamente ao Rio 
de Janeiro em 1805. Correspondia às atuais regiões do Amazonas e Roraima. Ver mais em: 
ARQUIVO NACIONAL. Capitania de São José do Rio Negro. Disponível em: 
http://www.historiacolonial.arquivonacional.gov.br/glossario/index.php/verbetes-de-a-a-z/27-ve
rbetes-inicados-em-r/538-rio-negro-capitania-de-sao-jose-do. Acesso em: 28 jan. 2025. 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
113 

 
 

http://www.historiacolonial.arquivonacional.gov.br/glossario/index.php/verbetes-de-a-a-z/27-verbetes-inicados-em-r/538-rio-negro-capitania-de-sao-jose-do
http://www.historiacolonial.arquivonacional.gov.br/glossario/index.php/verbetes-de-a-a-z/27-verbetes-inicados-em-r/538-rio-negro-capitania-de-sao-jose-do
http://www.historiacolonial.arquivonacional.gov.br/glossario/index.php/verbetes-de-a-a-z/27-verbetes-inicados-em-r/538-rio-negro-capitania-de-sao-jose-do


 

culturais em um ambiente colonial que, embora hostil, não a restringiu 

diretamente naquele momento. Essa passagem levanta uma série de indagações 

sobre sua autonomia relativa, suas interações sociais e as condições específicas 

que a levaram a essa jornada.  

O segundo sujeito em questão é Francisco Vaz de Barros, marido de Joana 

Maria, um homem preto que exercia a função de oficial de ourives, 

demonstrando ser um trabalhador especializado. O que chama a atenção é que 

Francisco era natural do Largo da Feira da Vila do Príncipe, localizado no 

Bispado das Minas Gerais (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 57). Sua trajetória é 

particularmente interessante, pois ele realizou o caminho inverso ao fluxo 

migratório predominante da época, deslocando-se de Minas Gerais, uma região 

reconhecida pela intensa atividade mineradora e pela abundância de ouro, para 

o Grão-Pará. Supõe-se que Francisco tenha aprendido o ofício de ourives na 

região mineira, onde o trabalho com ouro, prata e outros metais preciosos era 

amplamente difundido já que, segundo Furtado (2006), a economia das Minas 

setecentistas não se restringia apenas à extração de ouro, mas também ao 

desenvolvimento de atividades ligadas ao beneficiamento de metais preciosos, 

como a ourivesaria. 

Essa atividade, além de ser altamente valorizada, demandava habilidades 

técnicas específicas que nem todos os trabalhadores possuíam, indicando a 

existência de uma hierarquia econômica e social mesmo entre os trabalhadores 

escravizados ou libertos. Furtado (2006) destaca como a circulação de bens e 

pessoas era fundamental para conectar o interior minerador ao restante da 

colônia. Nesse contexto, é possível que Francisco tenha aproveitado essas redes 

de comércio e mobilidade para se deslocar ao norte do Brasil, levando consigo 

sua expertise. Tal habilidade, relacionada ao trato com metais preciosos como 

ouro e prata, o posicionava como um profissional de prestígio, mesmo dentro de 

uma estrutura colonial que subalternizava negros e mestiços. Essa habilidade 

especializada não apenas evidencia a inserção de Francisco em uma profissão 

 
SOUZA, Juliane. 

114 

 



 

de grande prestígio, mas também reforça a ideia de que ele possuía relativa 

autonomia e mobilidade dentro da estrutura colonial.  

Mais ainda, o Mato Grosso, enquanto área de exploração mineira, estava 

conectado com o Grão-Pará por meio de rotas fluviais pelos rios Madeira, 

Mamoré e Guaporé. Essa conexão norte-centro oeste serviu como meio de 

circulação de bens e pessoas. Vanice Melo (2022) aponta várias expedições 

ocorridas entre Pará e Mato Grosso, como por exemplo as jornadas de Félix, que 

decidiu viajar na companhia de “um escravo de Guiné e um índio”, de Joaquim 

Ferreira Chaves, acompanhado de “dois mulatos seus escravos”, de Vicente de 

Assunção e Manoel de Freitas Machado, que “seguiram pelos rios […] até 

alcançarem o Amazonas e chegarem à cidade de Belém. (Melo, 2022, p. 58).  

Outrossim, o ofício de Franscisco, associado ao trato de ouro, coloca em 

destaque o papel de escravizados negros qualificados nas dinâmicas 

econômicas do período, especialmente em uma região como o Grão-Pará, onde 

tais habilidades eram demandadas. Nesse sentido o trânsito de pessoas será nos 

dois sentidos pois “o mercado de Belém vai assumir papel importante no 

abastecimento de escravizados africanos, para as capitanias do Oeste do 

Estado do Brasil (Mato Grosso e Goiás) quando da criação da Companhia de 

Comércio do Grão Pará e Maranhão” (Silva, 2017, p. 25). 

Nesse fluxo migratório também se encontra o cafuzo Manoel, que 

desempenhou o papel de denunciante no processo contra Joana ao acusá-la de 

ter lavado suas partes íntimas com o objetivo de realizar uma amarração 

amorosa. Manoel, assim como Francisco Vaz de Barros, era escravizado e fazia 

parte do serviço do capitão Antônio Machado Freire. Além disso, era aprendiz de 

ourives com Francisco, o que demonstra a transmissão de habilidades 

especializadas entre escravizados no contexto colonial. Posteriormente, Manoel 

foi vendido para o Mato Grosso (ANTT, IL, Processo 2691, fl. 59), um movimento 

que reflete as dinâmicas de deslocamento de cativos na colônia brasileira.  

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
115 

 
 



 

Essa mobilidade para o Mato Grosso era comum e expressiva já que 

“cerca de um terço dos cativos que a Companhia trouxe ao Pará teria sido 

enviado (pelo rio Madeira-Mamoré ou Tapajós) ao Mato Grosso e de lá 

reenviados pela rota Vila Bela-Cuiabá-Vila Boa de Goiás” (Silva, 2018, p. 30). 

Esse movimento migratório está inserido dentro do contexto de incentivos da 

Coroa portuguesa para incremento da economia, assim não foi só comércio de 

africanos escravizados diretamente da África para Belém que foi estimulado, 

mas também o tráfico interno de escravizados de origem africana de outras 

regiões da colônia, compreendendo esse fluxo como uma continuidade do 

tráfico atlântico. 

A informação de que Manoel foi vendido e de que o capitão Antônio 

Machado Freire já era falecido foi fornecida por Francisco durante seu 

depoimento, revelando um aspecto importante da vida colonial: a mobilidade 

forçada dos escravizados, muitas vezes impulsionada pela partilha de bens 

registrada nos testamentos. Essa prática comum distribuía propriedades, 

incluindo escravizados, entre herdeiros, o que frequentemente resultava em 

deslocamentos forçados para diferentes regiões do Brasil colonial, como Mato 

Grosso, um importante pólo de expansão territorial e econômica. 

Adicionalmente, a venda de Manoel para o Mato Grosso sugere a 

relevância econômica de sua formação como aprendiz de ourives, uma 

habilidade valiosa que poderia aumentar seu preço no mercado de escravizados. 

Isso reflete como a especialização de cativos em ofícios específicos, como a 

ourivesaria, era explorada pelos senhores como um recurso econômico 

estratégico. Também reforça a ideia de que as redes internas de comércio de 

escravizados estavam intrinsecamente ligadas às necessidades econômicas das 

regiões em expansão, como a Amazônia e o Mato Grosso. Isso porque, segundo 

Sampaio (2009), a atividade mercantil no Grão-Pará era bastante relevante já 

que durante o século XVIII, a rota comercial que o conectava ao Mato Grosso, 

via rio Madeira, destacava-se pelo expressivo fluxo de mercadorias de alta 

rentabilidade. Dessa maneira, a autora aponta que os comerciantes paraenses 

 
SOUZA, Juliane. 

116 

 



 

transportavam escravizados africanos, adquiridos com financiamento da 

Companhia de Comércio, e retornavam com ouro e diamantes das minas 

mato-grossenses. O caso de Manoel e de Francis pode exemplificar como essas 

redes internas de mobilidade e redistribuição moldavam as vidas dos 

escravizados, forçando-os a se adaptar a novos ambientes, senhores e contextos 

econômicos, ao mesmo tempo em que perpetuavam a fragmentação de laços 

sociais entre as comunidades negras e mestiças. 

A mobilidade de Joana Maria para Barcelos do Rio Negro pode estar 

diretamente relacionada a uma rede interna de comércio e circulação de 

escravizados, uma prática amplamente difundida no Brasil colonial. Essas redes 

atendiam às necessidades econômicas e sociais das elites locais, especialmente 

nas regiões amazônicas, onde a mão de obra era fundamental para atividades 

extrativistas e agrícolas. Essa hipótese se alinha também aos casos de Francisco 

Vaz de Barros, marido de Joana, e do cafuzo Manoel, aprendiz de ourives, 

evidenciando como a circulação de cativos não era apenas uma questão de 

deslocamento, mas também uma estratégia econômica e social que conectava 

diferentes áreas da América portuguesa. Joana pode ter sido deslocada como 

parte dessas redes para atender a demandas específicas na vila de Barcelos. 

Demonstra-se, a partir disso, a complexidade administrativa do Grão-Pará 

setecentista, acentuada pela criação da Capitania de São José do Rio Negro, 

impôs desafios logísticos que acabaram por forjar espaços de autonomia 

relativa para a população escravizada. A enorme distância entre Belém, sede 

administrativa, e vilas estratégicas como Barcelos — para onde Joana Maria se 

deslocou em 1762 — dificultava um controle institucional onipresente, permitindo 

que o rigor da vigilância inquisitorial e civil fosse mediado pelas contingências 

do território. Nesse cenário de fronteira fluida, a mobilidade interprovincial, 

impulsionada tanto por redes de comércio interno quanto por demandas por 

mão de obra especializada (como exemplificado pela trajetória de seu marido, o 

oficial de ourives Francisco Vaz de Barros), criava brechas onde escravizados 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
117 

 
 



 

navegavam entre diferentes códigos sociais. A demora nas comunicações e a 

precariedade das rotas fluviais não apenas diluíam a eficácia imediata do Santo 

Ofício, mas também favoreciam a consolidação de redes de sociabilidade 

multiétnicas e práticas de resistência velada, nas quais o domínio de saberes 

mágicos e terapêuticos se tornava uma ferramenta vital de sobrevivência e 

negociação frente à autoridade senhorial. 

Da mesma forma, Francisco, um ourives qualificado vindo de Minas 

Gerais, realizou o movimento contrário ao fluxo migratório típico, trazendo suas 

habilidades de uma região mineradora consolidada para o Grão-Pará, onde sua 

expertise no trato com metais preciosos poderia ser amplamente valorizada. Já 

Manoel, aprendiz de Francisco e também pertencente ao serviço do Capitão 

Antônio Machado Freire, teve sua trajetória marcada por deslocamentos 

forçados dentro da colônia, sendo vendido para Mato Grosso, evidenciando 

como essas redes não apenas exploravam as habilidades dos cativos, mas 

também os fragmentavam socialmente. 

Esses casos apontam para dinâmicas complexas de mobilidade e 

exploração, onde as habilidades específicas dos escravizados, como a 

ourivesaria ou os conhecimentos mágicos e religiosos, poderiam ser fatores que 

determinavam seus deslocamentos e sua utilidade para os senhores. A 

circulação de Francisco, Joana e Manoel demonstra como as redes de comércio 

interno de escravizados conectavam regiões distantes, como Minas Gerais, Mato 

Grosso e o Grão-Pará, revelando um sistema econômico integrado, em maior ou 

menor grau, e dependente da exploração de mão de obra especializada e 

multifuncional. A análise dessas trajetórias também permite questionar as 

condições de vida e os desafios enfrentados pelos escravizados deslocados.  

Além disso, destaca-se a autonomia relativa de cativos como Francisco, 

que, apesar de ser escravizado, ocupava uma posição de prestígio em sua 

profissão, e Manoel, cuja habilidade como aprendiz de ourives poderia ter 

aumentado seu valor no mercado interno. Os deslocamentos de Joana, 

 
SOUZA, Juliane. 

118 

 



 

Francisco e Manoel oferecem um panorama mais amplo das dinâmicas 

econômicas e sociais do Brasil colonial, revelando as complexas relações entre 

mobilidade, exploração e especialização dentro do sistema escravista. O 

processo de Joana Maria sugere a existência de redes de circulação e troca de 

informações entre as províncias, oferecendo um vislumbre da agência dos 

escravizados nesse movimento. Esses exemplos ressaltam a importância de 

continuar investigando como essas redes internas moldaram as vidas dos 

escravizados e suas interações com o tecido social e econômico da colônia.  

 

4.4 Presença negra na Amazônia 

A trajetória de Joana Maria, descrita nos registros como “preta crioula” e 

“bem ladina”, fornece um importante exemplo da presença negra na Amazônia 

colonial e das complexas dinâmicas sociais que caracterizaram a região. A 

expressão “bem ladina” indicava sua familiaridade com os códigos culturais e 

sociais da sociedade escravocrata por ser crioula (nascida no Brasil), incluindo o 

domínio da língua portuguesa e sua integração em certos aspectos do cotidiano 

colonial. Isso mostra que Joana estava socialmente e culturalmente adaptada 

aos códigos da sociedade escravista lidando com certa desenvoltura no meio de 

um ambiente hostil a sua presença, segundo Paiva (2017). Contudo, essa 

adaptação não era sinônimo de aceitação ou submissão, mas sim uma 

estratégia de sobrevivência. 

A genealogia de Joana, que revela pais vindos do reino, oferece uma 

janela para compreender o fluxo de pessoas de origem africana entre Portugal e 

o Grão-Pará. Conforme mostrado por Chambouleyron (2024), o reino 

desempenhava um papel duplo no comércio negreiro, funcionando tanto como 

um ponto de entrada quanto de saída de africanos. Embora Lisboa fosse um 

importante porto receptor de escravizados levados da África, a cidade também 

operava como um ponto de redistribuição, de onde indivíduos africanos – 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
119 

 
 



 

escravizados ou libertos – eram enviados para outras partes do império, 

incluindo o Brasil colonial. Essa circulação, no entanto, possuía características 

distintas do comércio negreiro transatlântico “clássico”, conforme apontado por 

Lahon (2011). Enquanto o comércio transatlântico era marcado pelo transporte 

massivo e direto de africanos para as colônias, o movimento entre Portugal e o 

Brasil, especialmente para regiões como o Grão-Pará, muitas vezes envolvia 

escravizados que já haviam passado por algum grau de integração no contexto 

português. Esses indivíduos podiam ser redistribuídos para atender a demandas 

específicas, como o preenchimento de lacunas de mão de obra, a realização de 

trabalhos especializados ou mesmo para atender interesses particulares de 

elites coloniais e metropolitanas. 

O caso dos pais de Joana Maria parece ilustrar esse fenômeno. Vindos de 

Portugal, eles provavelmente foram enviados ao Grão-Pará em resposta a 

interesses econômicos ou sociais, como a crescente necessidade de mão de obra 

na região amazônica. A criação da Companhia Geral do Grão-Pará e Maranhão, 

em 1755, foi um marco nesse processo, pois regularizou e incentivou o tráfico de 

escravizados para a região, especialmente para impulsionar a produção agrícola 

e atender às demandas locais. Embora a Companhia tenha priorizado o tráfico 

direto de africanos para Belém, o movimento de indivíduos vindos de Portugal, 

como os pais de Joana, também fazia parte das estratégias de ocupação e 

exploração da Amazônia.  

Ademais, a presença negra na Amazônia colonial não se limitava ao 

trabalho agrícola ou doméstico. A integração de africanos e seus descendentes 

na sociedade amazônica também se refletia em práticas culturais e religiosas 

que moldaram o cotidiano da região. Mulheres como Joana desempenhavam 

papéis centrais nesse contexto, sendo muitas vezes mediadoras culturais. Suas 

práticas mágico-religiosas, embora estigmatizadas e frequentemente 

associadas à feitiçaria, representavam formas de resistência cultural e espiritual, 

permitindo que esses indivíduos mantivessem suas identidades e criassem 

microespaços de autonomia dentro de uma sociedade altamente hierarquizada.  

 
SOUZA, Juliane. 

120 

 



 

Portanto, os percursos de Joana Maria e a circulação de africanos entre 

Portugal e o Grão-Pará revelam as conexões transatlânticas e intercoloniais que 

marcaram a presença negra na Amazônia. Assim, o processo de Joana Maria 

sugere a existência de redes de circulação e troca de informações entre as 

províncias, oferecendo um vislumbre da agência dos escravizados nesse 

movimento. Esses fluxos não apenas contribuíram para a formação de uma 

sociedade diversificada, mas também demonstram como indivíduos negros, 

mesmo em condições adversas, desempenharam papéis ativos na construção da 

história cultural e social da região. A análise dessas trajetórias é essencial para 

compreender a complexidade das relações sociais e culturais no Brasil colonial, 

particularmente em regiões como o Grão-Pará, onde a presença negra teve um 

impacto profundo e duradouro. 

 

Considerações finais  

Este artigo teve como objetivo divulgar os resultados da análise do 

processo de Joana Maria denunciada à Inquisição durante sua visita a Belém, 

na segunda metade do século XVIII. O objetivo foi analisar aspectos da vida de 

Joana Maria, examinando suas experiências com o propósito de entender sua 

presença na região amazônica a partir de suas práticas mágicas. A proposta foi 

compartilhar os acontecimentos do processo e realizar a sua análise, a fim de 

mostrar as práticas de fuga da violência exercida contra mulheres pelos 

senhores e cônjuge. Além disso, foi possível notar as diversas microesferas de 

poder ora exercidas hierarquicamente do senhor para com sua escravizada e 

ora de maneira inversa do “dominado” para o “dominante’’, que, por intermédio 

da feitiçaria, efetuava uma autoproteção por meio de sortilégios com o fim de 

abrandar corações. A partir desse processo pode-se perceber as relações 

inter-raciais entre mulheres de distintas identidades e lugares sociais, ou melhor, 

de distintas “qualidades”, seja no engenho ou na cidade, seja como livre ou 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
121 

 
 



 

cativa, criando laços de solidariedade e ajuda mútua para garantir mais um dia 

de sobrevivência. 

O caso de Joana Maria, analisado em seu processo inquisitorial, abre um 

campo vasto de possibilidades para futuras pesquisas sobre a sociedade 

colonial do Grão-Pará e seus complexos mecanismos de controle, resistência e 

mobilidade. Sua trajetória aponta para dinâmicas sociais e econômicas que 

transcendem o microcosmo individual e lançam luz sobre temas mais amplos da 

história colonial brasileira. Dessa forma, o estudo do processo de Joana Maria 

não apenas permite reconstruir aspectos da vida de uma mulher negra no 

Grão-Pará colonial, mas também aponta caminhos para investigar temas 

estruturais, como a circulação de cativos, a mestiçagem cultural, o impacto da 

Inquisição na Amazônia, a dinâmica de trabalho especializado, a cultura 

material e o papel das mulheres negras no sistema escravista amazônico. Esses 

temas não apenas enriquecem a historiografia da Amazônia, mas também 

dialogam com questões contemporâneas, reafirmando a relevância da história 

para compreender as desigualdades e as formas de resistência no mundo atual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
SOUZA, Juliane. 

122 

 



 

REFERÊNCIAS 

ANTT, IL, 028, Processo 2691, fl. 65. 

BARBOSA, Benedito Carlos Costa. Em outras margens do atlântico: tráfico 
negreiro para o estado do Maranhão e Grão-Pará (1707-1750). 2009. 152 f. 
Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal do Pará, Instituto de Filosofia e 
Ciências Humanas, Belém, 2009. Programa de Pós-Graduação em História. 

BARBOSA, Keith de Oliveira; GOMES, Flávio. Doenças, morte e escravidão 
africana: perspectivas historiográficas. PIMENTA, Tânia Salgado; GOMES, Flávio 
(Orgs). In: Escravidão, doenças e práticas de cura no Brasil. Rio de Janeiro: 
Outras Letras, 2016, p. 273 - 306. 

BOSCHI, Caio César. Os Leigos e o Poder (Irmandades Leigas e Política 
Colonizadora em Minas Gerais). São Paulo: Ed. Ática, 1986, 

BETHENCOURT, Francisco. História das Inquisições: Portugal, Espanha e 
Itália – séculos XV e XIX. São Paulo: Cia. das Letras, 2000. 

CALAINHO, Daniela Buono. Africanos penitenciados pela Inquisição portuguesa. 
Revista Lusófona de Ciência das Religiões, Ano III, 2004. no 5/6, p. 47-63. 

COELHO, Mauro Cezar; SANTOS, Rafael Rogério do Nascimento. “Monstruoso 
systema (…) intrusa e abusiva jurisdição”: O Diretório dos Índios no discurso dos 
agentes administrativos coloniais (1777-1798). Revista de História, no 168, 2013. 

CUNHA, Juliana da Mata. Vicissitudes de um servidor do Santo Ofício no 
Estado do Grão-Pará (1763-1772). Belém, 2007. 70 p. Monografia (Graduação 
em História), Universidade Federal do Pará, 2007.​ 

CHAMBOULEYRON, Rafael. Escravos do Atlântico Equatorial: tráfico negreiro 
para o Estado do Maranhão e Pará (século XVII e início do século XVIII). 
Revista Brasileira de História, vol. 26, no 52 (2006), p. 79-114. 

CHAMBOULEYRON, Rafael. Tráfico em fragmentos. Comércio de escravizados 
nos registros de saída da alfândega da Casa da Índia. Revistas de fontes, v. 11, 
p. 1-15, 2024. 

DELUMEAU, Jean. História do medo no ocidente, 1300-1800: uma cidade 
sitiada. Tradução de Maria Lucia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 
2009. 

FERREIRA, Jhon Lenon. Bolsa de mandinga, proteção e perigo em Jacobina: três 
homens negros nas garras da Inquisição portuguesa (1745-1756). Revista 
Eletrônica Discente do Curso de História – UFAM, volume 4, número 1, ano 4, 
2020, p. 216 - 237. 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
123 

 
 



 

FURTADO, Júnia Ferreira. Homens de negócio: a interiorização da metrópole e 
do comércio nas Minas setecentistas. São Paulo: Hucitec, 2006. 

GINZBURG, Carlo. O Queijo e Os Vermes. São Paulo: Companhia das Letras, 
1987. 

GINZBURG, Carlo. Sinais: raízes de um paradigma indiciário. In: GINZBURG, 
Carlo. Mitos, emblemas, sinais: morfologia e história. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1989. p. 143-179. 

HAWTHORNE, Walter. From Africa to Brazil: Culture, Identity, and an Atlantic 
Slave Trade, 1600–1830. Cambridge: Cambridge University Press, 2010. 

HENRY, Anaiza Vergolino; FIGUEIREDO, Arthur Napoleão. A Presença Africana 
na Amazônia Colonial: uma notícia histórica. Arquivo Público do Estado do 
Pará, Belém, 1990. 

IVO, Isnara Pereira. Seria a cor, a qualidade, a condição ou o fenótipo? Uma 
proposta de revisão dos critérios de distinção, classificação e hierarquização nas 
sociedades ibero-americanas. In: IVO, Isnara Pereira; PAIVA, Eduardo França 
(Org.) Dinâmicas de mestiçagens no mundo moderno: sociedade, culturas e 
trabalho. Vitória da Conquista: Edições UESB, 2016, p. 19 - 44.​  

LAHON, Didier. “Eles vão, eles vêm. Escravos e libertos negros entre Lisboa e o 
Grão-Pará e Maranhão (séc. XVII-XIX)”. Revista Estudos Amazônicos, VI-1 
(2011), p. 70-99. 

LAPA, J. R. A. Livro da visitação do Santo Ofício da Inquisição ao Estado do 
Grão Pará (1763-1769). Petrópolis: Vozes, 1978. 

LIMA, Monique Marques Nogueira. Entre o chicote e a fogueira: escravidão e 
Inquisição portuguesa nos séculos XVII e XVIII. 2021. (Doutorado em 
História) - Faculdade Ciências Humanas e Sociais, Universidade Estadual 
Paulista Júlio de Mesquita Filho Franca, 2021. 

MATTOS, Yllan de. A última Inquisição: os meios de ação e funcionamento da 
inquisição no Grão-Pará pombalino (1763-1769). 2009. 233 f. Dissertação 
(Mestrado em História) - Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2009. 

MAXWELL, Kenneth. Marquês de Pombal: paradoxo do Iluminismo. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1996.  

OLIVEIRA, Maria Olindina Andrade de. Olhares inquisitoriais na Amazônia 
portuguesa: o Tribunal do Santo Ofício e o disciplinamento dos costumes 
(XVII-XVIII). 2010. 154 f. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade 
Federal do Amazonas, Manaus, 2010. 

PAIVA, Eduardo França. Senhores “pretos”, filhos “crioulos”, escravos “negros”: 
por uma problematização histórica da “qualidade”, da “cor” e das dinâmicas de 
mestiçagens na Ibero-América. In: IVO, Isnara Pereira; PAIVA, Eduardo França 

 
SOUZA, Juliane. 

124 

 



 

(Org.) Dinâmicas de mestiçagens no mundo moderno: sociedade, culturas e 
trabalho. Vitória da Conquista: Edições UESB, 2016, p. 45 - 70. 

PAIVA, Eduardo. Dar nome ao novo: uma história lexical das Américas 
portuguesa e espanhola, entre os séculos XVI e XVIII (as dinâmicas de 
mestiçagem e o mundo do trabalho). 1a ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2017, 415p. 

RIBEIRO, Bruno Fernando Silva Matos. A Inquisição no espelho: A 
representação do Santo Ofício português pelos inquisidores (1605-1643). 
2021. 140 f. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal Rural do 
Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. 

SAMPAIO, Patrícia M. Moraes. Amazônia: fronteiras, identidades e história. 
Ciência e Cultura, v. 61, p. 26-29, 2009. 

SILVA, Arthur Narciso Bulcão da. Magia e Inquisição: O “Mundo Mágico” do 
Grão-Pará e Maranhão (1763-1769). 2016. 101 f. Dissertação (Mestrado em 
História) - Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2016. 

SILVA, Marley Antonia Silva da. Da costa do Grão-Pará ao sertão do Brasil: 
tráfico de escravizados entre Belém, Mato Grosso e Goiás. Revista Historiar, [S. 
l.], v. 10, n. 18, 2018, p. 24 - 37. Disponível em: 
//historiar.uvanet.br/index.php/1/article/view/298. Acesso em: 02 de fev. de 
2025.​  

SILVA, Marley Antônia Silva da; BARBOSA, Benedito Carlos Costa. A ‘cidade 
enegrecida’: escravizados na Belém do Grão-Pará colonial. Revista de Estudios 
Brasileños, vol. 7, no 14 (2020). 

SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçaria e 
religiosidade popular no Brasil colonial. São Paulo: Companhia das Letras, 
2009, 542p. 

VIEIRA JUNIOR, Antonio Otaviano; MARTINS, Roberta Sauaia. Epidemia de 
sarampo e trabalho escravo no Grão-Pará (1748-1778). Revista Brasileira de 
Estudos de População, Rio de Janeiro, v. 32, n. 2, p. 293-311, 2015; 

 

Recebido em: 22/03/2025  
Aprovado em: 12/11/2025 

 

 

 

 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp.  84-125, 2025. PET História UFPR 

 
125 

 
 

http://historiar.uvanet.br/index.php/1/article/view/298

