
1 

“Integralismo é obra de Deus!”: o discurso católico no 
recrutamento de militantes do integralismo piauiense 

(1933-1935) 

“Integralism is the creation of God!”: the Catholic discourse in the 
recruitment of integralist militants in Piauí (1933-1935) 

 Thiago Silva de Sousa 
 

 
RESUMO: O presente artigo tem como proposta identificar e avaliar como a Ação 

Integralista do Piauí (AIB-PI) utilizou conceitos do discurso católico, que vicejava durante 

a década de 1930, para convocar seus militantes no estado. Para o empreender essa 

pesquisa, foi analisada essencialmente o jornal A Liberdade, mídia impressa integralista 

do estado do Piauí. O balizamento teórico é produzido a partir das relações entre Religião 

e Política como categorias históricas de análise. Trabalha-se a propaganda fascista partir 

do texto de Adorno (2018). Também articulamos, neste artigo, a leitura sobre a ideia de 

nacionalidade da direita da década de 30, feita por Beired (2007), e a conceituação de 

fascismo realizada por Paxton (2023). 
Palavras-chaves: Integralismo; Integralismo no Piauí; Jornal A Liberdade; Catolicismo. 

 

Abstract: The purpose of this article is to identify and examine how the Ação Integralista 

do Piauí (AIB-PI) used concepts from the Catholic discourse that existed during the 1930s 

to mobilize its militants in the state. In conducting this research, the newspaper A 

Liberdade, the integralist media in the state of Piauí, was analyzed. The theory is based 

on the relationship between religion and politics as historical categories of analysis. 

Working on fascist propaganda from the text by Adorno (2018). We also articulate in this 

article Beired's (2007) reading of the nationality brazilian of the right in the 1930s and 

Paxton's (2023) conceptualization of fascism. 

Keywords: Integralism; Integralism in Piauí; A Liberdade newspaper; Catholicism. 

 

Introdução 

Este trabalho tem como tema o discurso católico presente no recrutamento de 

militantes para a Ação Integralista no Piauí. O objetivo é explorar como os membros da 

Ação Integralista no estado utilizaram a religiosidade como uma forma de justificar a 

adesão ao movimento e a adoção da ideologia, vista como única portadora dos valores 

cristãos em um contexto de disputas pelos rumos da nação. Para a realização desta 

pesquisa, utilizamos como fonte o jornal A Liberdade, imprensa oficial do integralismo 

no Piauí, que serviu como meio de manifestação pública dos integralistas piauienses. 

Com seu lema “Deus, Pátria e Família”, o integralismo reverbera fortemente na 

consciência ideológica e discursiva do espectro da direita brasileira até os dias atuais. A 

defesa dos valores morais da fé cristã, da família tradicional e da pátria 一 vista como 



2 

ameaçada por forças internacionais 一 constitui a base dos partidos desse espectro. 

Essas crenças são dotadas de um teor espiritualista, e é em torno das religiões que 

muitos movimentos de direita surgem, como é o caso do bolsonarismo, maior expoente 

da extrema direita nos últimos anos. É importante salientar que a direita é um espectro 

político amplo e heterogêneo. Adotaremos o uso de extrema-direita baseada na distinção 

realizada por Norberto Bobbio (2011), onde postula a diferenciação baseada no método 

e na concepção de igualdade. Em suma, os critérios principais que definem a 

diferenciação de direita e esquerda, em todos os seus espectros, é como esses lidam 

com a ideia de “igualdade”.  

Dentro dessa primeira díade é preciso colocar uma segunda diferenciação para 

percebemos a heterogeneidade desses movimentos durante o percurso histórico: 

extremistas e moderados. Para Bobbio (2011), a diferença entre esses aspectos não é o 

apelo ideológico, mas a metodologia para alcançar tal objetivo. Assim, extremistas 一 

tanto de esquerda, quanto direita 一 tendem a defender e adotar métodos autoritários e 

antidemocráticos para alcançar os objetivos dentro do seu espectro político. Portanto, 

mesmo que os partidos de extrema-direita não sejam unívocos, compartilham entre si a 

noção de autoritarismo, antidemocracia e a defesa de desigualdades naturais entre os 

indivíduos. Dessa forma, o integralismo, assim como os fascismos globais da década de 

1930, são facilmente acoplados no campo da extrema-direita.  

Em nosso contexto atual, as ligações entre religião e política na estrutura política 

nacional permanecem dialéticas no campo das direitas, em especial aos grupos do 

espectro extremista, onde a religiosidade popular alimenta e é alimentada pela política. 

Iniciaremos esta pesquisa demonstrando a importância dessas duas categorias para os 

estudos históricos e quais vínculos podem ser estabelecidos entre elas. Após analisar 

como elas dialogam e foram articuladas na pesquisa profissional de história, 

abordaremos a relevância dessas conexões para desenvolvimento do fascismo como um 

fenômeno político global, evidenciando que a mistura entre religião e política foi 

essencial para o discurso dele em ambos os lados do Atlântico. Em sequência, 

exploraremos o contexto intelectual vivenciado no Brasil pelos integralistas e como a 

religiosidade brasileira esteve no esteio da formação desse partido. Por fim, 

analisaremos o discurso de recrutamento dos integralistas no Piauí e a forma como eles 

utilizaram a religiosidade católica em sua estratégia. 

Aproximações entre Religião e Política na historiografia 

Em seu texto, A Religião: Antropologia Religiosa, o pesquisador Alphonse Dupront 



3 

relata que a construção mitológica e a imaginação do sobrenatural religioso advêm de 

uma condição humana de "busca de imortalidade, quer dizer, de sua vontade animal e 

espiritual de conquistar o ser” (Dupront, 1976, p. 104). Ao entendermos essa conquista 

como o controle de si e de seus iguais, nada mais é do que a própria política, pois, como 

afirma René Rémond (2003): “só é política a relação com o poder na sociedade global: 

aquela que constitui a totalidade dos indivíduos que habitam um espaço delimitado por 

fronteiras que chamamos precisamente de políticas” (2003, p. 144). Em meados do 

século XIX, Karl Marx (2010) discutia as relações entre a emancipação 

política/emancipação humana e a formatação do Estado Liberal que se originava na 

religião como base política e social. Ao debater a questão judaica na Alemanha, o filósofo 

reconhecia como essas categorias estavam entrelaçadas na formação do Estado das 

sociedades modernas. 

Os estudos das religiões pelas ciências humanas foram iniciados pelo 

positivismo no século XIX. No decorrer dessas análises, novas disciplinas surgiram, entre 

elas a “sociologia das religiões” e as “ciências das religiões” ou “ciências comparadas 

das religiões”. Jacqueline Hermann (1997, p. 45) explica que a primeira “inseriu suas 

preocupações com o fenômeno religioso na busca de leis gerais do funcionamento da 

sociedade”. Ou seja, os sociólogos da religião queriam encontrar características gerais 

que estariam presentes em todas as formações religiosas, ignorando, por assim dizer, 

as individualidades e especificidades locais. Em contrapartida, as “ciências das religiões” 

abordavam “a origem das religiões, de um lado, e a essência da vida e do homem 

religioso, do outro” (Hermann, 1997, p. 457). Dessa maneira, colocavam em um mesmo 

patamar de significado práticas religiosas de diferentes grupos culturais, sem atentar 

para o fato de que poderiam possuir distintas definições para os grupos que as 

vivenciavam. 

Em meio a esse universo 一 de noções científicas sobre as religiões e a 

reformulação que a disciplina histórica passava nas primeiras décadas do século 

passado 一  é que o campo da “história das religiões” se delimitou. Para o autor francês 

Dominique Julia (1976, p. 110), a estruturação desse campo “situa-se hoje na 

confluência de três movimentos cujo caráter estanque era assegurado na 

heterogeneidade de seus pressupostos”. Os movimentos apontados são os da história 

das doutrinas religiosas, sociologia religiosa e história econômica e social; uma 

intersecção que levou o “historiador das sociedades a lugares até então desconhecidos” 

(Julia, 1976, p. 112). Nesse cosmo de novos campos temáticos é que os vínculos entre 



4 

religião e política começam a ser percebidos pelo olhar historiográfico, especialmente 

nas transformações ocorridas com a Nova História Política1 na segunda metade do 

século passado, onde “as forças religiosas são levadas em consideração como fator de 

explicação política em numerosos domínios”(Coutrot, 2003, p. 331). 

Uma das questões presentes no arcabouço dos estudos sobre essa relação é: 

“como a filiação a uma Igreja modela as atitudes políticas dos cristãos?”(Coutrot, 2003, 

p. 335). Ou seja, como a crença religiosa individual e sua afeição por um modelo 

teológico podem influenciar ou determinar as suas ações políticas individuais e de 

grupos? Parafraseamos essa indagação para um plano discursivo: como o discurso 

religioso foi importante para legitimar e seduzir as massas para as hostes dos fascismos 

da década de 1930? 

Fascismos: religião e política 

O conceito de fascismo é um dos temas mais discutidos na academia. No debate 

historiográfico, por vezes, ele é entendido como sendo restrito ao espaço europeu; por 

vezes, é conceituado com referência unicamente ao regime italiano liderado por Benito 

Mussolini; em outras ocasiões, como um fenômeno mundial que deu margem ao 

desenvolvimento de partidos e organizações em vários continentes. Sobre esta última 

acepção, Edda Saccomani (1998, p. 166) afirma que: 

O termo fascismo assumiu contornos tão indefinidos, que se tornou difícil sua 

utilização com propósitos científicos. Por isso, vem-se acentuando cada vez 

mais a tendência de restringir seu uso apenas ao Fascismo histórico, cuja 

história se desenrola na Europa entre os anos 1919 e 1945 e que está 

essencial e especificamente representado no fascismo italiano e no nacional-

socialismo alemão. 

Em contrapartida, o pesquisador brasileiro Rafael Athaides, aponta que esse diagnóstico 

revelou-se impreciso, uma vez que a perspectiva que coloca o fascismo como “um 

fenômeno político teoricamente autônomo e extensível a movimentos semelhantes, que 

nasceram sob determinadas condições, espalhados pelos mais diferentes países” 

(Athaides, 2014, p. 1308), tem ganhado maior destaque no universo acadêmico. Esses 

trabalhos partem de estudos comparativos entre o fascismo italiano-alemão e outras 

organizações e regimes dispostos na Europa e fora dela. Tais fenômenos deram origem 

 
1  Originada principalmente nas décadas de 1960-1970, a Nova História Política se opunha ao modo 

tradicional de produção da história do político, que focava nos grandes nomes, biografias e grandes 

acontecimentos; propondo uma abertura do escopo das pesquisas do campo político, incluindo estruturas 

sociais, culturais e econômicas. 

 



5 

ao conceito de “fascismos genéricos”, entendidos como movimentos de extrema-direita 

espalhados pelo globo e que possuem relações institucionais, ideológicas ou 

inspiracionais nos fascismos europeus. 

Essas abordagens têm levado pesquisadores a analisar o fascismo por uma ótica 

menos fronteiriça, entendendo que as questões endógenas aos Estados nacionais, onde 

os movimentos fascistas se originaram, por vezes não são suficientes para compreender 

todas as facetas desse fenômeno. Na esteira dessas novas abordagens do fascismo, os 

pesquisadores começaram a elencar as características transnacionais de seus 

movimentos, buscando identificar redes de cooperação entre esses grupos de distintas 

nacionalidades. Segundo os pesquisadores Matteo Albanese e Pablo Del Hierro, “o 

fascismo, como ideologia, é transnacional por natureza” (apud Martins, 2018, p. 57) 

(tradução nossa). 

Essa ótica transnacional nos permite examinar o fascismo em termos de contatos 

e influências entre movimentos oriundos de diversos países. Ao reconhecer, nesses 

partidos, o caráter dinâmico de suas formações 一 a partir de interações e contatos que 

eles estabelecem entre si 一, podemos perceber que a formação ideológica de um 

partido específico absorve ou refrata elementos ideológicos presentes em movimentos 

globais, reinterpretando-os para que façam sentido no contexto político do local em que 

está inserido. 

Ao abordar essa concepção sob a análise de partidos fascistas globais da década 

de 30, podemos encontrar diversos exemplos em que o catolicismo foi operacionalizado 

como elemento central da organização de um partido fascista. Casos como a Eslováquia, 

quando foi liderada por Monsenhor Tiso (1939), e Áustria, quando foi governada por 

Dollfuss (1932-1934), foram identificados por João Bernardo (2022) como “fascismos 

clericais”, movimentos fascistas nos quais a presença do próprio clero foi intensa. Outro 

exemplo relevante é a Guarda de Ferro - também conhecida como Legião do Arcanjo 

Miguel - na Romênia, onde seus membros se autodeclararam responsáveis por extirpar 

o mal do mundo. Eles se viam como herdeiros da batalha do Arcanjo contra o mal2. 

Analisando o discurso político da direita, o pesquisador Furio Jesi (2021), 

apresenta a Guarda de Ferro como “um movimento tradicionalista que se declara 

cristianíssimo, protegido por um arcanjo, e sua religião da morte também é mística da 

 
2  Na mitologia bíblica-cristã o arcanjo Miguel é descrito como o príncipe do exército de Deus e 

responsável por expulsar Lúcifer do paraíso.  

 



6 

culpa necessária: deve-se matar o adversário político e o judeu que foi deicida, bem como 

o assassino ou sanguessuga do povo romeno” (Jesi, 2021, pos. 789, ebook kindle). A 

Guarda de Ferro incorpora em sua violência uma interpretação própria do catolicismo. 

Assim, “o ato religioso, dos fundamentos e articulações mitológicas, é antes de tudo, o 

assassinato de judeus” (Jesi, 2021, pos. 1000, ebook kindle ). 

Podemos perceber como a Igreja Católica atuou no fomento e na 

institucionalização dos fascismos genéricos em alguns locais. É partindo dessa análise 

que João Bernardo (2022) assinala a “Igreja” como um dos eixos3 nos quais os partidos 

fascistas baseiam-se. Para ele, o papado de Leão XIII (1810-1903), no fim do século XIX, 

havia traçado um plano de reformas institucionais que permitiriam essa associação entre 

católicos e fascistas, “antes ainda de terem começado a delinear-se os primeiros 

esboços do fascismo, já a igreja católica efetuara remodelações institucionais que, no 

futuro, a tornariam apta a aceitar a colaboração dos partidos, das milícias e dos 

sindicatos fascistas” (Bernardo, 2022, p. 110). 

Algo similar é apresentado por Robert Paxton (2023) em sua obra Anatomia do 

fascismo. Para o pesquisador estadunidense, o “fascismo se tornara concebível já antes 

de 1914. Mas ele ainda não era factível em termos práticos, até que a grande guerra 

jogou a Europa em uma nova era. A ‘época do fascismo’” (Paxton, 2023, n.p.). Ou seja, 

as condições que deram origem ao fascismo estavam postas no contexto político, 

cultural e social europeu desde antes da guerra, mas somente após 1918 sua 

operacionalização para o recrutamento das massas foi possível, “a experiência da 

primeira Grande Guerra foi a mais decisiva das precondições imediatas do fascismo” 

(Paxton, 2023, n.p.). 

Isso porque a Grande Guerra impactou significativamente o comportamento 

social dos indivíduos: “o século XX trouxe consigo novas formas de angústias, para as 

quais o fascismo não tardou em prometer remédios” (Paxton, 2023, n.p.). Essas 

respostas foram muitas e para medos e angústias diferentes; cada país, cada Estado, 

cada localidade onde desenvolveu-se uma organização fascista possuía particularidades 

específicas que impulsionaram suas respostas. Por isso que para Paxton (2023) o 

fascismo se desenvolveu como uma forma de comportamento político localizado: 

Cada movimento nacional fascista, portanto, dá expressão plena a seu próprio 

particularismo cultural. Diferentemente de outros “ismos”, não é um produto 

de exportação. [...] Os movimentos que deliberadamente se denominavam 

 
3  Os outros eixos no qual o fascismo se fundamenta são: a) Partidos e milícias; b) Milícias e sindicatos; 

c) Exército. 



7 

fascistas, ou usavam Mussolini como modelo, existiram em todos os países 

ocidentais após a Primeira Grande Guerra e, em alguns casos, também fora do 

mundo ocidental (Paxton, 2023, n.p.). 

Theodor Adorno define que a natureza da propaganda fascista é psicológica e 

centra-se na composição do líder como um ideal para a identificação dos sujeitos. Para 

Adorno, com base na teoria de Freud4, a propaganda fascista realoca o “grande homem 

comum” e sugere, por meio da coletivização, o fomento de sua identidade narcisíca: “o 

ganho narcisista fornecido pela propaganda fascista é óbvio. Ela sugere continuamente, 

e às vezes de maneiras bastante maliciosas, que o seguidor, simplesmente por pertencer 

ao in-group, é superior, melhor e mais puro que aqueles que estão excluídos” (Adorno, 

2018, n.p.). 

Em certo momento, Adorno utiliza a religião para explicar o funcionamento da 

propaganda fascista. Para ele, a propaganda consegue introduzir em uma sociedade 

uma concepção de superioridade, em contraponto àqueles que não a praticam. 

Uma religião, mesmo se se qualifica como religião do amor, deve ser dura e 

desamorosa para com aqueles que não pertencem a ela. Fundamentalmente, 

de fato, toda religião é do mesmo modo uma religião de amor para todos 

aqueles a quem abraça; enquanto são naturais a toda religião a crueldade e a 

intolerância em relação àqueles que não pertencem a ela (Adorno, 2018, n.p.). 

Ao abordar a propaganda fascista com esses termos, Adorno elenca que ela tem 

uma função psicológica muito efetiva, pois oferece à sua audiência, marcada pelo 

extremo sofrimento da guerra, não uma superação de suas condições materiais, mas 

uma válvula de escape para sentimentos, marcada pela violência contra grupos 

sentenciados como inimigos. 

A propaganda fascista tem apenas de reproduzir a mentalidade existente para 

seus próprios propósitos – não precisa induzir uma mudança –, e a repetição 

compulsiva, que é uma de suas características primárias, estará de acordo com 

a necessidade dessa reprodução contínua. Ela se apoia absolutamente na 

estrutura total tanto quanto em cada traço particular do caráter autoritário, que 

é, ele mesmo, produto de uma internalização dos aspectos irracionais da 

sociedade moderna. Sob as condições prevalecentes, a irracionalidade da 

propaganda fascista se torna racional no sentido da economia pulsional. Pois, 

se o status quo é tomado como algo aceito e petrificado, é necessário um 

esforço muito maior para se ver através dele do que para se ajustar a ele e 

obter pelo menos alguma satisfação por meio da identificação com o existente 

– o núcleo da propaganda fascista 

A religiosidade usual dos discursos fascistas marcava uma forma de comunicação 

baseada na condução de uma identificação da sociedade com os objetivos ideológicos 

 
4  Adorno utiliza como base de seu artigo a obra Psicologia das massas e a  análise do Eu de Sigmund 

Freud, publicado em 1922.  

 



8 

dos partidos e movimentos fascistas. Ao declararem-se defensores da moralidade e dos 

valores cristãos, ao mesmo tempo em que brandiam uma permissividade da violência 

para a manutenção desses valores, a propaganda permitia aos indivíduos a pulsão 

violenta de sua posição oprimida, em acordo com um inconsciente permeado de 

limitações morais. 

Como aponta João Bernardo: “cada fascismo não se limitava a copiar alguns 

aspectos dos outros, mas trazia formas novas, organizativas e ideológicas, que 

acrescentavam à série” (2022, p. 84). Utilizando essa concepção, podemos apontar que 

o uso da religiosidade nos discursos dos partidos fascistas estava ligado a como cada 

contexto local vivenciava e abordava esse tema em seus discursos. Percebendo também 

a relação de uma intelectualidade fascista local e o grau de adoção aos preceitos 

religiosos. Quentin Skinner explora por meio de uma metodologia contextualista, a 

necessidade de “situar os escritos no seu devido contexto intelectual e discursivo, 

atentando-se para o fato de que os atores os produziram de acordo com as motivações 

específicas de seu tempo” (Santana, 2016, p. 303). Em entrevista, o próprio Skinner 

apresenta sua proposta assim: 

Quando estudo as convenções linguísticas, crenças e práticas, minha 

preocupação é entender textos individuais. [...] procuro identificar os contextos 

que dão sentido ao texto, ou seja, quais são suas fontes, que noções quer 

desacreditar, satirizar ou repudiar, que visões pretende avançar, quem quer 

criticar, etc. Isso certamente me leva a um mundo mental, mas a um mundo 

que é muito particular, muito específico da teoria política do renascimento. 

Pode-se dizer que meu interesse fundamental é pelos atos linguísticos, pelos 

contextos linguísticos e pela intertextualidade. Todo meu trabalho é 

intertextual, isto é, trata de saber como e até que ponto o entendimento de um 

texto pressupõe o entendimento de sua relação com outros textos (Skinner, 

2017, p. 368). 

Tendo essa noção em perspectiva, antes de iniciarmos a análise específica dos 

discursos de imprensa integralista no Piauí, vamos elaborar, modestamente, o quadro 

teórico e linguístico da religião católica nos discursos e ideologia do movimento 

integralista. 

Contexto intelectual católico e a ação dos integralistas 

Nos primeiros anos da década de 1930, o Brasil foi um palco conturbado. No 

âmbito político, ocorreu um golpe de estado, a instituição da política dos interventores 

一 que impactou fortemente a disposição dos poderes regionais 一, o fortalecimento 

sindical e o crescimento do partido comunista, fundado em 1922. No setor econômico, 



9 

outros problemas: a crise de 1929 havia imposto um cenário difícil. O setor cafeeiro, 

principal produto de exportação nacional, passava por uma crise. Nesse contexto, a 

dívida externa alcançou níveis alarmantes. Enquanto havia o aumento da população 

urbana, e o aumento da taxa de desemprego. 

No âmbito religioso, a Igreja Católica começava a participar do debate público 

mais intensamente. Oriunda de um período imperial em que o regime do padroado5 

vigorava, passando pelo processo de secularização republicano, as relações entre Igreja 

Católica e Estado são restabelecidas no governo provisório de Getúlio Vargas e diversas 

decisões são tomadas para ancorar essa nova fase do relacionamento entre Estado 

brasileiro e Igreja Católica: o aumento do espaço do ensino religioso nos currículos 

escolares, o financiamento público de instituições educacionais e hospitais mantidos 

pela Igreja, a valoração do casamento religioso para fins civis e a própria proibição do 

divórcio são alguns exemplos. Para Boris Fausto (2006, p. 56), essa relação foi marcada 

pela conveniência: 

Getúlio percebe a importância da igreja como garantia simbólica da ordem e 

como instituição capaz de atrair setores que não estavam sob a sua influência; 

A igreja, por sua vez, percebeu também que, apoiando o governo, poderia 

alcançar, ao menos em parte, os objetivos de sua missão pastoral. 

Vargas se aproximava do catolicismo brasileiro para garantir sua entrada em 

alguns grupos, enquanto isso, trazia em seu discurso o debate da nacionalidade católica, 

o que de certa maneira era fustigado pelo campo intelectual brasileiro que se debruçava 

sobre a temática da identidade nacional. “Intelectuais dos mais diversos matizes 

culturais e políticos irão se engajar, direta ou indiretamente, em um projeto difuso e 

múltiplo de construção da nação brasileira” (Mueller, 2015, p. 263). 

Nesse quadro, de um lado o catolicismo ganhando agenda e espaço no governo 

e do outro a intelectualidade sendo chamada a exercer uma definição da nação, houve 

uma formatação de um grupo de intelectuais católicos, Fausto (2006) os chama de 

intelligentsia católica. Ou seja: 

A Igreja se fortaleceu frente à sociedade e reforçou seu papel de organizadora, 

disciplinadora e condutora do sentido da história; [...] Os intelectuais católicos 

irão agir em ambas as frentes, estabelecendo uma mediação entre os dois 

poderes e com a sociedade (Mueller, 2015, p. 268). 

 
5  Funcionando no período colonial e imperial brasileiro, o regime do padroado submetia a Igreja Católica 

à autoridade real, que tinha poder soberano inclusive nas escolhas de párocos e outros temas.  
 



10 

Uma das características fundamentais do contexto intelectual daquele momento, 

era a influência da religião na ação intelectual com objetivo de ingerir a posição política 

dos cidadãos católicos que privilegiavam a “ação política mediada por seus intelectuais” 

(Mueller, 2015, p. 269). Despontam naquela conjuntura diversos nomes e órgãos aliados 

a essa intelectualidade católica. Podemos citar o carioca Jackson Figueiredo como um 

dos primeiros nomes a dar consistência e visibilidade a essa intelligentsia católica. 

Fundador do Centro Dom Vital, um dos mais importantes centros de produção 

intelectual católica do século passado, o intelectual era um “católico ardoroso, 

contrarrevolucionário e combatente, defensor intransigente da ordem e da autoridade e 

nacionalista radical, Jackson encarna, sobretudo, o espírito do catolicismo 

ultramontano” (Trindade, 1979, p. 33). Naquela conjuntura o debate da direita 

nacionalista não era homogêneo e estava fragmentado em algumas correntes, entre elas 

os católicos e os integralistas. José Luis Beired (2007) discute a composição da direita 

nacionalista neste contexto e aponta que “Jackson de Figueiredo definia o catolicismo 

como a principal base da tradição cultural brasileira, a pedra angular de uma 

nacionalidade que só poderia ser reabilitada da dissolução por meio de uma ‘revolução 

espiritual’” (Beired, 2007, p. 128). 

A visão de Figueiredo, e de seu sucessor Alceu Amoroso Lima 一 também 

conhecido como Tristão de Ataíde 一, figurou entre o setor intelectual católico que 

sintetizava uma crítica que entendia o problema nacional como produto da separação do 

Estado e do catolicismo popular. Esse ponto serviu de afluência entre os católicos e os 

integralistas. O líder da Ação Integralista Brasileira (AIB), Plínio Salgado, compreendia a 

necessidade de uma revolução espiritual contrária ao materialismo que, em sua visão, 

havia sido implantado no Brasil pela República. 

Nesse sentido, urgia a união dos católicos para lutar pela reconciliação do 

Estado com a religião, opondo uma ‘revolução espiritual’ à ‘revolução 

materialista’ que varria o mundo contemporâneo. A percepção de que em 

última instância o problema brasileiro consistia na luta entre materialismo e 

espiritualismo unia os integralistas e os católicos (Beired, 2007, p. 137). 

A AIB foi pensada após um encontro rápido entre Plínio Salgado e Benito 

Mussolini. Inspirado a replicar no Brasil um partido semelhante, uma das primeiras ações 

do intelectual paulista em solo brasileiro foi a organização da Sociedade de Estudos 

Políticos (SEP) que “buscava organizar um grupo que pudesse discutir um novo 

movimento político, tendo como princípio um forte nacionalismo conservador e 

revolucionário” (Gonçalves; Caldeira Neto, 2020, p. 13). Em seu entorno, a SEP 



11 

congregava múltiplos partidos que orbitavam o espectro da direita dos anos 1920-1930; 

movimentos como a Ação Social Brasileira6, Legião Cearense do Trabalho7 e a Ação 

Imperial Patrianovista Brasileira8 (AIPB) fizeram parte desse projeto intelectual e foram 

diretamente influenciados pelo pensamento católico de Jackson Figueiredo.  

Em maio de 1932, dentro de uma reunião da SEP, Salgado propôs a Ação 

Integralista Brasileira (AIB), que visava efetivar os projetos de nação debatidos no 

movimento intelectual, “a associação religiosa e política com a imagem de uma 

concepção nacionalista para o Brasil foi o elemento central para a formação do 

integralismo” (Gonçalves, 2018, p. 86). Dessa forma, podemos perceber que, liderados 

por Plínio Salgado, o integralismo surge da união de grupos católicos em defesa de um 

projeto nacional de cunho fascista. A ação integralista entrou em pauta em um contexto 

de ativos intelectuais católicos que lutavam por uma nacionalidade inscrita na 

cristandade, um Estado conservador, autoritário, que foi resumido no lema integralista 

“Deus, Pátria e Família”. 

A alta cúpula eclesiástica não via com bons olhos uma associação política direta, 

como explica Helena Mueller (2015), em caso de derrotas eleitorais a própria Igreja 

Católica poderia sair enfraquecida diante da população e da classe política vencedora, 

mas também se fazia mister orientar os fiéis em seu voto. Oara isso os intelectuais 

católicos organizaram a Liga Eleitoral Católica (LEC) numa forma oficial de demonstrar à 

sociedade quais eram os políticos aliados a esse grupo. 

Tristão de Ataíde, ou Alceu de Amoroso Lima, indicava ao laicato católico que não 

estivesse envolvido diretamente na estrutura da Ação Católica a associação ao 

integralismo. Apesar disso, Em suas palavras, ele afirmava: “...se há realmente vocação 

política, confesso que não vejo outro partido que possa, como a Ação Integralista 

Brasileira, satisfazer tão completamente as exigências de uma consciência católica, que 

se tenha libertado dos preconceitos liberais” (Ataíde apud Salgado, 1950, p. 31). 

Como partido, a AIB era vista por Tristão de Ataíde como “o único entre os de 

 
6“A Ação Social Brasileira foi o primeiro movimento a ser criado no Brasil com a proposta de organização 

de um partido nacional fascista. No entanto, não alcançou sucesso algum, por querer implantar uma 

política essencialmente fascista, baseada no caso italiano, sem levar em consideração as especificidades 

culturais brasileiras” (Gonçalves, 2018, p.88).  

7“A legião cearense do trabalho" foi um grupo fundado no Ceará por Severino Sombra, um seguidor das 

idéias de Jackson Figueiredo, que foi o maior responsável pela criação do ultraconservador Centro D. Vital” 

(Gonçalves, 2018, p.88).  

8  “Organização neo-monarquista católica, fundada para recuperar a monarquia do Brasil, seguindo as 

mesmas características medievais, com base na estrutura real e católica”  (Gonçalves, 2018, p.88).  
 



12 

todos os partidos políticos, que leva em conta, sinceramente, os elementos 

fundamentais da nacionalidade cristã católica" (Ataíde apud Salgado, 1950, p. 31). 

Como doutrina, “pretende em boa hora, restaurar o sentido frouxo da autoridade, dar à 

unidade nacional o posto básico que lhe compete em toda a sociologia política do Brasil, 

defender as bases morais e jurídicas da família brasileira” (Ataíde apud Salgado, 1950, 

p. 31). As intenções de Tristão de Ataíde eram convencer os católicos a fazerem parte do 

integralismo, argumentando que o partido possuía uma defesa nacionalista de cunho 

católico. Essa posição instigou outros membros da intelectualidade católica a analisarem 

a doutrina integralista e coadunarem com suas posições, como é o caso do padre 

Ludovico Kauling (apud Salgado, 1950, p. 35), um dos primeiros missionários do 

Sagrado Coração de Jesus a chegarem no Brasil, que afirmou: “o integralismo é um 

sistema aberto e perfectível, que oferece uma base sólida para estudar novas soluções 

e enfrentar novos problemas”. 

Em suma, “o integralismo sempre se ancorou no catolicismo como forma de 

conforto e necessidade. Nos momentos mais difíceis, a religião servia como suporte para 

o fortalecimento de Plínio Salgado” (Gonçalves; Caldeira Neto, 2020, p. 74). Assim, 

podemos notar que a religião católica é essencial para o discurso do integralista. Nos 

anos de 1930, não só havia o delineamento de uma intelectualidade católica na busca 

por defender os interesses de mobilização da Igreja, como também esses intelectuais se 

engajaram diretamente na política, tentando manipular o voto cristão e com isso induzir 

o nascimento de múltiplos movimentos no universo da direita. O que resultou na criação 

do integralismo como movimento de ação política, que conta com esses intelectuais, 

mesmo que não filiados ao partido, para recrutar fiéis para suas fileiras. Demonstrando 

a utilização de um discurso marcado pela religiosidade católica na promoção da 

propaganda integralista com a finalidade de estabelecer identificação entre os ideólogos 

do fascismo brasileiro e a nação católica. 

O catolicismo e o integralismo piauiense 

O quadro sociopolítico do Piauí nas primeiras décadas da Primeira República 

(1889-1930) refletia o cenário nacional. Vivia-se a consolidação do coronelismo no 

estado, e o controle do governo estadual era disputado entre as famílias latifundiárias 

locais: de um lado, Almendra Freitas, e do outro, Pires Ferreira. Nos anos de 1920, 

surgiram grupos revolucionários que impactaram fortemente a configuração política 

piauiense. O tenentismo foi um desses movimentos que trouxeram uma nova dinâmica 

às relações de poder no Piauí. Entre suas ações, podemos citar a organização partidária 



13 

realizada pelos tenentes locais. Como apresenta Silva (1999, p. 45), “pode-se deduzir 

que os tenentes do Piauí estavam articulados em torno da candidatura de Nilo Peçanha 

como uma forma de expressarem seu descontentamento com o rumo do país”. Ou seja, 

havia uma inserção do projeto político tenentista no estado e aceitação de alguns setores 

a ele. 

Oriundo do tenentismo, surgiu o grupo revolucionário Coluna Prestes9, que chegou 

ao Piauí nos anos de 1925-1926. Sua presença motivou uma resistência em forma de 

“batalhões patrióticos” organizada pelo conservador o Des. Joaquim Vaz da Costa10. 

Após a passagem da Coluna Prestes no Piauí faz surgir alguns nomes no cenário 

político que depois vão ter participação ativa nos destinos do Piauí. Além da 

projeção do Governador Mathias Olympio em defesa do Estado, surgem o 

desembargador Vaz da Costa, que organizou os batalhões patrióticos, o tenente 

Jacob Manuel Gayoso e Almendra que, ao combater os “revolucionários”, 

transforma-se em “herói”, sendo indicado e eleito deputado estadual em 1926 

com expressiva votação - 7.638 votos. A pregação da Coluna Prestes fez surgir 

grupos políticos não orientados pelas oligarquias como, por exemplo, a família 

Marinho que vai fundar, em 1932, o Partido Democrata Piauiense, inspirado 

nas ideias tenentistas. Surgem também as lideranças vinculadas aos tenentes 

eleitos deputados federais pelo Estado, a partir de suas participações nas lutas 

e Governos revolucionários, prolongando-se após a redemocratização de 1946 

(Silva, 1999, p. 49). 

São esses novos atores da política que, no fim dos anos de 1920, formaram a 

Aliança Liberal (AL) para combater o poder do então governador João Pires Leal, 

integrante da família Pires Ferreira. Em outubro de 1930, a AL consegue deflagrar um 

golpe, colocando Humberto de Arêa Leão no posto de interventor. A configuração da 

Aliança Liberal no estado Piauí era tão heterogênea que reunia antigos opositores em 

um mesmo lado. O cientista político Vítor Sandes-Freitas (2019) avalia que a cisão 

ocorreu, pois “uma nova forma de pensar e fazer política não surgia daquela correlação 

de forças, levando a concluir que a luta era entre os velhos coronéis que já compunham 

e se revezavam na cena política do estado” (Sandes-Freitas, 2019, p. 19). 

Daniel Ciarlini (2019) demonstra que, durante a Primeira República no Piauí, 

houve a delimitação de um círculo intelectual, em que seus membros procuraram 

fulgurar no debate público como um passaporte para a atuação política: 

 
9Movimento de caráter militar e político ocorrido no Brasil em meados da década de 1920. Liderado por 

um grupo de membros das forças armadas, principalmente o Exército Brasileiro, sendo Luís Carlos Prestes 

o maior representante.  

10Político e juiz piauiense. Nascido na cidade de São Raimundo Nonato, era desembargador e atuou 

diretamente na defesa do Piauí durante a passagem da Coluna Prestes, nos eventos da Revolução de 

1930 e no golpe de estado ao interventor Humberto de Area Leão, assumindo o governo do estado por 

algumas horas até ser substituído por Lemos Cunhas. 
 



14 

Até mesmo quando exerciam apenas atividades literárias, geralmente em 

revistas ou folhas específicas, estas serviam como pretexto para demonstrar 

erudição e se fazerem vistos no campo, passaporte ao círculo político, que em 

geral cooptava os mais talentosos ou os mais polemistas (Ciarlini, 2019, p. 

141). 

Num cenário em que a atitude intelectual é adotada para influir no campo 

político, a Igreja Católica não se eximiu, formando ainda em 1909, um Partido Católico, 

pois “os conflitos que surgiam por questões religiosas, entre maçons e clero, ambos 

representados por periódicos que dividiam a atenção do seleto público leitor. Essa 

contenda, que nasce de querelas religiosas, com o tempo migra para os embates 

políticos” (Ciarlini, 2019, p. 141). O autor ainda complementa: “Os intelectuais 

incorporaram às estruturas de poder e nela e por ela se digladiavam nos jornais” (Ciarlini, 

2019, p. 141). Nessa época, os impressos, eram o campo de batalha entre uma elite 

intelectual anticlerical e uma reação política dos católicos, é nesse setor que ocorre o 

maior investimento financeiro, aumentando significativamente o número de periódicos 

circulando no estado, fazendo do jornalismo piauiense um misto de literatura, política e 

religião. 

Sousa (2023) demonstra que a formação do núcleo integralista piauiense se 

estruturou na cisão da Aliança Liberal, fazendo com que os mandatários que integravam 

o grupo lutassem entre si pelo poder, “os integralistas teresinenses eram vinculados, 

primeiramente, a uma camada da Aliança Liberal, especialmente aquela descontente 

com os rumos da revolução” (Sousa, 2023, p. 263). Além de formar-se em uma corrente 

da AL, a Ação Integralista do Piauí contou com os intelectuais, principalmente aqueles 

provenientes da Faculdade de Recife, como seus impulsionadores: 

Os Integralistas piauienses se reuniam ao redor de personagens ligados à 

formatação do “círculo intelectual”, que ocorria desde a década de 1920 

mobilizada pelos avanços da modernização das cidades, com o aumento do 

número de periódicos e instituições de instrução pública (Sousa, 2023, p. 263). 

A fundação do núcleo da Ação Integralista Piauiense (AIB-PI) foi oficializada em 

abril de 1934 na cidade de Teresina. Em uma publicação nomeada de Signal de 

Combate, veiculada pelo jornal A Liberdade, que mais tarde se tornaria o jornal 

integralista do Piauí, em 31 de maio de 1934, seu redator Celso de Albuquerque alertava 

uma suposta tentativa de coronéis locais em influenciar a política piauiense com 

tendências do antigo regime, aqui entendido pela República Velha. Essas acusações 

eram endereçadas a Landri Sales, que havia assumido recentemente o posto de 

interventor e era acusado de práticas de “familismo” na administração pública. Celso de 

Albuquerque (A Liberdade, 1934b, p. 01) clamava então pela defesa “dos valores 



15 

políticos” do Piauí, demonstrando que “para os combatentes a descoberto a tribuna da 

imprensa foi sempre um campo raso”11. E é desde sector de guerra que havemos de 

metralhar a guarda ameaçadora, ou vá ela tentar resistir através dos seus mais fortes 

redutos” (Albuquerque, 1934b, p. 01).  

Como demonstramos no início deste tópico, o jornal se tornou desde a década de 

1920 um espaço de disputa pelo poder político; intelectuais dos mais diversos gêneros 

da sociedade atuavam em empresas distintas como forma de atingir o debate público. 

Albuquerque (in A Liberdade, 1934b) nesse trecho demonstra que será nos jornais o 

local dos duelos pela defesa dos bons contra os maus piauienses; pode-se 

complementar tal ideia com outro excerto, da matéria anterior a essa, em que ele dizia: 

“o homem não vale pela posição que ocupe, eventualmente, e sim pelos princípios que 

encarne, em verdade. [...] Homens assim, porém, não poderão surgir, senão no meio 

daqueles que constituem a elite intelectual capaz em cada pais” (Albuquerque, in A 

Liberdade, 1934a, p. 01). 

Podemos observar, diante disto, que o integralismo piauiense nasceu como um 

movimento que procura esteio intelectual; é dentro dessa esfera social que seu discurso 

é estruturado. Mas não é qualquer intelectual, não adiantava exibir uma intelectualidade 

elitizada, mas possuir os princípios morais norteadores, resumidos em Deus, Pátria e 

Família. O integralismo, como partido de massas, pois “para os fascistas a coesão 

partidária não resultava de um projeto ideológico, mas da participação física num 

movimento de massas” (Bernardo, 2022, p. 90), tinha na mobilização de militantes como 

um dos eixos fundamentais de sua atuação política. 

Como citado anteriormente, a principal atuação dos integralistas piauienses se 

dava no espaço jornalístico, visto como arena de batalha contra inimigos; e é por ele que 

ocorrerá o recrutamento das massas; com a chamada “Sertanejos Anauê”12, os 

integralistas piauienses atraíam pessoas oriundas de diversas classes, “Despertai, oh! 

Sertanejos das cidades das vilas e dos campos” (Santo Sé, in A Liberdade,1934, p. 03). 

Enquanto conclamava aos sertanejos suas admissões às fileiras do movimento, o 

integralista Custódio F. Santo Sé (in A Liberdade,1934, p. 03) ainda elaborava a base de 

seu discurso: “a minha palavra é humilde, bem verdade, mas cheia de fé, da fé que deve 

guiar o homem integralista, soldado de Deus…”. 

 
11 Feita adequação para as normas gramaticais vigentes. Essa mudança será aplicada em todas as citações 

posteriores. 

12  Anauê é uma saudação integralista que em língua tupi pode ser traduzida como “você é meu irmão!” 



16 

Essa ideia de “soldado” divino não era piauiense, mas estava inscrita em um 

léxico integralista de sua época13. Plínio Salgado almejava “forjar a identidade bélica e 

"sagrada " do "soldado de Deus”, na sua formação paramilitar, como militante da ideia e 

da milícia” (Carneiro, 2019, p. 9). Plínio Salgado não separava ação do pensamento. A 

própria AIB é um resultado dessa noção. O integralismo era um movimento das ideias, 

reunia intelectuais e queria propor um futuro político para a nação. Contudo, também 

era um movimento da ação, suas milícias integralistas eram exemplos de uma busca 

pela revolução efetiva. Ilustrava as folhas do jornal integralista piauiense a 

recomendação: “O integralista deve amar sua Pátria. Que nunca seja ofendida na 

presença de um integralista. Os comunistas e separatistas, principalmente, que jamais 

ousem ferir a Nação Brasileira na presença de um integralista. Eles devem ter o castigo 

imediato…” (A Liberdade, 1934, p. 4). Ou seja, cabe ao integralista a defesa da pátria a 

todo custo e o castigo daqueles que a ofendem. 

A ideia do integralista como “soldado de Deus” também foi usada na linguagem 

política de Gustavo Barroso. Abertamente antissemita, na obra do escritor cearense o 

judeu estaria escondido nas escuridões ameaçando a ordem cristã nacional e criando 

planos para a dominação da nação. Seria dever então dos cidadãos da nação a 

“descoberta e denúncia sistemática do obscuro” (Dantas, 2014, p. 122). E assim os 

“soldados de Deus, como os integralistas se entendiam, tomariam uma atitude para 

libertar a ave [Brasil] que seria ‘glória das asas nas alturas, sendo ele próprio verde 

esperança, que tanto ostentava em seu uniforme, não mero soldado, mas chefe da 

milícia divina’” (Dantas, 2014, p. 122). 

Foi nesse contexto e compartilhando da linguagem integralista, que Santo Sé (in 

A Liberdade, 1934, p. 03) elaborou em seu texto de Sertanejos Anauê!, a noção de 

“soldado de Deus”. Ao chamar os sertanejos, piauienses, para aderir ao movimento 

fascista, estes não seriam somente homens integralistas, mas soldados divinos que 

lutariam pelos valores e libertação do Piauí dos “maus piauienses” e dos males do pós 

revolução de 1930. A linguagem de recrutamento da AIB-PI está alinhada à estrutura 

política geral de sua época e permeada de religiosidade. Outro exemplo que fundamenta 

esse argumento é a matéria intitulada O Integralista, escrita por José de Sousa Brandão, 

veiculada na Revista Gleba em janeiro de 1934. 

O chefe no núcleo integralista de Parnaíba, no litoral do estado, inicia sua 

 
13  A ideia de “soldado de Deus” ainda faz parte do discurso dos partidos neointegralistas da atualidade. 
 



17 

manifestação já demonstrando o vínculo que irá produzir entre religião e política: “o 

integralismo é obra de Deus. Nele vemos, perfeitamente, o dedo da providência divina a 

apontar para o homem o caminho certo a seguir, o caminho salvador da Pátria ameaçada 

pelo internacionalismo” (Brandão apud Melo, 2021, p. 215). Ou seja, para convencer os 

sertanejos a entrarem no movimento, José de Sousa Brandão adotou o recurso religioso, 

sugerindo que o integralismo é um fruto direto das mãos do criador. 

Em sequência, ele redarguiu que a presença do criador pode ser vista, porque o 

“o Integralismo é a doutrina da Pátria, da Fé e da Família, que constituem os elementos 

garantidores e coordenadores da sociedade e da liberdade” (Brandão apud Melo, 2021, 

p. 215). E por ter um dogma assentado nessa tríade fascista, que deveriam todos 

aderirem ao Integralismo. Por fim, Brandão encerra sua manifestação em prol do 

integralismo: “Moços do Brasil! Operários! Soldados! [...] Homens do Povo! Entre para as 

fileiras do integralismo que é uma corrente nacionalista que nascem como nascem os 

rios” (Brandão apud Melo, 2021, p. 215). Ou seja, em sua concepção, o integralismo é 

um movimento puro, divino, natural, de defesa pelos valores da sociedade. Os dois 

membros da AIB-PI elaboram seus chamados utilizando-se da religiosidade como força 

de mobilização das massas. A Liga Eleitoral Católica piauiense se manifestou 

positivamente, dialogando com este discurso. Em agosto de 1934, ela explicava seu 

caráter apartidário. 

Sempre coerente com sua organização, continua sendo como não partido. 

Conforme a expressão do nome que escolheu poder se á dizer: - a união dos 

catholicos sob o ponto de vista político, para defesa dos direitos da Religião, que 

são os direitos de Deus, perante a administração do Paiz (Liga Eleitoral Católica, 

in A Liberdade, 1934, p. 01). 

Dessa forma, a LEC se posiciona como um agrupamento de indicação política aos 

católicos e não como um partido organizado com ideologia e agenda de governo. Sua 

indicação política é a AIB. Argumentando que o regime político vigente era “apodrecido, 

que se traduz por uma política de orgias, de banquetes sumptuosos, de patifarias…” (Liga 

Eleitoral Católica, 1934, p. 02), ela pede que os brasileiros reajam, congregando-se em 

torno do integralismo. Finalizando seu convite, a LEC conclama: “Empregados e 

empregadores? Estudantes? Soldados? Operários? Trabalhadores? Homens do campo! 

Ouvi a voz do Brasil! Filiai-vos à Ação Integralista Brasileira, que salvará o Brasil da 

derrocada iminente” (Liga Eleitoral Católica, 1934, p. 02). 

Enquanto no discurso da AIB-PI havia no catolicismo argumento central para a 

justificação da adesão ao integralismo por parte dos piauienses, no discurso da LEC 

aparece quase um messianismo. Plínio Salgado incorporava o messianismo político 



18 

sendo associado a um profeta, apóstolo, e definido como “quinto evangelista”. A LEC-PI 

apresenta a AIB-PI como um movimento messiânico que liderava a regeneração da nação 

e do estado das mãos do mal e dos maus piauienses. 

Considerações finais 

A partir desse artigo apontamos que o discurso religioso esteve presente na 

constituição da ideologia fascista em diversas localidades na década de 30. Essa 

ideologia se valeu mais fortemente do catolicismo como recurso de identificação entre o 

líder e a nacionalidade católica. No Brasil, o integralismo foi influenciado pelas camadas 

do intelectualismo católico dos anos 30 e introduziu o debate da estrutura católica no 

interior da busca intelectual. Ainda que não fossem campos aglutinados, os intelectuais 

católicos e integralistas “possuíam consciência de que eram solidários em muitos 

aspectos da sua luta pela construção de um Brasil autoritário” (Beired, 2007, p. 132). 

A chegada do integralismo no estado do Piauí ocorreu em um contexto de disputas 

políticas pelas elites que fizeram parte do quadro revolucionário de 30. Membros da 

Aliança Liberal iniciaram um processo de disputa pelo controle governamental do estado, 

em concomitância a formação de um círculo intelectual oriundo das camadas de elites 

que advinham das carteiras da Faculdade de Direito de Recife. O integralismo piauiense 

ganhou audiência inicialmente de antigos aliancistas descontentes com a política após 

a revolução e setores conservadores desse círculo intelectual emergente. 

A arregimentação de militantes para as fileiras do integralismo piauiense, ocorreu 

então, utilizando alguns elementos de uma simbologia católica incorporados à 

apresentação do integralismo. A Ação Integralista é apresentada aos piauienses como 

um fruto divino e explicitamente produto das mãos de Deus. Além disso, o discurso do 

integralismo piauiense ecoava conceitos presentes na ideologia nacional do movimento, 

colocando os seus militantes como “soldados de Deus”, responsáveis por defender a 

Pátria daqueles que a ameaçam e impingir castigos aos seus detratores. A religiosidade 

católica foi um tema explorado na produção de discurso do integralismo no Piauí, como 

forma de arregimentar militantes para as fileiras do movimento apelando para as 

filiações entre política e religião presentes no contexto intelectual daquela década. 

 

Fontes 

 

ALBUQUERQUE, C. Conceitos à margem. In: A Liberdade, Teresina, 31 de maio de 

1934b, p. 1. 



19 

 

 . Signal de Combate. In: A Liberdade, Teresina, 23 de maio de 1934a, p. 1. 

 

A Liberdade. Teresina, 31 de julho de 1934, p. 4. 

 

LIGA ELEITORAL CATÓLICA. In: A Liberdade, Teresina, 16 de agosto de 1934, 

p. 1-2. 

 

SANTOS SÉ, C. F. Sertanejos Anauê!. In: A Liberdade, Teresina, 4 de junho de 1934, p. 

3. 

 

 

Referências  

 

ADORNO, T. A teoria freudiana e o padrão da propaganda fascista. In. Blog da Boitempo, 

2018. Disponível em: Adorno: A psicanálise da adesão ao fascismo – Blog da Boitempo. 

Acesso em: 15/03/2025 

 

ATHAIDES, R. O fascismo genérico e o Integralismo: uma análise da Ação Integralista 

Brasileira à luz de recentes teorias do fascismo. Diálogos - Revista do Departamento de 

História e do Programa de Pós-Graduação em História, Maringá, vol. 18, nª 03, p. 1305-

1333, set./dez. 2014. Disponível

 em: 

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/Dialogos/article/view/33958. Acesso em 

23/01/2024. 

 

BEIRED, J. L. B. Os intelectuais e a direita autoritária no Brasil. In: Estudios Sociales, 

Revista Universitária Semestral, ano XVII, n. 33, Santa Fe, Argentina, p. 123-157, 2007. 

BERNARDO, J. Labirintos do fascismo: a teia dos fascismo. São Paulo: Hedra, 2022. 

BOBBIO, N. Direita e Esquerda: razões e significados de uma distinção política. São 

Paulo: Editora Unesp, 2011 

CARNEIRO, M. Mitologias, síntese e ação: Deus, Pátria e Família. Contemporarte: Revista 

Semanal de Difusão Cultural, vol. 10, p. 1-9, 2019. 

CIARLINI, D. C. B. Imprensa e literatura piauiense na República Velha: gênese de um 

campo e circuitos literários. 2019. 336 f. Tese (Doutorado). Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul. Programa de Pós-graduação em Letras, Porto Alegre, 2021. 

COUTROT, A. Religião e Política. In. RÉMOND, R. (org). Por uma história política. Rio de 

Janeiro: Editora FGV, 2003. p. 331-364. 

https://blogdaboitempo.com.br/2018/10/25/adorno-a-psicanalise-da-adesao-ao-fascismo/


20 

DANTAS, E. G. Gustavo Barroso, o Führer brasileiro: nação e identidade no discurso 

integralista barrosiano de 1933 a 1937. 2014. 154 f. Dissertação (mestrado) 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Programa de pós-graduação em História, 

Natal, 2014. 

DUPRONT, A. Religião: a antropologia religiosa. In. LE GOFF, J.; NORA, P. História: 

novas abordagens. Rio de Janeiro: Francisco Alves Editora, 1976. p. 83-106. 

FAUSTO, B. Getúlio Vargas: o poder e o sorriso. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

 

GONÇALVES, L. P. Plínio Salgado: um católico integralista entre Portugal e o Brasil 

(1895-1975). Rio de Janeiro: FGV Editora, 2018. 

 

 ; CALDEIRA NETO, O. O fascimo em camisas verdes: do integralismo ao neointegralismo. 

Rio de Janeiro: FGV Editora, 2020. 

 

HERMANN, J. História das Religiões e Religiosidades. In. CARDOSO, C. F. ; VAINFAS, R. 

(orgs.) Domínios da História: ensaios de teoria e metodologia. 5ª Edição, Rio de Janeiro: 

Campus, 1997. p. 449-480 (E-book kindle) 

 

JESI, F. Cultura de direita. Belo Horizonte: Âyiné, 2021. 

 

JULIA, D. A Religião: História Religiosa. In. LE GOFF, J.; NORA, P. História: novas 

abordagens. Rio de Janeiro: Francisco Alves Editora, 1976. p. 106-132. 

 

MARTINS, C. A ideologiafascista e a abordagem transnacional. In. Relações 

Internacionais, Lisboa, nº 57, p. 137-140, 2018. Disponível em: 

https://doi.org/10.23906/ri2018.57r02. Acesso em: 15/03/2025 

 

MARX, K. Sobre a questão judaica. São Paulo: Boitempo editorial, 2010. 

MELO, A. M. V. V. de. Compartilhando ideias e tecendo poder: a atuação dos intelectuais 

piauienses na Era Vargas (1930-1945). 2021. 419 f. Tese (Doutorado). Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro. Faculdade de Formação de Professores, São Gonçalo, 2021. 

MUELLER, H. I. Os ativos intelectuais católicos do Brasil de 1930. Revista Brasileira de 

História, São Paulo, vol. 35, nº 39, p. 259-278, 2015. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/1806-93472015v35n69012. Acesso em 02/02/2024. 

PAXTON, R. A anatomia do fascismo. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2023. (Ebook Kindle) 

RÉMOND, A. O político. In. RÉMOND, R. (org). Por uma história política. 2ª Edição, Rio de 

Janeiro: Editora FGV, 2003. 

 

https://doi.org/10.23906/ri2018.57r02
https://doi.org/10.1590/1806-93472015v35n69012


21 

SACCOMANI, E. Fascismo. In. BOBBIO, B.; MATEUCCI, N.; PASQUINO, G. (org.). 

Dicionário de Política. 11ª Edição. Brasília: Editora da Universidade de Brasilia, 1998. p. 

466-475. 

 

SALGADO, P. O integralismo perante a nação. Rio de Janeiro: Livraria Clássica Brasileira, 

1950. 

 

SANDES-FREITAS, V. E. V. de. Herança e História política no Piauí: das origens à 

redemocratização. História e Culturas: Revista eletrônica do mestrado acadêmico da 

UECE, vol. 6, nº 13, p. 7-39, 2019. 

 

SANTANA, R. B. “Contextualismo Linguístico” e “História Conceitual”: aproximando duas 

abordagens para o estudo das linguagens políticas e dos conceitos. Temporalidades, 

Belo Horizonte, vol. 7, nº 3, p. 298-312, 2015. Disponível em: “Contextualismo 

Linguístico” e “História Conceitual”: aproximando duas abordagens para o estudo das 

linguagens políticas e dos conceitos | Temporalidades (ufmg.br). Acesso em: 

02/02/2024. 

 

SILVA, R. J. G. da. Metamorfoses das oligarquias: o caso do Piauí. 1999. 339 f. Tese 

(Doutorado). Universidade de São Paulo. Departamento de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, São Paulo, 1999. 

 

SKINNER, Q. Quentin Skinner. Entrevista. In. PALLARES-BURKE, M. L. G. As muitas faces 

da História. São Paulo: Editora Unesp digital, 2017. 

 

SOUSA, T. S. de. Integralismo no Piauí: formação, composição e propaganda. In. SOUSA 

JÚNIOR, M. A. de; SOBRAL, L. O. da G. (org.). Amantes do passado: educação, 

temporalidades e espacialidades históricas. Itapiranga: Schreiben, 2023. (Ebook) 

 

TRINDADE, H. Integralismo: o fascismo brasileiro da década de 1930. São Paulo: Difel, 

1979. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/temporalidades/article/view/5656
https://periodicos.ufmg.br/index.php/temporalidades/article/view/5656
https://periodicos.ufmg.br/index.php/temporalidades/article/view/5656
https://periodicos.ufmg.br/index.php/temporalidades/article/view/5656
https://periodicos.ufmg.br/index.php/temporalidades/article/view/5656

	“Integralismo é obra de Deus!”: o discurso católico no recrutamento de militantes do integralismo piauiense (1933-1935)
	Introdução
	Aproximações entre Religião e Política na historiografia
	Fascismos: religião e política
	Contexto intelectual católico e a ação dos integralistas
	O catolicismo e o integralismo piauiense
	Considerações finais
	Fontes
	Referências


