
1 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 13, nº. 1, 2022 

 

 


 

Resumo: Após a ascensão ao trono por Dario I, ocorre uma série de revoltas em todo o 

Império Persa Aquemênida (550 – 330 AEC), Dario era visto como um usurpador e 

assassino. Depois de sufocar a maioria das revoltas, o monarca se concentrou no projeto 

de reorganização imperial, onde houve uma reforma que tangenciou diversos aspectos, 

desde questões econômicas e administrativas, até a reorganização das satrapias. Em 

suma, o “Rei dos reis” decidiu deixar gravado os seus feitos na fonte a ser analisada, isto 

é, a Inscrição de Behistun. Tendo isso em vista, o propósito do presente artigo é analisar 

a relação entre a escrita, levando em conta o caráter multilíngue e pluriétnico do império, 

e o poder, ressaltando que as fontes persas têm um caráter propagandístico e também 

uma busca por legitimação. 

Palavras-chave: Inscrição de Behistun; Dario I; Império Persa Aquemênida; Escrita; Poder; 

Legitimação. 

 

Abstract: After the accession to the throne by Darius I, a series of revolts occurred 

throughout the Achaemenid Persian Empire (550 – 330 BCE), Darius was seen as a 

usurper and murderer. After putting down most of the revolts, the monarch focused on the 

imperial reorganization project, where there was a reform that touched on several aspects, 

from economic and administrative issues to the reorganization of satrapies. In short, the 

“King of kings” decided to record his deeds in the source to be analyzed, that is, the 

Behistun Inscription. Considering it, the purpose of this article is to analyze the relationship 

between writing, taking into account the multilingual and pluriethnic character of the 

empire, and power, highlighting that Persian sources have a propagandistic character and 

a search for legitimation. 

Keywords: Behistun Inscription; Darius I; Achaemenid Persian Empire; Writing; Power; 

Legitimation. 

 
 Mestrando no Programa de Pós-Graduação em História Social da Universidade Federal do Amazonas (PPGH 

- UFAM). Graduado em Licenciatura Plena em História pela Universidade Federal do Amazonas (UFAM). 

Possui experiência na área de História com ênfase em História Antiga, versando temas como História do 

Império Persa Aquemênida, Guerras Greco-Persas, bem como questões de Identidade e Alteridade na Grécia 

Clássica. 



2 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

INTRODUÇÃO 

De acordo com o relato de Heródoto, Dario I ascendeu ao trono em 521 AEC após 

assassinar e depor o “falso-Esmérdis” que havia usurpado o poder na Pérsia. Na 

conjuntura após sua ascensão ao poder, ocorreram inúmeras revoltas em todo o império. 

Entretanto, Dario foi capaz de superar tais dificuldades e sufocar todas as revoltas. Após 

esse período de agitação, o monarca realizou diversas ações nos setores administrativo, 

territorial e militar do império, bem como deu continuidade a inúmeros projetos iniciados 

no governo de Ciro, o Grande, a fim de se legitimar como o novo rei (Macardle, 2021, p. 

129). Dentre os projetos retomados, o que visava dividir o império em satrapias foi o que 

mais se destacou, cada uma delas foi colocada sob a supervisão de um sátrapa, isto é, 

um governante local. Um novo sistema tributário foi estabelecido, em que cada satrapia 

era responsável por oferecer determinado tributo ao poder central. Somado a isso, 

moedas, pesos e medidas foram padronizados (Macardle, 2021, p. 135). Além disso, a 

fiscalização passou a ser mais rigorosa, através dos “olhos do rei” que eram funcionários 

que acompanhavam os governantes locais e reportavam tudo diretamente a Dario, a fim 

de evitar revoltas, conspirações e traições.  

Macardle (2021, p. 130) disserta que Dario também era um grande construtor, o 

monarca construiu uma cidade inteiramente nova em Persépolis para servir de segunda 

capital e acrescentou um novo palácio e salão de audiências em Susa, a primeira capital. 

O monarca também criou um sistema jurídico, onde havia tribunais locais baseados nos 

costumes de cada região, bem como revisou o código penal e as leis imperiais que foram 

impostas (Llewellyn-Jones, 2023, p. 149). Ele também introduziu melhorias no serviço 

militar, substituindo a convocação militar por um exército permanente, com uma elite de 

dez mil “imortais”, entre os quais era escolhida a guarda real. Outro fator que o fez se 

aproximar do prestígio de Ciro II foi a continuação das campanhas militares, a fim de 

conquistar novos povos para anexá-los ao império. Apesar disso, seu principal objetivo não 

era o de expandir territórios, mas sim o de estabilizar, fortificar e consolidar as fronteiras 

conquistadas anteriormente por Ciro e Cambises. Tendo o exposto em vista, pode-se 

concluir que Dario deixou a sua marca mais como um administrador ou burocrata, do que 

como um militar (Llewellyn-Jones, 2023, p. 151-152). 

Outrossim, deve-se recapitular o registro que foi resultado não apenas dos 

eventos que levaram Dario a ascender ao poder, como também para registrar as 

realizações do monarca, isto é, a inscrição trilíngue que foi gravada na encosta do monte 



3 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

Behistun, em Quermanxa, no atual Irã. Por ser uma fonte que busca, acima de tudo, 

legitimação, pode-se perceber que os reis aquemênidas tinham uma certa preocupação 

não apenas em exercer o seu poder, mas também em se legitimar e, por esse motivo, a 

ocorrência de certos mecanismos na fonte são justificáveis, como, por exemplo, as 

afirmações que Dario faz ao dizer que a divindade Ahura-Mazda seria a principal 

responsável por ele ter ascendido ao poder. Além disso, há também uma ênfase nos graus 

de parentesco entre Dario e Ciro, porque o fundador do império era visto como um “bom 

exemplo” e um “monarca ideal”. Ademais, ao afirmar esse grau de parentesco, Dario 

afirmaria também que era membro de uma dinastia legítima e, por esse motivo, era um 

rei digno e com direito legítimo ao trono.  

Alan Bowman e Greg Woolf (1994) argumentam que os historiadores devem 

considerar trabalhar com as fontes, levando em consideração as maneiras pelas quais as 

fontes foram produzidas, divulgadas e, em alguns casos, lidas na Antiguidade. Os autores 

ressaltam o uso que fazemos dessas fontes, sejam elas literárias ou apenas documentais, 

dependendo de nosso pressuposto de como foram originalmente produzidas, lidas e 

entendidas (Bowman; Woolf, 1994, p. 5). Deve-se ressaltar que a escrita foi utilizada, em 

muitos desses contextos, para o estabelecimento do poder, bem como a sua legitimação 

na Antiguidade. Logo, explorar as relações entre o poder e a escrita é o principal objetivo 

no presente artigo, levando em conta, principalmente, tanto a questão da dimensão 

territorial, demográfica e multilíngue do império, quanto a fonte a ser analisada como fruto 

da sua própria conjuntura. 

Tendo isso em vista, pode-se atentar para o fato de que uma das grandes 

preocupações desses autores foi a relação entre a escrita e o poder aplicado no contexto 

do Estado, assim como em seu estabelecimento e em sua organização e reorganização. 

Assim, dentro desse debate, existe uma clara noção de que a escrita tenha ajudado o 

Estado a se manter politicamente coeso. Ademais, pensando nas relações estabelecidas 

entre a escrita e o poder em contextos de estabelecimento de governo, pode-se pensar 

que isso pode ser atribuído, segundo Bowman e Woolf (1994, p. 14), a uma mudança de 

necessidade, onde seria preciso definir tal necessidade em termos simbólicos e 

funcionais. No caso de Dario I, o simbólico ou monumental seria representado pela própria 

Inscrição de Behistun, enquanto o funcional estaria inserido nesse contexto de ascensão 

ao poder pelo monarca, bem como o de sua legitimação.  



4 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

Segundo Bowman e Woolf (1994, p. 13), o poder exercido sobre os textos permite 

ser exercido também por meio dos textos. Com isso, pode-se salientar que, de maneiras 

diferentes, a Inscrição de Behistun foi responsável por engendrar a legitimação do poder 

do governante que a estabeleceu, seja por meio da genealogia apresentada, seja por meio 

da sua narrativa. Ademais, textos monumentais e visíveis, como é o caso da fonte em 

questão, não constituem a única condição indispensável ou essencial para o exercício do 

poder, levando em conta que o conteúdo, isto é, o que o texto expõe pode não ser tudo o 

que importa, se considerarmos que os textos monumentais podem exercer o poder por 

meio da sua localização no espaço e pela forma como se apresentam (Bowman; Woolf, 

1994, p. 13). Tendo isso em mente, deve-se lembrar que a localização da Inscrição, além 

de estar gravada em pedra no monte Behistun, estava numa altura considerável a ponto 

de poder ser vista da Estrada Real, que possuía um trânsito significativo de pessoas. Sua 

posição sugere que Dario tinha como objetivo alcançar, além do povo que passava pela 

estrada, elevar ao alto para que o próprio Ahura-Mazda pudesse ler o texto da inscrição.  

Um ponto bastante pertinente a ser tocado, segundo Meredith Macardle (2021, 

p. 130), é o fato da Inscrição de Behistun ser um texto trilíngue, isto é, três línguas 

diferentes (Elamita, Persa Antigo e Babilônico). Tendo isso em vista, deve-se atentar que a 

presença de mais de uma língua numa única fonte é a evidência de um contexto 

multilíngue. Várias línguas eram usadas pelo Império Persa, deve-se enfatizar que o 

elamita era a língua da região situada ao redor de Susa, uma das capitais do império, 

juntamente com Persépolis após ser construída por Dario, havia também escribas elamitas 

na corte de Dario (Lewis, 1994, p. 26-27). Essas três línguas não eram as únicas utilizadas 

no império, o aramaico predominava na administração imperial e, principalmente, em 

Persépolis. 

Por fim, Bowman e Woolf (1994, p. 19-20), sugerem duas direções para 

investigações em torno dessas questões: a primeira é a de se estenderem a outros 

períodos e culturas os temas: a cultura escrita e o Estado; cultura escrita, língua e cultura; 

e cultura escrita e religião; a segunda é tentar descobrir uma certa unidade entre esses 

temas que possa justificar nossa colocação da cultura escrita clássica e o poder em termo 

mais genéricos. O presente artigo, então, seguirá a primeira direção dada pelos autores 

que contempla as questões relacionadas à cultura escrita e o Estado, bem como sua 

relação com a língua falada e a cultura dos povos, analisando de que maneira a escrita 



5 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

estava atrelada ao poder. Pretende-se analisar também as maneiras que Dario se utilizou 

da escrita para estabelecer o seu poder e sua legitimação perante seu povo.  

Tendo isso em vista, será utilizada a tradução em inglês realizada por Herbert 

Cushing Tolman (1908) da fonte que será trabalhada ao longo do artigo, isto é, a Inscrição 

de Behistun. Apesar da tradução antiga, possui qualidades notórias1. Além disso, será 

utilizada uma coletânea organizada pelos dois autores supracitados Alan Bowman e Greg 

Woolf (1994) que trabalham com as questões relacionadas à cultura escrita e o poder no 

mundo antigo. Outros autores que possuem obras na área de Antigo Oriente, como o Mario 

Liverani (2016) e a Meredith Macardle (2021) são responsáveis por sintetizar a história 

do Antigo Oriente em alguns capítulos contribuindo, assim, de maneira primorosa para o 

presente artigo, com destaque principal aos manuais dos especialistas que tratam 

especificamente do Império Persa Aquemênida, com Albert Olmstead (1948), Amélie Kuhrt 

(2007, 2014), David Asheri (2006) e Pierre Briant (2002), Lloyd Llewellyn-Jones (2023). 

 

ASCENSÃO DE DARIO I: CONTEXTO E ANTECEDENTES 

Após a execução de Gaumata2, Dario ascendeu ao trono do Império Aquemênida, 

tornando-se o terceiro monarca da primeira dinastia do Império Persa. Sua ascensão 

instalou um período de instabilidade política, por diversas razões que serão trabalhadas 

ao longo deste artigo, quando diversas satrapias se rebelaram contra o poder central do 

recém-coroado monarca Dario I. Um dos principais motivos era o de Dario ser visto como 

um usurpador que teria assassinado o “verdadeiro” Bardiya, irmão de Cambises e filho de 

Ciro, e por não ter todo o apoio das elites locais das diversas satrapias/províncias, muitos 

decidiram buscar autonomia e, até mesmo, independência, aproveitando que Dario teria 

de lidar com outros problemas na própria Pérsia. Logo, ele não teria tempo para lidar com 

outras insurgências ao longo dos territórios do império. Além disso, há também questões 

controversas entre o intervalo da morte de Cambises e a execução de Gaumata que serão 

 
1 Atualmente, há uma tradução atualizada do Persa Antigo para o Português com comentários críticos feitos 

pelo pós-doutorando Matheus Treuk Medeiros de Araújo da Universidade de São Paulo (USP). No entanto, 

no momento em que o artigo foi produzido, a tradução ainda não havia sido publicada. 

 
2 O irmão de Cambises recebeu diversos nomes de acordo com os autores e as fontes gregas. Entretanto, 

na Inscrição da Behistun, ele é chamado de “Bardiya”. Pode-se dizer que Bardiya é seu nome persa, e 

Esmérdis seria a versão helenizada de seu nome. Em relação ao Gaumata, ele é apenas o usurpador que 

disse ser o verdadeiro Bardiya. Gaumata era um mago e, após o assassinato de Bardiya a mando de 

Cambises (episódio atestado tanto na Inscrição, quanto nas Histórias), assumiu a identidade do irmão de 

Cambises e tomou o poder da Pérsia para si, enquanto Cambises ainda estava em solo egípcio. Deve-se 

salientar que todas as informações presentes nesse relato serviram aos interesses de Dario I na tentativa 

de se legitimar perante o povo, podendo ter ou não ocorrido da forma como foi retratada. 



6 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

discutidas posteriormente. Adiante, os feitos e as ações do “irmão” de Cambises em 

relação aos tributos e às políticas em parceria com as elites locais que, inclusive, apoiavam 

o Mago e contribuíram para a sua ascensão na Pérsia. 

Mas antes de partir para uma imersão no contexto sociopolítico desta conjuntura, 

vale a pena resgatar o relato de Heródoto de Halicarnasso que é a principal fonte narrativa 

de informações acerca da História da Pérsia Aquemênida3, apesar de muitos relatos serem 

carregados de aspectos “fabulosos”. Segundo Heródoto, no Livro III – Talia, Cambises, 

após ter ascendido ao poder e se tornado o rei, teria sonhado o seguinte:  

 

[...] pareceu-lhe que um mensageiro chegou da Pérsia para anunciar-lhe que 

Esmérdis estava sentado no seu trono real e que a sua cabeça tocava o céu. 

Portanto, diante disso, ele temeu por ele mesmo que seu irmão o matasse pelo 

seu poder e o enviou para Préxapes, para a Pérsia, que era o seu homem mais 

confiável dentre os persas, para que o matasse (Histórias, III, 30.). 

 

Cambises relatou o sonho aos oráculos e foi-lhe dito que seu irmão Bardiya 

(Esmérdis, de acordo com o relato herodotiano) tomaria o poder para si. Por esse motivo, 

Cambises ordenou que Préxapes assassinasse Bardiya, enquanto ele comandava a 

expedição militar que resultaria na conquista do Egito. Após o assassinato do irmão de 

Cambises, Gaumata assumiu seu lugar e alegou ser o próprio Bardiya, devido às 

semelhanças que ele tinha com o falecido, mantendo a conspiração e o assassinato em 

segredo. Pouco tempo depois, o chamado “falso-Esmérdis/Bardiya/Gaumata” se volta 

contra Cambises, toma o poder para si na Pérsia, alega ser o filho de Ciro e, por esse 

motivo, teria pleno direito ao trono. Ao saber disso, Cambises sai desesperadamente em 

direção à Pérsia, mas em um ato descuidado acaba ferido e morreu pouco tempo depois.  

Entretanto, já no seu leito de morte, ele convoca uma reunião com os “Sete4” 

nobres da aristocracia persa (dentre eles está Dario), e lhes conta todo o ocorrido, desde 

o seu sonho, a interpretação feita pelos oráculos, o assassinato do verdadeiro Bardiya, 

 
3 O próprio Pierre Briant (2002) lamenta e ressalta diversas vezes ao longo da sua obra que os historiadores 

que pesquisam, trabalham ou se aventuram nessa área não são capazes de escolher suas fontes, devido à 

falta de evidências persas e aquelas que existem não se bastam por si só. Logo, o historiador que trabalha 

com o Império Persa Aquemênida, mais cedo ou mais tarde, terá que recorrer ao relato de Heródoto de 

Halicarnasso, Ésquilo, Ctésias ou Justino seja para trabalhar em cima de lacunas, seja para comparar ou, 

até mesmo, corroborar algo presente nas fontes persas. 

 
4 Segundo Pierre Briant (2002), o uso desse termo (os “Sete”) é exclusivo dos autores gregos. O que pode 

ser confirmado após a leitura da Inscrição de Behistun que, em nenhum momento, há a ocorrência deste 

termo. Além disso, esse termo era utilizado não apenas como símbolo de distinção entre os “Sete” e o 

restante da aristocracia persa, como também para identificar tais personagens nas narrativas e, até mesmo, 

em alguns casos, distingui-las de pessoas com o mesmo nome. 



7 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

seguida da implementação da “sósia” do seu irmão na Pérsia e, por último, a revolta do 

falso-Bardiya que resultou na tomada de poder para si. Após relatar toda a história para 

os “Sete”, Cambises realiza um último pedido para esses nobres que seria o de não 

permitir que o falso-Bardiya continuasse no poder. Depois disso, os “Sete” partem em 

direção à capital da Pérsia, onde se encontrava o falso-Bardiya, assassinam o dito 

usurpador e, promovem discussões sobre quem deveria assumir o poder e o modelo de 

governo, levando em conta que Cambises não tinha deixado herdeiros. Segundo o relato 

de Heródoto, após todo o ocorrido, Dario, Otanes e Megabizo debateram entre si sobre 

quem dentre eles deveria ascender ao poder5. Ressaltando que eles viram o que o modelo 

da monarquia poderia causar, Otanes e Megabizo defendem, respectivamente, os 

modelos da isonomia e oligarquia. Enquanto Dario, apesar de concordar com os “efeitos 

colaterais” da monarquia de Cambises, foi favorável ao regime monárquico e, ao fim do 

debate, foi quem melhor defendeu seu ponto de vista e ascendeu ao poder com o modelo 

de governo protegido e que deveria ser seguido. Logo, segundo Heródoto, foi nesse 

contexto que Dario ascendeu ao poder6. 

Apesar da forte presença do relato de Heródoto, é importante citar também as 

perspectivas de autores contemporâneos no que diz respeito ao intervalo entre a morte 

de Cambises e ascensão de Dario7. Há autores, como Albert Olmstead (1948), que 

discordam e apontam discordâncias nas versões apresentadas pelas fontes clássicas, 

apesar de crerem veementemente no relato epigráfico de Behistun (DB). Há também 

autores, como David Asheri (2006), que aparentam concordar e crer na versão proposta 

pelas fontes clássicas, especialmente no que diz respeito ao Debate Constitucional (III, 80-

82). E também há autores que problematizam o episódio, com base em fontes orientais 

 
5 Esse episódio ficou conhecido como “Debate Constitucional” e ocorrera após o tumulto dos “Sete” contra 

o “falso-Esmérdis/Bardiya” ou “Gaumata”, quando Otanes propõe que nenhum dos “Sete” deveria se tornar 

rei, nem a monarquia deveria seguir em vigor, levando em conta ao ponto que a insolência e a inveja de 

Cambises havia chegado. Após isso, os três (Otanes, Megabizo e Dario) defenderam três modelos de 

governo: isonomia, oligarquia e monarquia. Apesar dos bons argumentos contra a monarquia dos dois 

primeiros, Dario se sobressai ao trazer o fato de que eles foram libertados por um único homem, isto é, Ciro, 

o Grande. Tal argumento teria convencido quatro dentre os “Sete” a serem favoráveis ao modelo proposto 

por Dario. Para mais informações, consultar: Histórias, III, 80-82. 

 
6 Heródoto também conta a ascensão de Dario por meio de uma anedota que envolve cavalos, numa suposta 

cópula entre o cavalo e a égua de Dario. Cita também uma alegoria com trovões e raios de luz no céu que 

indicariam uma aprovação divina de Dario como sucessor ao trono do Império Aquemênida. A anedota pode 

ser encontrada nas Histórias, III, 85-88. 

 
7 Pierre Briant (2002) salienta que são poucos os eventos na História do Império Persa Aquemênida que 

foram capazes de levantar tantas questões quanto ao curto período em que Cambises II sai de cena e Dario 

I ascende ao poder. 



8 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

compiladas pela Amélie Kuhrt (2007), como Pierre Briant (2002), no item 10 do seu 

capítulo 2 intitulado Usurpação de Bardiya, nos apresenta uma narrativa um tanto quanto 

diferente acerca do episódio que levou à ascensão de Dario, bem como seus 

antecedentes. Nesta versão apresentado por Briant, Bardiya não é morto por seu irmão, 

mas é “compensado” por Ciro II, seu pai, após nomear Cambises como seu sucessor, com 

um vasto distrito na Ásia Central, além de ter sido isento de impostos, no qual atuaria como 

um sátrapa. E, por esse motivo, Bardiya não estaria satisfeito em ficar com o “segundo 

lugar”, além de possuir ambições de poder, o que justificaria o assassinato a mando de 

Cambises, como proposto pelas fontes clássicas e pela própria Inscrição de Behistun. 

Ainda segundo Briant (2002), após a morte de Cambises, o único descendente homem da 

família real era Bardiya, tendo em vista que Cambises não havia tido filho, ou melhor, 

deixado herdeiros para sucedê-lo. Bardiya esperou a morte de Cambises ser anunciada 

para ascender, apesar de que Dario data a ascensão anterior à morte de Cambises, para 

colocar Bardiya como um usurpador, negando a imagem de um herdeiro legítimo. Assim, 

dentro dessa narrativa, Dario poderia contestar o poder de Bardiya. Outro ponto que é 

colocado na narrativa de Dario é que assim que Gaumata ascendeu, todo o povo se 

rebelou contra Cambises, não havendo contestação do poder do “usurpador”, o ponto é 

que muito provavelmente Bardiya ascendeu com apoio da aristocracia persa8. Segundo 

Briant (2002), de acordo com os relatos presentes nas fontes gregas, a relação entre 

Cambises e a aristocracia persa era problemática, muito provavelmente Cambises havia 

tomado medidas severas acerca de impostos durante a sua estadia no Egito, o que nos 

leva a crer que Bardiya reuniu a seu favor membros da aristocracia persa para se colocar 

contra Cambises. Deve-se levar em conta que o apoio e a cooperação da aristocracia persa 

eram indispensáveis para quem quisesse o poder para si. Nesta versão proposta por 

Briant, Dario teria assassinado Bardiya e seria um usurpador. 

 

INSCRIÇÃO DE BEHISTUN: A “AUTOBIOGRAFIA” DE DARIO I 

Logo após a ascensão de Dario, como dito anteriormente, houve uma série de 

revoltas ao longo de todo o império. A fonte a ser analisada, a Inscrição de Behistun, nos 

permite analisar como ocorreram essas revoltas, quais satrapias se revoltaram, sob a 

liderança de quais indivíduos e de que maneira Dario lidou com todas essas revoltas para 

 
8 Segundo Jones (2023, p. 119), Documentos babilônicos provam que, no que diz respeito aos 

mesopotâmios, Bardiya sucedeu Cambises de maneira pacífica e legítima. Bardiya passou pelos rituais de 

investidura régia em Pasárgada. Além de ter desfrutado de popularidade e conquistado elogios do povo. 



9 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

sufocá-las. Vale ressaltar que as fontes reais aquemênidas têm como principal 

característica o caráter propagandístico9, principalmente quando se trata de questões de 

legitimação. Um exemplo se refere ao primeiro monarca e fundador do Império Persa: Ciro 

II ou Ciro, o Grande com o seu Cilindro de Ciro, confeccionado após a conquista da 

Babilônia com o intuito de, principalmente, se legitimar perante os habitantes da Babilônia, 

se utilizando até de Marduk, divindade patrona da Babilônia. Entretanto, o caso de Dario I 

é ainda mais delicado, levando em conta que, diferente de Ciro, ele não estava na posição 

de um conquistador, mas na de um usurpador. Independentemente se Dario assassinou 

ou não o verdadeiro Bardiya ou um falso-Bardiya, o fato a ser considerado aqui é que Dario 

era visto como um usurpador. Então, levando em conta essa perspectiva dos povos 

subjugados em relação a Dario e as diversas revoltas ocorridas nos territórios do império, 

Dario deveria incrementar sua “autobiografia”. A Inscrição é chamada assim por Albert 

Olmstead (1948), não apenas como referência à descrição dos episódios de revoltas e de 

que maneira ele as sufocou, mas também por apresentar as justificativas plausíveis para 

tais ações.  

As justificativas para legitimação se baseiam principalmente em princípios 

religiosos. Foi então, no período do reinado de Dario que o Zoroastrismo e os princípios 

masdeístas se tornaram fortemente presentes no Império Persa a ponto de ser 

considerada a religião oficial do Império Aquemênida. Tendo isso em vista, Dario ilustra os 

líderes das revoltas como mentirosos que se apropriavam de nomes de realezas ou de 

heróis locais, variando de acordo com cada satrapia. Tais líderes tinham o objetivo de 

enganar o povo e fazer com que eles apoiassem a revolta contra o verdadeiro rei e enviado 

de Ahura-Mazda, principal divindade do panteão do Zoroastrismo. Ao final da Coluna III 

(passagem 14) e na Coluna IV (passagem 2), Dario apresenta todos os “mentirosos” e 

conta como ele os derrotou e puniu: 

 

 
9 Isto é, divulgar a narrativa proposta na Inscrição de Behistun por Dario I e sua corte, bem como exaltar as 

virtudes do monarca a ser legitimado para o maior número de súditos possíveis, a fim de afirmar o seu poder 

e direito a ele. Adriano V. Rossi (2021) e Bruno Jacobs (2021) são alguns dos autores que trabalham com 

os aspectos propagandísticos presentes nas inscrições aquemênidas, seja no âmbito epigráfico ou 

iconográfico, apesar de não se familiarizarem tanto com o termo “propaganda” em si e preferirem o termo 

“programático”. Assim como Lloyd Llewellyn-Jones (2023) e Pierre Briant (2002) concordam que muitas das 

representações da corte e, especialmente, do monarca são bastante performáticas, buscam causar impacto, 

utilizando como principal exemplo o Apadana/Salão de Audiências. Além de utilizarem o termo “propaganda” 

e evidenciarem o caráter propagandístico da Inscrição de Behistun, ressaltam elementos que evidenciam o 

interesse de propagar a “narrativa de Dario” para o restante do império, seja na localização da inscrição ou 

nas cópias do texto epigráfico que foram enviadas para todas as satrapias do império. 



10 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

Diz Dario, o rei: [...]. Havia um chamado Gaumata, um mago. Ele mentiu, portanto 

ele disse: “Eu sou Bardiya, o filho de Ciro”. Ele fez a Pérsia rebelde. Havia um 

chamado Atrina, um elamita. Ele mentiu, portanto ele disse: “Eu sou o rei em 

Elam”. Ele fez Elam rebelde. Havia um chamado Nidintu-Bel, um babilônio. Ele 

mentiu, portanto ele disse: “Eu sou Nebuchadrezzar, o filho de Nabu-na’id”. Ele 

fez a Babilônia rebelde. Havia um chamado Martiya, um persa. Ele mentiu, 

portanto ele disse: “Eu sou Imanish, rei em Susa”. Ele fez a Susa rebelde. Havia 

um chamado Fraortes, um medo. Ele mentiu, portanto ele disse: “Eu sou 

Khshathrita da família de Ciaxares”. Ele fez a Média rebelde. Havia um chamado 

Citrantakhma, um sagartiano. Ele mentiu, portanto ele disse: “Eu sou rei em 

Sagartia, da família de Ciaxares”. Ele fez a Sagartia rebelde. Havia um chamado 

Frada, um margiano. Ele mentiu, portanto ele disse: “Eu sou rei em Margiana”. 

Ele fez a Margiana rebelde. Havia um chamado Vahyazdata, um persa. Ele 

mentiu, portanto ele disse: “Eu sou Bardiya, o filho de Ciro”. Ele fez a Pérsia 

rebelde. Havia um chamado Arakha, um armênio. Ele mentiu, portanto ele disse: 

“Eu sou Nebuchadrezzar, o filho de Nabu-na’id”. Ele fez a Babilônia rebelde.  

Diz Dario, o rei: Esses 9 reis que eu apreendi dentro dessas batalhas. Diz Dario, 

o rei: Essas são as províncias que se tornaram rebeldes. A Mentira os fez 

rebeldes, para que estes enganassem o povo. Depois disso, Ahura-Mazda 

entregou-os na minha mão, como era a minha vontade, assim eu fiz para eles. 

(Inscrição de Behistun Coluna IV, Passagem 2-4)10. 

 

Dessa maneira, ele se coloca como portador da verdade, ao lado de Ahura-Mazda, 

enquanto que os rebeldes foram colocados como mentirosos, representando a divindade 

arqui-inimiga de Ahura-Mazda: Ahriman ou Angra Mainyu. Os conflitos pretendiam 

representar também a cosmogonia da religião zoroastriana que consistia na infinita luta 

cósmica entre o bem (Ahura-Mazda) e o mal (Ahriman), uma síntese dos princípios 

masdeístas (a luta do bem contra o mal). Outro método de que Dario também se utiliza na 

sua Inscrição é a apresentação de uma genealogia fictícia, onde ele se coloca próximo a 

Ciro II que é visto como um ideal de monarca, para além de ter sido “pai e fundador” do 

Império Persa. Nessa árvore genealógica, além de Ciro, o Grande, ambos estão ligados a 

um ancestral e herói lendário, chamado Aquêmenes, responsável por dar nome à primeira 

dinastia do Império Persa. 

 

Eu (sou) Dario, o bom rei, o rei dos reis, o rei da Pérsia, o rei dos povos, o filho de 

Histaspes, o neto de Arsames, o aquemênida;  

Diz Dario, o rei: Meu pai (é) Histaspes, o pai de Histaspes (é) Arsames, o pai de 

Arsames (é) Ariaramnes, o pai de Ariaramnes (é Teispes), o pai de Teispes (é) 

Aquêmenes;  

Diz Dario, o rei: Embora nós sejamos chamados de aquemênidas, desde muito 

tempo nós temos estendido; desde muito tempo, nossa família tem sido de reis; 

Diz Dario, o rei: 8 de minha família (havia) quem fossem formalmente reis. Eu sou 

o nono (9). Muito tempo atrás, nós fomos reis (Inscrição de Behistun, Coluna I, 

Passagens 1-4). 

 
10 Só para elucidar certas dúvidas que possam surgir a partir da leitura da passagem escolhida: houve 

lugares em que Dario teve que sufocar revoltas mais de uma vez como é o caso da Babilônia e da Susa, por 

isso há a repetição de uma revolta no mesmo lugar, mas sob o comando de pessoas diferentes, mas que 

aludem ser a mesma pessoa. 



11 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

 

Nessas primeiras passagens da fonte, Dario introduz a dinastia, os seus 

predecessores e os seus ancestrais familiares nesta genealogia aparentemente fictícia 

que o coloca não apenas próximo de um ancestral lendário, Aquêmenes, aquele que deu 

nome à primeira dinastia do Império Persa, como também coloca a si mesmo na linha de 

sucessão. É claro aqui o intuito de se legitimar e mostrar para o leitor da inscrição o porquê 

de ele ter direito legítimo ao trono. Deve-se lembrar que Cambises não tinha herdeiros e 

com Bardiya (seja o falso ou o verdadeiro) morto, a linhagem de Ciro, pai e fundador do 

império, tinha morrido também. Por isso Dario recorre a essa árvore genealógica. Outro 

ponto importante que pode ser notado nessa genealogia é o mecanismo que Dario usa 

para se colocar próximo a Ciro II, visto como um ideal de monarca. Entretanto, não é 

possível ver o nome “Ciro” no conteúdo textual da fonte, mas é possível que Dario o tenha 

colocado nas entrelinhas. Ao consultar o Cilindro de Ciro, pode-se ver que Ciro se coloca 

como filho de Cambises I, neto de Ciro I e descendente de Teispes, e é justamente nesse 

Teispes que se deve dar enfoque, porque se Teispes se faz presente na linhagem tanto de 

Ciro, quanto de Dario, pode-se presumir que ambos os monarcas estão na mesma 

linhagem, mesmo que como parentes “distantes”. Outra questão que pode ser levantada, 

ao perceber que Dario não cita Ciro diretamente, é que se ele o fizesse, teria de citar 

Cambises também (pelo simples fato de Cambises ser o filho e sucessor de Ciro). Então, 

se Dario pretendia se legitimar e se colocar não apenas como um bom monarca, mas 

também como um “herdeiro” dos bons monarcas. Portanto, ele não poderia e nem deveria 

citar diretamente Ciro e/ou Cambises, já que Cambises é citado no relato, como sendo o 

arquiteto e assassino de seu irmão Bardiya11, ou seja, ele o apresenta como uma figura 

negativa, com a qual não queria estar relacionado e se o citasse nominalmente soaria 

contraditório. 

Todos esses mecanismos de escrita12, além da arte presente na Inscrição que 

será discutida em um outro momento, foram utilizados com um propósito: legitimar Dario 

 
11 Segundo Olmstead (1948), há desacordo em relação ao tempo, lugar e maneira do seu assassinato. Dario 

alega que Bardiya, irmão mais novo de Cambises, foi morto pelo seu irmão. Heródoto culpa Préxapes pelo 

assassinato de Bardiya, mas havia dúvidas sobre “Esmérdis” ter sido assassinado durante uma caça em 

local próximo à Susa ou se ele havia morrido afogado no Mar Eritreu. Além disso, há desacordo também em 

relação ao tempo, pois Dario coloca o episódio ocorrido antes da expedição egípcia de Cambises. Já Heródoto 

situa o episódio durante a campanha de Cambises. 

 
12 Gregor Ahn (1992, p. 89-91) aponta três estratégias retóricas em busca de legitimação utilizadas pelos 

governantes aquemênidas: 1) legitimação divina; 2) legitimação dinástica; 3) legitimação por realização. 



12 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

e colocá-lo como o único rei possível a exercer o poder central do Império Aquemênida. 

Outro ponto a ser destacado é a localização escolhida para a Inscrição esculpida no Monte 

Behistun, algo estratégico se levarmos em conta que ficava na passagem da Estrada Real, 

por onde passavam diversas pessoas, comerciantes, oficiais e súditos do império. A 

escolha é óbvia, pois o objetivo era alcançar o máximo de pessoas possíveis para que 

todos do império e até mesmo de fora das dependências territoriais do império soubessem 

quem era o novo monarca responsável pelo Império Aquemênida e que, acima de tudo, 

era um monarca legítimo por direito “hereditário” e, principalmente, respaldado pelo poder 

divino. Além de visar alcançar o máximo de leitores possíveis, Dario também ordenou que 

a Inscrição fosse esculpida em três línguas, tal qual a conhecida Pedra de Roseta dos 

egípcios. A Inscrição de Behistun é uma inscrição trilíngue (elamita, persa antigo e 

babilônico). Há ainda uma outra versão de tabuleta encontrada com o conteúdo da 

inscrição em aramaico, a língua mais utilizada e corrente durante esse período do Império 

Aquemênida. Somado a essa versão “tabuleta” encontrada, é importante enfatizar o fato 

de que Dario também ordenou que versões “tabuletas” (hoje, conhecida como ‘versões de 

bolso’) fossem confeccionadas e enviadas para as principais satrapias do império. Isto é 

seriam enviadas para locais de maior importância para o poder central, tais como 

Babilônia, Egito, Ecbátana, Média, entre outras. Todas essas regiões contribuíam com 

guarnições e outros tributos que podem ser atestados no relato herodotiano13. 

Outros elementos que precisam ser observados ao entrarmos em contato com a 

fonte são as ocorrências da frase “Diz Dario, o rei: [seguido do relato]”. Dessa forma, ao 

começo de cada relato na Inscrição de Behistun, o conteúdo é atribuído às próprias 

palavras de Dario como se ele estivesse discursando para todos os leitores da Inscrição. 

Tal repetição em cada frase sugere algo semelhante a uma oração, canção ou a algo que 

fixe na cabeça do leitor. Lembrando que, na civilização persa, mesmo neste período, a 

tradição oral ainda se fazia fortemente presente. Então, tendo isso em vista, pode-se 

 
Segundo Jacobs (2021, p. 756), Dario utilizou todas essas três estratégias: 1) Ahura-Mazda; 2) genealogia 

fictícia; 3) ação da conquista, pois a legitimidade de sua dinastia era frágil e seu governo inseguro. 

 
13 Mario Liverani (2016) montou uma tabela de acordo com o relato herodotiano (Histórias, III, 89-94) que 

mostra os tributos pagos pelas satrapias do Império Persa (em talentos de prata): 1) Cária, Lícia e Panfília: 

400 talentos; 2) Mísia e Lídia: 500 talentos; 3) Frígia e Capadócia: 360 talentos; 4) Cilícia: 500 talentos + 

360 cavalos brancos; 5) Síria, Palestina e Chipre: 350 talentos; 6) Egito e Líbia: 700 talentos + 120 medidas 

de trigo; 7) Satagídia e Gandara: 170 talentos; 8) Elam: 300 talentos; 9) Assíria e Babilônia: 1000 talentos 

+ 500 jovens, futuros eunucos; 10) Média Central: 450 talentos; 11) Média do Norte: 200 talentos; 12) 

Bactriana: 360 talentos; 13) Armênia: 400 talentos; 14) Sagartia, Sarangia: 600 talentos; 15) Sácia: 250 

talentos; 16) Pártia, Corásmia, Sogdiana: 300 talentos; 17) Gedrósia, Aracósia: 400 talentos; 18) Matiene, 

Saspiri, Alarodi: 200 talentos; 19) Mushki, Tibarene: 200 talentos; 20) Índia: 360 talentos em pó de ouro. 



13 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

sugerir que Dario também estaria focado em propagar a sua autoridade, usando-se das 

repetições para que o conteúdo da Inscrição fosse passado por via da tradição oral de 

geração em geração, com o objetivo de se firmar e reforçar a sua versão do relato na 

memória coletiva da civilização persa.  

Outra ocorrência que também deve ser salientada é a quantidade de vezes que 

Dario recorre à divindade Ahura-Mazda na Inscrição. Segundo Pierre Briant (2002), Ahura-

Mazda é invocado 63 vezes ao longo das cinco colunas da Inscrição de Behistun. É 

provável que tais repetições visassem enfatizar a “verdade dos fatos” alegando que a 

divindade Ahura-Mazda teria se colocado ao lado de Dario em toda a empreitada que o 

levou ao trono, desde a sua ascensão propriamente dita até o sufocamento das revoltas 

ocorridas nas satrapias do Império. Entretanto, nas nossas leituras realizadas do conteúdo 

da fonte traduzida por Herbert Cushing Tolman (1908), pôde-se perceber a ocorrência do 

nome da divindade setenta e quatro vezes. Isso pode se justificar pelas diferenças entre 

a fonte original e suas traduções, seja a lida por Pierre Briant, seja a que foi acessada e 

utilizada na presente pesquisa. No entanto, o foco da questão não deve ser o número 

exato de vezes que a deidade do panteão persa é invocada e sim o objetivo de tal 

invocação, que é provavelmente o de legitimar, por meio de uma divindade, o poder 

exercido pelo recém-coroado Dario I. O monarca sempre invoca a divindade com as 

seguintes frases: 

 

Pela graça de Ahura-Mazda, me tornei rei [...]14 Ahura-Mazda me deu este reino; 

Ahura-Mazda me ajudou até eu obter este reino. Pela graça de Ahura-Mazda, eu 

seguro este reino. [...]. Pela graça de Ahura-Mazda, eu me tornei rei deles: Pérsia, 

Elam, Babilônia, Assíria, Arábia, Egito, as terras do mar, Lídia, Jônia/Iônia, Média, 

Armênia, Capadócia, Pártia, Drangiana, Ária, Corásmia, Báctria, Sogdiana, 

Gandara, Cítia, Satagídia, Aracósia e Maka. No total há 23 povos [...] pela graça 

de Ahura-Mazda, eles se tornaram meus súditos, eles me trouxeram tributos, o 

que foi comandado a eles por mim foi feito noite e dia [...] pela graça de Ahura-

Mazda, esses povos respeitaram minhas leis. Como foi ordenado a eles por mim, 

então assim foi feito [...] eu pedi por ajuda a Ahura-Mazda, e Ahura-Mazda me 

ajudou15 (Inscrição de Behistun, Colunas I-V, Passagens diversas). 

 
14 Essa é a mais corrente, porque ele narra tudo o que fez e como fez, mas sob o respaldo da deidade persa 

para justificar tais atos que, vale ressaltar, teriam sido feitos por ele em nome da própria divindade. Além 

disso, a ocorrência dessa frase é tamanha que pode ser encarada como uma espécie de oração. Deste jeito, 

Dario se coloca como um fiel e devoto de Ahura-Mazda, pois foi graças a esse deus que tudo aquilo que lhe 

foi proporcionado. Mas, deve-se ressaltar que Dario não era de modo algum monoteísta, pois esse conceito 

seria anacrônico para esse momento, ainda que pretendesse elevar Ahura-Mazda como a sua principal 

deidade. 

 
15 Novamente, a divindade principal do panteão persa é invocada e utilizada para deixar claro que ela, além 

de ser testemunha dos feitos de Dario, estava ao lado dele, fornecendo ajuda quando ele clama por isso, 

bem como para justificar e legitimar o direito (respaldado pelo divino) do monarca ao trono. 



14 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

 

Após a leitura da passagem acima, pode-se perceber que a inscrição coloca Ahura-

Mazda como o principal responsável por todo o sucesso de Dario I, desde a sua ascensão 

ao poder até o domínio dos povos subjugados (seja em relação a novas conquistas ou ao 

sufocamento das revoltas ocorridas nas satrapias do império). As repetições podem 

sugerir também que Dario poderia contar com a divindade para vir prestar auxílio a seu 

favor. O fato é que, de acordo com o relato de Dario presente na Inscrição de Behistun, a 

principal divindade do panteão persa não fica apenas numa posição passiva, isto é, de 

espectador perante tudo o que ocorre em relação a Dario e ao seu império. Aqui, o divino 

assume também um papel ativo na tomada de poder executada por Dario I, bem como se 

torna fundamental para o sucesso de suas empreitadas. Além disso, as passagens 

sugerem que os feitos de Dario, sejam eles bons ou ruins, sempre seriam em prol da 

divindade e também responsabilidade do próprio Ahura-Mazda. Ou seja, a deidade deixaria 

Dario agir livremente, porque ele agia em nome do deus aquemênida. 

Acerca do conteúdo textual da fonte, a primeira coluna consiste numa 

apresentação breve, somada aos principais elementos que buscavam legitimar Dario I 

como o Grande Rei dos Reis do Império Persa Aquemênida. Entre o final da primeira, a 

segunda e a terceira coluna estão registradas as províncias que se rebelaram contra o 

poder central de Dario, os locais que insurgiram sob o comando dos ditos “mentirosos” 

que variou de acordo com cada satrapia. A quarta e quinta coluna da Inscrição já se 

referem a um contexto pós-revoltas, onde Dario conta basicamente o que fez nas satrapias 

e sua atuação como rei. Vale ressaltar que se acredita que a Inscrição deveria ter, a 

princípio, apenas quatro colunas com conteúdo textual, mas como Dario continuou a 

realizar feitos em prol e benefício do Império Aquemênida, e como a Inscrição tinha o 

objetivo de legitimá-lo, decidiu acrescentar uma quinta coluna. Fizera isso para contar seus 

feitos como monarca plenamente estabelecido e na preparação para a expedição contra 

a Cítia, episódio tão bem relatado nas Histórias de Heródoto. Infelizmente, a quinta coluna 

está bastante mutilada e por esse motivo a tradução também foi prejudicada, então não 

há a possibilidade de realizarmos discussões aprofundadas sobre o conteúdo da quinta 

coluna. Entretanto, se comparada às outras colunas, a quinta coluna é a que tem o menor 

conteúdo textual, contém apenas seis passagens, pois é a coluna mais mutilada da fonte. 

Enquanto que a primeira coluna possui dezenove passagens; a segunda coluna possui 



15 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

dezesseis passagens; a terceira coluna possui quinze passagens; e a quarta coluna possui 

cinte passagens. 

 

ANÁLISE ICONOGRÁFICA DA INSCRIÇÃO DE BEHISTUN 

Para a última sessão, serão analisados os aspectos da iconografia presentes na 

Inscrição de Behistun que acompanha o conteúdo textual da fonte. Primeiramente, serão 

analisadas e descritas as figuras e os elementos presentes, de acordo com Briant (2002), na 

iconografia. Em seguida, as informações iconográficas dialogarão com o relato textual da fonte. 

Pretende-se analisar o caráter propagandístico do poder e legitimidade de Dario I perante os 

seus súditos que se faz presente na Inscrição, mas também discutir quais eram as finalidades e 

os objetivos de Dario ao proferir o discurso que serviu de base para o relato textual da fonte. 

Deve-se ressaltar que a Inscrição de Behistun foi um monumento pensado para exaltar 

o triunfo dinástico e militar de Dario, bem como a própria figura do monarca aquemênida. O 

contexto pode ser visto como um “renascimento” do Império Persa, pois a Inscrição não foi 

fundada apenas para relatar as conquistas militares de Dario, mas também com o objetivo de se 

equiparar ao “paraíso” em Pasárgada fundado por Ciro II. Segundo Briant (2002, p. 124), 

inscrições e relevos foram feitos para representar o ato de fundar um novo reino, um império 

renascido, por esse motivo deveria ser uma criação nova, em que todos os empréstimos fossem 

derretidos e reformulados em uma obra de caráter monumental e incomparável às criações 

anteriores16. 

 

 
16 Com a ascensão do Império Persa, pouca coisa relacionada à arte se conservou do período medo, 

contando com as influências sofridas por eles que dizem respeito às artes neo-assíria e urartéria, além das 

influências euroasiáticas. Do pouco que se conservou, deve-se destacar a arquitetura militar dos castelos. 

Ademais, segundo Ezquerra (1991), o Império Persa Aquemênida é resultado da experiência acumulada 

pelos Impérios Neo-Assírio e Neobabilônico, porque a arte aquemênida faz eco ao seu poder que é 

inconteste, o que possui notável diferença em relação à arte neo-assíria. As obras de caráter monumental 

ao qual Briant (2002) se refere são a expressão de um poder incontestável que configura na propaganda 

política do Império Aquemênida, por isso há um gosto pela repetição incansável que pode ser notada na 

Inscrição de Behistun, herança muito provavelmente neo-assíria, onde os monarcas necessitavam expressar 

seu poder repetidamente. Além de que a arte aquemênida também é devedora da arte mesopotâmica, 

nômade e dos povos vizinhos que foram conquistados e anexados ao território imperial aquemênida. 



16 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

Figura 1 – Inscrição do Behistun 

 

Fonte: Chapéu, Chicote e Carbono-14 (2009) 

 

Acerca da descrição da arte presente na Inscrição de Behistun, segundo Briant 

(2002), há quatorze personagens17. A começar por Dario que está voltado para a direita, 

vestido com uma túnica persa, com um diadema. Na mão esquerda, ele segura um arco 

que repousa sobre o pé direito. Sua mão direita está levantada ao nível do rosto (Briant, 

2002, p. 124). Na frente do Rei dos reis estão oito “reis mentirosos” que se diferenciam 

por suas vestimentas e pelas inscrições que os nomeiam. Da esquerda para a direita, 

pode-se observar: 1) Atrina; 2) Nidintu-Bel; 3) Fraortes; 4) Martiya; 5) Citrantakhma; 6) 

Vahyazdata; 7) Arakha; 8) Frada; 9) Skhunkha18. O status deles é retratado como inferiores 

a Dario por meio da postura e estatura quando comparados ao Grande Rei. Deve-se 

atentar para aquele que está em posição mais humilhante, deitado no chão com as mãos 

levantadas num ato de súplica a Dario que se coloca sobre ele com toda a sua glória. Este 

humilhado presente na iconografia representaria Gaumata. O episódio capturado na 

 
17 Além de Briant (2002), Margaret Cool Root é uma das grandes referências no que diz respeito à arte e 

iconografia aquemênidas. A descrição detalhada oferecida por Briant (2002, p. 124-127) concorda com as 

descrições e interpretações propostas por Root em suas análises acerca da iconografia presente na 

Inscrição de Behistun. 

 
18 Na Inscrição de Behistun, há uma breve passagem acima de cada “rei mentiroso” realizando uma breve 

apresentação, assim como na tradução de Herbert Cushing Tolman (1908), há a tradução dessas 

passagens, apresentando os nomes dos “reis” que estão presentes na iconografia. Ademais, o último “rei 

mentiroso” Skhunkha foi adicionado tempos depois à Inscrição de Behistun, juntamente com a Coluna V. 

Ele é identificado pelo seu chapéu alto e pontudo, Dario conta que ele foi o líder da rebelião na satrapia 

localizada em Elam e Saka. 



17 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

iconografia remete ao momento em que ocorre a vitória de Dario e a derrota de Gaumata 

pouco antes de ser executado pelo novo Grande Rei.  

A presença dos “reis mentirosos” diante de Dario tem como objetivo representar 

o rei como conquistador e vencedor pessoal de cada um deles. A intenção principal é, de 

acordo com Briant (2002, p. 125), representar Dario em sua capacidade de “conquistador” 

na forma de uma mensagem simultaneamente metafórica e realista. Vale ressaltar que 

eles são punidos na presença de Ahura-Mazda, personificação da verdade, por serem “reis 

mentirosos” e violarem a lei de Dario. Aqui, a mentira está diretamente ligada à revolta 

contra o poder estabelecido e legítimo, isto é, o próprio poder de Dario I. Enquanto o 

Grande Rei é representado como um homem que nunca mente, por esse motivo ele é 

escolhido por Ahura-Mazda cuja figura que se faz presente. Tendo isso em vista, à mentira 

se opõe a verdade, e ambos os termos pertencem igualmente aos domínios da política e 

da religião imperial. 

Ahura-Mazda é a figura acima de todos, até de Dario, seguidos por seus guardas 

reais e os “reis mentirosos”. O deus aparece, segundo Briant (2002, p. 126), na figura de 

um homem barbado, emergindo de um disco alado, vestido no estilo persa e um “cocar” 

cilíndrico com uma estrela de seis pontas. Ele segura um anel com sua mão esquerda, 

oferecendo-o a Dario. Ele é o único indivíduo com quem Dario estabelece um diálogo. 

Portanto, é em direção a Ahura-Mazda que Dario levanta sua mão para receber o anel 

oferecido pela divindade. A inclinação expressa que, mesmo sem ser um deus, o rei é 

investido com o poder real pelo deus. Ou seja, é o procurador de Ahura-Mazda na terra, 

como resultado de um pacto realizado entre o rei e a divindade. Pode-se dizer, portanto, 

que essa aliança confere a Dario poder absoluto e incontestável, portanto, quem ousasse 

contestar o poder central corria o risco de receber uma punição de caráter divino. Outro 

ponto a ser destacado é que, apesar de não haver um monoteísmo estabelecido, na 

religião oficial do Império Aquemênida no tempo de Dario I, Ahura-Mazda ocupa uma 

posição suprema, sendo a divindade soberana do panteão persa aquemênida, onde as 

outras divindades são evocadas apenas nominalmente. Ahura-Mazda era o deus de Dario, 

como é percebido e expresso ao longo de todo o relato textual da Inscrição de Behistun. O 

rei tinha o dever de fazer a verdade reinar e caçar a mentira em nome dos preceitos que 

regiam a relação entre homens e deuses, tal qual os princípios do masdeísmo e a própria 

cosmogonia do zoroastrismo nos quais, segundo Mircea Eliade (2010), Ahura-Mazda 



18 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

representava a verdade e travava uma luta eterna com Ahriman ou Angra Mainyu, a 

depender da tradução, que representava a mentira. 

Atrás de Dario, ainda na iconografia da Inscrição, há dois homens ou guardas reais 

que, vale ressaltar, são menores que Dario, mas ainda assim maiores que os “reis 

mentirosos”. Dessa forma, enfatizam a inferioridade dos rebeldes vencidos e a 

superioridade não apenas de Dario, mas daqueles que contribuíram para o seu sucesso 

na vitória contra as satrapias rebeldes. O mais próximo de Dario carrega em sua mão 

direita um arco, enquanto o mais distante de Dario carrega uma lança com suas duas 

mãos. Esses dois não seriam meros guardas reais portando armas reais, as principais 

armas aquemênidas e de maior domínio ou maestria. Há uma probabilidade grande deles 

serem, segundo Briant (2002), parte da aristocracia persa que auxiliou Dario na sua 

ascensão, tal qual “Os Sete”. As identidades desses dois guardas reais e aristocratas 

persas são desconhecidas. Entretanto, há uma probabilidade, de acordo com Briant 

(2002, p. 131), de se tratarem de Góbrias e Aspatines, porque os nomes de ambos 

também aparecem no túmulo de Dario em Naqsh-e Rostam, o que indica a importância 

deles. Especialmente a de Góbrias, que estabeleceu diversas alianças com Dario, a ponto 

de realizarem um casamento dinástico entre Dario e a filha de Góbrias (Briant, 2002, p. 

132, 135-136), além de ser um dos seguidores mais fiéis de Dario I.  

Independente da identidade desses guardas reais, uma coisa é certa: Dario não 

queria compartilhar sua glória com muitos de seus homens, ou seja, não queria colocar 

outros homens vitoriosos em evidência, porque isso lhe tiraria parte do crédito da vitória 

contra aqueles que se rebelaram contra o poder central. Somado a isso, Dario se gaba 

diversas vezes por ter conquistado, segundo a Inscrição, dezenove vitórias em um ano, 

com o intuito de engrandecer a si mesmo como rei triunfante. Isso também poderia ser 

um dos motivos de ele não identificar esses dois guardas reais. Outro possível motivo seria 

se utilizar da representação de dois homens aleatórios apenas para exaltar as armas reais 

ou pelo menos destacar as principais armas utilizadas pelas persas em seus conflitos, pois 

eram as armas que exigiam maior maestria no uso e no combate. Pode-se perceber ao 

longo da análise iconográfica que todos esses componentes buscam exaltar a figura de 

Dario como monarca, líder militar e, principalmente, como um rei de poder incontestável 

e reconhecido pelos deuses.  

Somada à iconografia, o texto da Inscrição, sobre os “reis mentirosos” conta como 

eles se rebelaram e como Dario sufocou a revolta. Apesar de haver um padrão no relato 



19 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

em relação a todos aqueles que se puseram à frente das satrapias rebeldes e de como 

Dario os capturou, executou e sufocou as rebeliões. Em alguns relatos há mais ou menos 

detalhes. Por exemplo, como veremos nas análises a seguir, em alguns há relatos sobre 

como se deram as execuções ou informações a respeito do contingente do exército que 

representava a força de Dario contra os “reis mentirosos” e suas satrapias rebeldes. O 

primeiro relato é o de Gaumata, por ele ser o pilar da busca por legitimação de Dario onde 

Gaumata seria um usurpador e por esse motivo Dario seria colocado na figura de um 

salvador e libertador do Império Aquemênida. Sobre o relato: 

 

Diz Dario, o rei: Mais tarde houve um homem, o Mago, Gaumata por nome, ele 

ascendeu de Paishiyauvada (cidade persa da era Aquemênida), onde havia uma 

montanha Arakadrish por nome. De lá – dia 14 do mês Viyakhna19 estava em 

curso onde ele havia ascendido; ele assim enganou o povo: “Eu sou Bardiya, filho 

de Ciro, irmão de Cambises”. Mais tarde todo o povo se rebelou contra Cambises 

e passou para ele, tanto a Pérsia, quanto a Média, quanto as outras províncias, 

ele tomou o reino. Dia 9 do mês Garmapada20 estava em curso – ele assim tomou 

o reino. Mais tarde, Cambises morreu por uma morte autoimposta. (Inscrição de 

Behistun, Coluna I, Passagem 11)  

 

Sobre o relato de Atrina, o segundo “rei mentiroso” presente na Inscrição de 

Behistun, pode-se dizer que segue o mesmo padrão dos demais relatos. Entretanto, deve-

se atentar para uma especificidade deste relato; no episódio da retomada de Susa, Dario 

dá detalhes acerca do contingente que ele próprio enviou para sufocar a rebelião e retomar 

o controle da capital satrapal, como se pode ver a seguir: 

 

Diz Dario, o rei: Quando eu assassinei Gaumata, o Mago, mais tarde havia um 

homem, Atrina por nome, o filho de Upadaranma; ele ascendeu em Susa, ele 

havia dito ao povo: “eu sou rei em Susa”. Mais tarde, o povo de Susa se rebelou 

e seguiu àquele Atrina, ele se tornou rei em Susa. [...]. Diz Dario, o rei: Mais tarde, 

eu mandei quarenta de meu exército para Susa, esse Atrina foi levado a mim 

amarrado, eu o matei. (Inscrição de Behistun, Coluna I, Passagem 17)  

 
19 Para fins de esclarecimento, decidimos colocar os correspondentes dos meses do calendário persa em 

questão que estão em persa antigo ou elamita em algumas passagens no calendário gregoriano, isto é, 

utilizando-se dos meses de janeiro-dezembro para que se torne algo mais palpável para os leitores. Tendo 

isso em vista, o mês Viyakhna é o último mês do calendário persa, isto é, o décimo segundo mês e tem como 

correspondente a segunda metade do mês de fevereiro e a primeira metade do mês de março no calendário 

gregoriano. Entretanto, vale ressaltar que por se tratar de calendários distintos, a organização também é 

distinta, por exemplo: no calendário persa, o ano começa no mês de março para os calendários gregoriano. 

Em outras palavras, o “março” do calendário persa é o janeiro do calendário gregoriano. As obras de Richard 

T. Hallock (1969) e Roland G. Kent (1950) serviram de base para que pudéssemos esclarecer os 

correspondentes mensais dos dois calendários.  

 
20 O mês Garmapada é o quarto mês do calendário persa e tem como correspondente os meses de junho e 

julho, isto é, a segunda metade do primeiro mês e a primeira metade do segundo mês em questão no 

calendário gregoriano.  



20 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

 

Sobre o relato de Nidintu-Bel da Babilônia, o terceiro “rei mentiroso” presente na 

Inscrição de Behistun, pode-se notar que, além de seguir o mesmo padrão dos relatos, 

Dario adiciona outra particularidade neste relato, uma intervenção “divina”. Logo após 

Dario ter dito que Ahura-Mazda o ajudou, ele conta como os inimigos foram arrastados 

pelo rio Eufrates durante o confronto com os seguidores de Nidintu-Bel:  

 

Diz Dario, o rei: Mais tarde, eu fui à Babilônia [...] esse Nidintu-bel que chamava 

a si próprio de Nebuchadrezzar foi com seu exército contra a mim para iniciar a 

batalha. Depois disso, nós começamos a batalha. Ahura-Mazda me ajudou, pela 

graça de Ahura-Mazda, eu puni severamente o exército de Nidintu-Bel. O inimigo 

foi levado para a água; a água os levou. (Inscrição de Behistun, Coluna I, 

Passagem 19)  

 

Sobre o relato de Martiya da Pérsia, o quarto “rei mentiroso” presente na Inscrição 

de Behistun, pode-se notar que esta é a passagem que trata sobre um “rei rebelde” que 

contém a menor quantidade de informação quando comparada às demais passagens. 

Dario, basicamente, resume tudo ao dar-lhe o nome de “rei mentiroso”; fala que ele 

ascendeu em Susa e já prossegue ao dizer que Martiya foi capturado e morto pelas mãos 

dele, como se pode ver a seguir: 

 

Diz Dario, o rei: Ali havia um homem chamado Martiya, filho de Cicikhrish – ali 

havia uma cidade na Pérsia chamada Kuganaka – ali ele morava. Ele ascendeu 

em Susa, portanto ele disse ao seu povo: “Eu sou Imanish, rei de Susa”. Diz Dario, 

o rei: Lá estava eu em marcha para Susa. Depois disso, o povo de Susa me temeu; 

eles tomaram aquele Martiya quem era chefe deles e o matei. (Inscrição de 

Behistun, Coluna II, Passagens 3-4)  

 

Sobre o relato de Fraortes da Média, o quinto “rei mentiroso” presente na 

Inscrição de Behistun, pode-se perceber que por mais que o relato continue a seguir o 

padrão estipulado para a Inscrição, esta é a passagem mais rica de informações, por 

conter o nome de Fraortes, sua nacionalidade, como ele ascendeu, o que Dario fez ao 

saber da rebelião, o que ele ordenou ao seu exército e ao chefe do exército nomeado por 

ele, Hidarnes. Após a batalha, ele ainda narra como se deu a captura e a punição de 

Fraortes, como se pode ver a seguir: 

 

Diz Dario, o rei: Um homem medo chamado Fraortes ascendeu na Média, ele 

disse desse modo ao seu povo: “eu sou Khshathrita da família de Ciaxares”. 

Depois disso, o povo medo que estava no palácio se rebelou contra mim e seguiu 

aquele Fraortes. Ele se tornou o rei na Média. Diz Dario, o rei: O exército persa e 

o exército medo, que foi por mim, era pequeno. Depois disso, eu enviei um 



21 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

exército. Hidarnes por nome, um persa, meu súdito, eu fiz dele chefe do exército, 

portanto eu disse a eles: “Vão, punam aquele exército medo que não se diz meu”. 

Depois disso, esse Hidarnes com o seu exército foram embora, quando ele veio à 

Média – ali tinha uma cidade chamada Marush – ali ele iniciou uma batalha com 

os medos, ele que era chefe entre os medos não aguentou ali. Ahura-Mazda me 

ajudou, pela graça de Ahura-Mazda, meu exército puniu aquele exército rebelde 

completamente. Dia 27 do mês Anamaka21 estava em curso – a batalha foi assim 

combatida por eles. Depois disso, meu exército – ali tinha uma região chamada 

Kampada – ali esperaram por mim até eu ir para a Média. Diz Dario, o rei: Mais 

tarde, esse Fraortes com alguns cavaleiros fugiu. Ali é a região, cujo nome é Raga 

na Média – por ali, nós fomos. Depois disso, eu enviei meu exército para persegui-

los. Fraortes foi capturado e levado a mim. Eu cortei fora seu nariz, orelhas e 

língua, e eu arranquei seus olhos, ele foi preso na minha corte, todo o povo o viu. 

Depois disso, eu o coloquei em uma cruz na Ecbátana, e quanto aos seus aliados 

mais confiáveis, eu os joguei dentro da prisão na Ecbátana. (Inscrição de 

Behistun, Coluna II, Passagens 5-6, 13)  

 

Sobre o relato de Citrantakhma (Inscrição de Behistun, Coluna II, Passagem 14), 

o sexto “rei mentiroso” presente na Inscrição de Behistun, pode-se perceber que além de 

manter o padrão, não há nada de novo nas passagens deste relato. Dario apenas repetiu 

com algumas mudanças nos nomes dos lugares. No que diz respeito às punições de 

Citrantakhma, repetiu o que contou no relato do “rei mentiroso” anterior, isto é, Fraortes. 

Sobre o relato de Vahyazadata, o sétimo “rei mentiroso” presente na Inscrição de 

Behistun, se pode perceber que para além do padrão repetitivo dos relatos em relação aos 

“reis mentirosos” há uma ausência nos detalhes das punições vistas nos dois relatos 

anteriores relacionados aos “reis rebeldes” Fraortes e Citrantakhma. Fica o 

questionamento, Dario apenas decidiu não nos dar detalhes na Inscrição ou ele optou por 

um tratamento menos cruel no que tange às punições de Vahyazdata e seus seguidores 

mais confiáveis?  

 

Diz Dario, o rei: Um homem chamado Vahyazadata. Ali tinha uma cidade chamada 

Tarava. Ali é uma região da Pérsia chamada Yutiya – ali, ele morava. Ele foi o 

segundo a ascender contra mim na Pérsia, portanto ele disse ao povo: “Eu sou 

Bardiya, filho de Ciro”. Depois disso, o exército persa que estava no palácio deixou 

de lado a sua lealdade, eles se rebelaram contra mim e seguiram aquele 

Vahyazdata, ele se tornou rei na Pérsia. [...]. Diz Dario, o rei: Mais tarde – ali há 

uma cidade persa chamada Uvadaicaya – ali, aquele Vahyazdata e seus aliados 

mais confiáveis foram colocados numa cruz por mim. (Inscrição de Behistun, 

Coluna III, Passagens 5, 8)  

 

Sobre o relato de Arakha (Inscrição de Behistun, Coluna III, Passagem 15), o oitavo 

“rei mentiroso” presente na Inscrição de Behistun, pode-se perceber que, assim como o 

 
21 O mês Anamaka é o décimo mês do calendário persa e tem como correspondente os meses de dezembro 

e janeiro, isto é, a segunda metade do primeiro mês e a primeira metade do segundo mês em questão no 

calendário gregoriano. 



22 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

relato de Citrantakhma, este relato não nos dá nenhuma informação nova, apenas serve 

para reforçar a ideia de uma padronização dos relatos sobre a rebelião dos “reis 

mentirosos”. Somados à retomada do domínio das satrapias rebeldes por Dario e seu 

exército, os detalhes da punição também foram diminuídos, como foi o caso do relato 

sobre Vahyazdata. 

Sobre o relato de Shunkha (Inscrição de Behistun, Coluna V, Passagem I), o nono 

“rei mentiroso” presente na Inscrição, o que se pode perceber no relato do último “rei 

rebelde” é que não se trata mais de uma retomada de um domínio, mas de uma nova 

conquista no sentido de expansão territorial do império de Dario. Vale ressaltar que um 

ponto importante adicionado junto com a Coluna V é o tratamento direcionado aos “reis 

mentirosos”. No caso, Shunkha não seria apenas um rei que mentiu para o seu povo para 

se tornar líder, mas um infiel em relação a Ahura-Mazda. O questionamento que fica seria, 

sobretudo, em relação às questões que giram em torno deste último relato, porque não se 

trataria mais de uma reconquista, mas de uma nova conquista; não se trata apenas de 

mentir para o povo, mas de ser infiel. 

Após a apresentação de todos os relatos feitos por Dario sobre os “reis 

mentirosos”, pode-se apontar os padrões presentes usados em cada relato desses nove 

“reis rebeldes (Gaumata incluso)”. Primeiramente, eles anunciam que são alguém da 

linhagem real local, assim ascendem ao poder como “reis mentirosos” que se colocam 

contra o poder central de Dario. Em seguida, Dario envia um pequeno exército sob o 

comando de um de seus subordinados para sufocarem a revolta, o conflito se inicia, “os 

mentirosos rebeldes” perdem a batalha, recuam e fogem para alguma fortaleza local, onde 

são capturados, amarrados e levados a Dario. Por último, eles recebem a punição devida 

a eles, sob o respaldo de Ahura-Mazda.  

Esse padrão presente nos relatos é responsável por alimentar uma visão de um 

poder inabalável do “Rei dos reis” por se tratar de um poder “divino” se levarmos em conta 

a presença e a ajuda prestada por Ahura-Mazda. Outro ponto a ser salientado é que, muito 

provavelmente, era essa a mensagem que Dario tinha como objetivo passar para os seus 

súditos, sobretudo nas principais satrapias do império, visando o impedimento de 

possíveis rebeliões futuras. Além de ser o “puro suco” da propaganda do poder imperial 

de Dario, foi algo muito ligado à ideologia imperial, levando em conta também os 

empréstimos, heranças, apropriações de culturas e costumes de outros povos e reinos 

que foram conquistados pelo Império Aquemênida. Outro ponto que deve ser salientado é 



23 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

a ausência do relato destinado ao “rei mentiroso” Frada que se faz presente na iconografia 

da Inscrição, mas não há na tradução da fonte em uso a presença do relato deste “rei 

rebelde”. O que se observa não é um relato do que aconteceu com os demais reis, mas 

um resumo geral das revoltas ocorridas:  

 

Diz Dario, o rei: Ali há uma região chamada Margiana que se rebelou contra mim. 

Um homem márgio chamado Frada, o tornaram chefe deles. Depois disso, eu 

enviei um persa chamado Dadarshish, meu súdito, sátrapa de Báctria contra ele, 

portanto eu disse a ele: “Vá, puna aquele exército que diz não ser meu”. Depois 

disso, Dadarshish foi embora com o seu exército e iniciou um conflito com os 

márgios. Ahura-Mazda me ajudou, pela graça de Ahura-Mazda, meu exército 

destruiu completamente aquele exército rebelde. Dia 23 do mês Atriyadiya22 

estava em curso, portanto a batalha foi travada por eles. (Inscrição de Behistun, 

Coluna III, Passagem 3)  

 

Deve-se atentar para o fato de que a Inscrição de Behistun é unilateral e por esse 

motivo impossibilita um olhar diferente dos fatos. Ou seja, não há outras fontes persas do 

mesmo período que possam bater de frente a fim de realizarmos um método comparativo. 

Deve-se, portanto, considerar principalmente a intenção propagandística de Dario, porque 

o rei repete diversas vezes que superou inúmeras revoltas poderosas com um exército que 

ele descreve na Inscrição muitas vezes como insignificante. Outro ponto que também deve 

ser tocado é a dificuldade em afirmar que todas as revoltas tinham sido apaziguadas até 

o final de 521 a.C., mesmo que Dario tenha negado ter exagerado ou falsificado a 

realidade em nome da verdade que ele tanto defendia enquanto um fiel seguidor de Ahura-

Mazda.  

A intenção de ter o mais alcance possível fica ainda mais evidente porque Dario 

ordenou que cópias do conteúdo textual da Inscrição de Behistun fossem enviadas para 

diversas satrapias do império, como sinaliza Briant (2002). Pode-se supor então, que, 

assim como a Inscrição no Monte Behistun, as cópias também foram colocadas em locais 

proeminentes das satrapias para que todos em seu império soubessem que ele era o 

Grande Rei de forma incontestável, porque ele contava com o apoio do divino. Outro fator 

importante a ser considerado é que a presença do imagético tinha um propósito didático, 

porque se deve ressaltar que havia uma tradição oral dominante, pois nem todos no 

império tinham o privilégio de serem letrados. Por esse motivo, a iconografia fazia o papel 

principal, quando o texto por si só não bastava. E foi assim que Dario conseguiu propagar 

 
22 O mês Atriyadiya é o nono mês do calendário persa e tem como correspondente os meses de novembro e 

dezembro, isto é, a segunda metade do primeiro mês e a primeira metade do segundo mês em questão no 

calendário gregoriano. 



24 
Escrita e Poder na Pérsia Aquemênida 

a sua versão dos fatos ocorridos que levaram à sua ascensão a ponto de, por meio da 

tradição oral, até mesmo Heródoto ter tomado conhecimento do ocorrido, por se utilizar 

dos relatos orais como fonte de informação para o seu relato, e ter registrado nas suas 

Histórias. Em nenhum momento o historiador de Halicarnasso relata que viu com os 

próprios olhos a grandiosidade da Inscrição. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Pode-se perceber, portanto, que a Inscrição de Behistun é um claro exemplo da 

relação entre a escrita e o poder na Pérsia Aquemênida. Apesar de Dario não ter sido o 

único monarca persa a utilizar tais ferramentas para o exercício, a manutenção e a 

legitimação do poder, tendo em vista que Ciro II utilizou os mesmos aparatos na confecção 

do Cilindro de Ciro. Contudo, deve-se ressaltar que são dois casos distintos e que possuem 

suas particularidades. Ciro era visto como um enviado de Marduk destinado a libertar a 

Babilônia, Dario era visto como um assassino e usurpador do império. Portanto, Dario não 

queria apenas se legitimar, mas além disso convencer os seus súditos, por meio do cunho 

propagandístico, de que o conteúdo presente na fonte era a mais pura verdade, para 

inverter a sua imagem de usurpador. Por esse motivo, o monarca utilizou mecanismos que 

legitimassem o discurso proferido na Inscrição a começar por um dos pilares da 

legitimação de Dario: Ahura-Mazda, divindade que representaria a verdade. Ele se utiliza 

da deidade para se colocar como um emissário e portador da verdade enviado pela própria 

divindade a fim de estabelecer a ordem cósmica. Ademais, há outro mecanismo que num 

primeiro momento pode aparentar ser o verdadeiro pilar da legitimação de Dario: 

Gaumata, apresentado como o “verdadeiro usurpador e assassino de Bardiya”. No 

entanto, Gaumata é apenas mais uma das personagens que recebe o papel de “rei 

mentiroso”, do qual Dario tinha como missão expurgar, pois eles representavam os 

emissários de Ahriman, divindade que representava a mentira e arqui-inimiga de Ahura-

Mazda. Ou seja, ele não apenas se utiliza da cosmogonia zoroastriana, como também 

coloca os “reis mentirosos” e a si próprio dentro do quadro da eterna luta cósmica. Por 

fim, Dario não poupou esforços para difundir o relato da sua ascensão ao poder e, por 

esse motivo, teve especial cuidado ao arquitetar a Inscrição de Behistun, desde o seu 

caráter trilíngue até a localização no Monte Behistun, onde a fonte estava explícita para 

aqueles que transitavam pela Estrada Real. Outro ponto que se deve enfatizar é o alcance 

do relato de Behistun, desde os tópicos acima abordados até a iconografia que servia para 



25 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

os súditos que não eram letrados, além das versões de tabuletas enviadas às satrapias, 

onde, em um dos casos, foi encontrada uma versão em língua egípcia. Além disso, pode-

se dizer que o grande “símbolo” do alcance almejado por Dario se materializa no relato de 

Heródoto, onde o historiador de Halicarnasso conta nas suas Histórias sobre a ascensão 

de Dario I com base na Inscrição de Behistun, voltado para um público ateniense, o que 

aumenta ainda mais o alcance das informações provenientes da fonte. Por fim, deve-se 

recapitular que se faz necessário um olhar desconfiado quando se é direcionado a essa 

fonte. Não nos cabe julgar se trata-se de verdade ou mentira, mas ressaltar as prováveis 

finalidades e os objetivos de Dario com a confecção da Inscrição que se configura numa 

clara relação da escrita com o poder ou do uso da escrita pelo poder para fins de 

legitimação num contexto conturbado de ascensão ao poder por parte de Dario I.



 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ASHERI, D. O Estado Persa: ideologias e instituições no Império Aquemênida. Tradutor: 

Paulo Butti de Lima. São Paulo: Perspectiva, 2006.  

BOWMAN, A. K.; WOOLF, G. (org.). Cultura Escrita e Poder no Mundo Antigo. Tradutor: 

Valter Lellis Siqueira. Cambridge University Press, 1994. 

BRIANT, P. From Cyrus to Alexander: A History of the Persian Empire. Tradutor: Peter T. 

Daniels. Winona Lake, Indiana: Eisenbrauns, 2002. 

CHAPÉU, CHICOTE E CARBONO-14.  Artefatos que importam: a inscrição de Behistun, 24 

nov. 2009. Não paginado. Disponível em: https://www.blogs.unicamp. 

br/carbono14/2009/11/24/artefatos_que_importam_a_inscr/. 

ELIADE, M. História das crenças e das ideias religiosas (Vol.1): Da Idade da Pedra aos 

mistérios de Elêusis. Tradutor: Roberto Cortes de Lacerda. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 

2010. 

EZQUERRA, J. A. Saber Ver A Arte Mesopotâmica e Persa. Tradutor: José Maria Valeije 

Bojart. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

HALLOCK, R. T. Persepolis Fortification Tablets. Chicago, Illinois: The University of Chicago 

Press, 1969. 

HERÓDOTO, Histórias: Livro III – Talia. Tradutor: Maria Aparecida de Oliveira Silva. São 

Paulo: Edipro, 2017. 

JACOBS, B. Achaemenid Art - Art in the Achaemenid Empire. In: JACOBS, B.; ROLLINGER, 

R. (org.). A Companion to the Achaemenid Persian Empire (vol.1). Hoboken, New Jersey: 

Willey-Blackwell, 2021.  

KENT, R. G. Old Persian: Grammar, Texts, Lexicon. New Eaven, Connecticut: American 

Oriental Society, 1950. 

KUHRT, A. The Persian Empire, c. 550-330 BC. In: LERICHE, P. (org.) Art & Civilisations de 

l'Orient Hellenise. Paris: Picard, 2014. 

KUHRT, A. The Persian Empire: A Corpus of Sources from the Achaemenid Period. 

Abingdon: Routledge, 2007. 

LLEWELLYN-JONES, L. Os Persas: A Era dos Grandes Reis. Tradutor: Renato Marques. 

São Paulo: Planeta do Brasil, 2023. 

LIVERANI, M. O Antigo Oriente: História, Sociedade e Economia. Tradutor: Ivan Esperança 

Rocha. São Paulo: Edusp, 2016. 

MACARDLE, M. A História da Ásia Antiga. Tradutor: Maria Beatriz de Medina. São Paulo: 

M. Books, 2021. 



27 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 14, nº. 1, 2023 

OLMSTEAD, A. History of the Persian Empire. Chicago, Illinois: The University of Chicago 

Press, 1948. 

ROSSI, A. V. The Inscriptions of the Achaemenids. In: JACOBS, B.; ROLLINGER, R. (org.). A 

Companion to the Achaemenid Persian Empire (vol.1). Hoboken, New Jersey: Willey-

Blackwell, 2021.  

TOLMAN, H. C. The Behistun Inscription of King Darius. Nashville: Vanderbilt University, 

1908. 

 

Recebido em: 26/07/2024 

Aprovado em: 17/09/2024 


