
 

Artigo 
 

CULPA E PERPETUAÇÃO MODERNA: A IMAGEM DA DEUSA 
NÊMESIS NOS EMBLEMAS DO SÉCULO XVI DE ANDREA ALCIATI 

 
CULPA Y PERPETUACIÓN MODERNA: LA IMAGEN DE LA DIOSA NÉMESIS 

EN LOS EMBLEMAS DEL SIGLO XVI DE ANDREA ALCIATI 
 

Cezar Augusto Oliveira Camparim 
 

Resumo 

A seguinte pesquisa se debruça sobre o livro de emblemas de Andrea Alciati, de 
nome Emblemata (1591), publicado em Leiden, acerca  das representações da 
deusa Nêmesis, divindade grega recepcionada pelos modernos, de maneira a 
compreender seus espaços nos emblemas, como é ressignificada e como sua 
imagem foi trabalhada, visando um deslocamento da mesma para a 
contemporaneidade renascentista. Desta problemática a redação se organiza em 
três principais momentos: uma investigação sobre o conceito de emblemas no 
século XVI; um diálogo sobre a Nêmesis durante o período da Antiguidade 
clássica; e por fim a recepção desta deusa como imagem na Modernidade. Para 
esta análise me utilizarei de um distinto arcabouço teórico da análise do discurso e 
da história intelectual como modo de compreensão do saber como poder, em 
autores como Michel Foucault David Harlan e dos estudos de recepção dos 
clássicos em autores como Shane Butler, Anastásia Bakogianni e Salvatore Settis.  

PALAVRAS-CHAVE: Nêmesis; História Moderna; História Europeia; História 
Intelectual; Andrea Alciati; Recepção dos clássicos.  

Resumen 

La siguiente investigación se centra en el libro de emblemas de Andrea Alciati, 
titulado Emblemata (1591), publicado en Leiden, acerca de las representaciones de 
la diosa Némesis, divinidad griega recibida por los modernos, con el fin de 
comprender sus espacios en los emblemas, cómo se resignifica y cómo se trabaja 
su imagen, buscando un desplazamiento de la misma hacia la contemporaneidad 
renacentista. A partir de esta problemática, la redacción se organiza en tres 
momentos principales: una investigación sobre el concepto de emblemas en el siglo 
XVI; un diálogo sobre Némesis durante el período de la antigüedad clásica; y 
finalmente, la recepción de esta diosa como imagen en la modernidad. Para este 
análisis, utilizaré un marco teórico distinto de análisis del discurso y de la historia 
intelectual como una forma de entender el conocimiento como poder, en autores 
como Michel Foucault, David Harlan, y los estudios de recepción de los clásicos en 
autores como Shane Butler, Anastasia Bakogianni y Salvatore Settis. 

Palabras clave: Némesis; Historia Moderna; Historia Europea; Historia 
Intelectual; Andrea Alciati; Recepción de los clásicos.  
 
 

 



 

Introdução 

O seguinte trabalho de pesquisa consiste em uma sucinta análise de 

fonte, tendo como documento primário o livro de emblemas de Andrea Alciati, 

de nome Emblemata (1591), publicado em Leiden. Procuro analisar as 

representações da deusa Nêmesis, divindade grega recepcionada pelos 

modernos, de maneira a compreender seus espaços nos emblemas, como é 

ressignificada e como sua imagem foi trabalhada, visando um deslocamento da 

mesma para a contemporaneidade renascentista. Aliado a esta problemática, 

“qual o lugar de Nêmesis dentre os modernos?”, separo o trabalho em três 

distintas partes: a análise do tipo de documentação, definindo o gênero 

conhecido como livro de Emblemas;  em seguida faço uma exposição sobre as 

origens da divindade Nêmesis e qual seu papel na Antiguidade, preparando a 

discussão para o tema principal; a recepção da deusa, de maneira a 

compreender as mudanças de signos e características, compreendendo assim, 

mudanças sociais da Modernidade. Para esta análise me utilizarei de um distinto 

arcabouço teórico da análise do discurso e da história intelectual como modo de 

compreensão do saber como dispositivo de poder, em autores como Michel 

Foucault e David Harlan, de mesma maneira, a produção dos estudos de 

recepção dos clássicos me auxiliam a produzir uma perspectiva das camadas de 

leitura possíveis sobre o passado, em autores como Shane Butler, Anastásia 

Bakogianni e Salvatore Settis.  

 

Andrea Alciati e os livros de emblema  

 
O modo como os estudiosos definem os livros de emblemas é tão variado 

quanto as fontes que utilizam (Degger, 2020, p. 23).  

 

Degger propõe uma perspectiva que compreende a especificidade do 

gênero tão amplo que se compreendem os livros de emblema, tornando-os de 

difícil definição, de maneira que, mesmo após décadas de debate e produção 

historiográfica, ainda não estabelece uma tipologia definitiva. Assim, buscando 

uma definição mais abrangente Degger conflui, a partir de John Manning, para 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp. 4-19, 2024. PET História UFPR 

 
5 

 
 



 

uma questão central do que seria os livros de emblema, “A solução apresentada 

por Manning para o problema de definição dos livros de emblemas é considerar 

que ‘everything that was called an emblem was indeed an emblem’ [tudo o que 

era denominado um emblema era, de fato, um emblema]” (Degger, 2020, p. 

25-26). A autora não nos deixa, entretanto, sem nenhum rumo, e explicita dois 

requisitos importantes para o gênero, estes seriam: o contexto histórico e a 

estrutura do texto.  

Quanto ao seu contexto histórico, os livros de emblema surgem a partir 

dos avanços tecnológicos do século XV, com a imprensa criada por Gutenberg, 

de maneira a revolucionar o mercado de consumo para livros e materiais 

impressos, gerando uma demanda que garantia o sustento de diversos letrados. 

Com estes novos contextos de mercado e possibilidade de uma nova maneira de 

sustento:  

 

Uma das principais consequências da invenção da prensa tipográfica foi 
ampliar as oportunidades de carreira abertas aos letrados. Alguns deles 
se tornaram letrados impressores, como Aldo Manutius em Veneza. Outros 
trabalhavam para os impressores, por exemplo corrigindo provas, 
fazendo índices, traduzindo ou mesmo escrevendo por encomenda de 
editores-impressores. Ficou mais fácil, embora ainda fosse difícil, seguir a 
carreira de “homem de letras”. Erasmo, pelo menos, teve sucesso 
suficiente com seus livros para se libertar da dependência de patrões 
(Burke, 2003, p. 26). 

 

A partir desse novo contexto, Andrea Alciati se populariza com a 

publicação de emblematum liber em Augsburg, 1531, juntando os textos a 

gravuras, também impressas, a xilogravura. Quanto ao conteúdo, Alciati buscou 

em antologias greco-latinas seu principal referencial, recepcionando o 

conhecimento clássico a partir de figuras e textos, estes normalmente 

acompanhados por uma lição de moral, atrelada à religiosidade e ao saber 

antigo, assim como uma linguagem didática de rápida assimilação, com cada 

texto contemplando poucas linhas (Grieco, 2003, p. 82). A linguagem breve, 

aliada a um conhecimento hermético, auxiliam na compreensão de uma das 

principais características dos emblemas, contendo ou não ilustrações, buscam a 

criação de um imaginário para a transmissão de um conhecimento.  

Camparim, Cezar.  
6 

 



 

Quanto à estrutura do texto, essa pode ser dividida em três partes: “a 

inscriptio, isto é, o nome do emblema; a pictura ou imagem, geralmente gravada 

em placas de madeira ou cobre; e a subscriptio que consiste em um texto que 

pretende explicar a inscriptio e a pictura.” (Degger, 2020, p. 21) . Como já dito, de 

maneira sistemática, busca construir  um imaginário, construindo uma 

representação visual simbólica das mensagens, e um texto escrito que reflita e 

explicite sobre o cenário estabelecido. 

 

Nêmesis: a culpa. 
“Pariu ainda Nêmesis ruína dos perecíveis mortais A Noite funérea” 

(Hesíodo, 1995, p. 94). 

 

No trecho retirado da Teogonia de Hesíodo, datado de fins do século VIII 

AEC, Nêmesis é retratada como filha da Noite (Nyx), filha do Caos, incorporando 

a dor dos homens e até mesmo dos Deuses. O contexto de seu nascimento se dá 

no mito de criação de todo o amplo universo religioso dos antigos gregos. Após 

descrever sobre os Deuses primordiais, como Caos e Terra, assim como seus 

filhos, Crono e Noite, por exemplo, o poema de Hesíodo se volta para a próxima 

linhagem, os filhos de Noite, e que local estes se inserem na ordem natural do 

extenso Pantheon. Nêmesis estaria ligada, por parentesco, a outras desgraças 

dos mortais como Morte, Engano, Sorte Negra, Escárnio e Miséria, assim como 

também estaria ligada ao mundo onírico, enquanto irmã do Sono, outro filho de 

Nyx.  

De certa forma, a linha de parentescos de Nêmesis nos ajuda a 

compreender o imaginário que se construiu em torno dela, sendo muito ligada 

ao sortilégio, à culpa e a um tipo de punição divina: “[e]la foi descrita como 

"filha da justiça' como detentora das balanças, mantendo-se meio aos extremos 

do comportamento. Portanto, é apropriado que Themis, a deusa da lei e da 

Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp. 4-19, 2024. PET História UFPR 

 
7 
 
 



 

justiça esteja associada a ela” (Lloyd-Morgan, 1996, tradução nossa)1, em outra 

fonte: 

 
Nêmesis foi a incorporação do ciúmes, inveja e a raiva dos deuses, 
punindo, creia-se, a gula humana. Ela preservou e supervisionou a ordem 
e manteve o equilíbrio do universo. Foi aquela quem rigorosamente pesou 
a alegria e o infortúnio, por vezes representada junto a uma balança. Em 
Homero, Nêmesis era a justiça divina, aquela que concedia a benção e a 
maldição em perfeita dose. No Império romano, a deusa foi adorada por 
gladiadores, e de seus templos foram encontrados na proximidade de 
anfiteatros (Cealera, 2021, tradução nossa).2 
 

Sua iconografia também pode nos dizer mais sobre a deusa, sendo 

representada geralmente com asas, com a roda da fortuna, associada a corpos 

de inimigos, à balança, o ramo de uma macieira de certa maneira representada 

atrelada às noções de destino, de um fim inevitável, o mesmo está presente em 

sua representação dual, como duas faces da mesma deusa, refletindo uma 

dualidade justa. Com suas aparições em mitos e em rituais, será a incorporação 

da vingança, vinda de uma indignação justa:  

 

Em sua origem, Nêmesis pode, então, refletir uma apreensão dos gregos 
sobre o poder expresso na indignação, divina ou humana. Quando este 
poder se tornou mais aparente, um concomitante reconhecimento da 
deidade presente nisto toma lugar. A emergência de Nêmesis enquanto 
incorporação divina da Indignação Justa representa também a presença 
do mesmo conceito no pensamento grego3  (Hornum, 1993, p. 9, tradução 
nossa). 

 

A deusa pode ser observada desenvolvendo este papel em uma de suas  

aparições mais famosas na contemporaneidade, no conto de Narciso. O lindo 

3 Texto original: “In origin Nêmesis may thus reflect an apprehension by the Greeks of the power 
expressed in Indignation, divine or human. As that power became more apparent, a concomitant 
recognition of the deity present in it and through it will have taken place. The emergence of 
Nêmesis as the deity embodying Righteous Indignation would represent the growing awareness 
of such a concept in Greek thought.” 

2 Texto original: “Nêmesis was the embodiment of jealousy, envy and anger of the gods and was 
believed to punish human gluttony. She preserved and supervised order and maintained the 
balance of the universe. She was the one who rigorously weighed happiness and misfortune, 
sometimes appearing accompanied by a balance. For Homer, Nêmesis was divine justice, the one 
who bestowed blessings and curses in perfectly equal measure. In Imperial Rome, the goddess 
was worshiped by gladiators, and many of her temples have been found in the proximity of 
amphitheaters.”  

1 Texto original: “She was described as the ‘daughter of Justice’ and as the keeper of the scales, 
holding a middle course between the extremes of behavior. It is therefore not inappropriate that 
she should have Themis, the goddess of law and justice associated with her.” 

Camparim, Cezar.  
8 

 



 

jovem agride e recusa o amor da ninfa Eco que, ressentida, ora para Nêmesis, 

buscando um auxílio de vingança antes de sua morte. Em seguida a deusa 

condena Narciso, até então apático a relacionamentos, a se apaixonar por seu 

próprio reflexo, o menino agora deprimido por seu amor não correspondido 

definha, assim como Eco.  

Nêmesis aparece agindo através dos sonhos, de maneira a ser atrelada a 

um sentimento particular, como na teogonia, a própria Culpa (ou Escárnio, 

Momo) sua irmã, assim como ao Sono, também seu irmão (Hipnos) – "Um 

número de escrituras dedicadas à deusa descreve especificamente que tiveram 

a honra de encontrá-la durante um sonho (ex visu), por outras ordens (ex iussu), 

ou como resultado de um aviso prévio dado em um sonho (somnio 

admonitus/monitus)"4 (Lloyd-Morgan, 1996, p.124, tradução nossa). Nêmesis terá 

um grande arcabouço cultural, futuramente recepcionado pela Modernidade, em 

especial sua característica de atrelamento à punição divina e, de maneira 

curiosa, será traduzida como uma espécie de limite ao desejo, de maneira a 

representar uma barreira divina a novas perspectivas que, se não respeitadas, 

seriam retribuídas com os sortilégios da deusa. Portanto o que pretendemos 

aqui não se trata  de uma ampla análise da deusa em sua concepção, mas sim 

das camadas de leituras em um processo genealógico5 de sua recepção, Shane 

Butler em Deep Classics oferece a analogia da estratigrafia para compreender 

as camadas de leitura, assim como o ofício arqueológico, ao escavar 

cuidadosamente as diversas camadas de rochas e sedimentos, de mesmo modo 

o leitor deve navegar entre as diversas camadas de leitura e escrita que 

5 Acerca do processo genealógico da metodologia em História, Foucault, em A arqueologia do 
saber, retoma a arqueologia como modo de análise do passado sobre sua desnaturalização e 
como uma quebra com a busca pelas origens, “em nossos dias, a história é o que transforma os 
documentos em monumentos e que desdobra, onde se decifravam rastros deixados pelos 
homens, onde se tentava reconhecer em profundidade o que tinham sido, uma massa de 
elementos que devem ser isolados, agrupados, tornados pertinentes, inter-relacionados, 
organizados em conjuntos. Havia um tempo era que a arqueologia, como disciplina dos 
monumentos mudos, dos rastros inertes, dos objetos sem contexto e das coisas deixadas pelo 
passado, se voltava para a história e só tomava sentido pelo restabelecimento de um discurso 
histórico; poderíamos dizer, jogando um pouco com as palavras, que a história, em nossos dias, 
se volta para a arqueologia - para a descrição intrínseca do monumento.” (2008, p. 8) 

4 Texto original:  “A number of inscriptions dedicated to the goddess specifically note that they 
had been set up in her honour after a dream (ex visu), or by her orders (ex iussu), or as the result 
of a warning given in a dream (somnio admonitus/ monitus).” 

Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp. 4-19, 2024. PET História UFPR 

 
9 

 
 



 

recepcionam o passado. Em ambos os casos o leitor é confrontado com um 

duplo objeto, o passado que persiste e o passado que é constantemente 

revisitado (Butler, 2016, p.2). 

 

Nêmesis: a perpetuação. 

A partir dessas reflexões e contextos históricos devemos nos perguntar 

então, antes de partir para uma análise da representação da deusa na 

Modernidade, como Andrea Alciati recepcionou a figura da Nêmesis de 

Rhamnosus, e como podemos elaborar acerca dessa leitura6? Com as reflexões 

de Bakogianni e as pesquisas no campo de recepção do passado, podemos 

obter um esclarecimento quanto a esta dúvida:  

 
A teoria da recepção rejeita a existência de um texto único, original, 
objetivo e fixo que tem de ser examinado como uma forma de arte pura, 
como argumentariam o neocriticismo e muitos teóricos pós-modernos. 
Em vez disso, na recepção, nós falamos em ‘textos’, no plural, porque, a 
cada vez que um texto é lido, ele está sendo recebido e interpretado de 
uma nova maneira. Isso tem se mostrado ser de especial valor para o 
estudo dos clássicos, em que os textos e a cultura material do mundo 
antigo sobrevivem apenas de forma fragmentária. [...] A recepção é o 
nosso diálogo com o passado clássico, independentemente da forma que 
tenha; é como uma conversa de via dupla em vez de um monólogo 
priorizando um ou outro lado (Bakoggiani, 2016,  pp. 115-6) 
 

Cada interpretação gera um novo elo com o passado, de maneira que há 

uma troca entre as camadas temporais: o passado muda o presente na medida 

que as construções históricas do passado produzem o contexto histórico 

podendo, também, ser recepcionado por mudanças no futuro. Ao mesmo tempo, 

o presente também muda o passado, na medida que cada indivíduo, cercado 

por uma visão e individualidade diferente olha para o passado à sua maneira, 

refletindo uma nova maneira de compreendê-lo, essa perspectiva traz a reflexão 

do leitor, no presente, como autor7. Nêmesis se encontra como objeto de 

7 Sobre a relação do leitor como autor sobre o texto e os impactos do pós-estruturalismo e da 
virada linguística sobre a historiografia, David Harlan comenta: “precisamos é de uma tradição 
interpretativa construída não sobre o anseio pela presença do autor e pelo significado invariável, 
[...] mas no reconhecimento de que todo texto, no mesmo momento em que começa a existir, já 
foi atirado nas águas, que nenhum texto pode jamais esperar novamente juntar-se a seu pai, que 
é o destino de todo texto dar início ao caminhar errante de um filho pródigo que não mais 
retorna” (2000, p. 47) 

6 Pólis Grega onde se concentra grande culto à deusa, ver mais em: Hornum, 1993, p. 7. 

Camparim, Cezar.  
10 

 



 

releitura por diversos leitores/autores que, dado um novo momento, atribui a 

esta novos significados. Não objetivamos uma leitura total da figura da 

divindade lida pelos mitos antigos nem pelos mitos e emblemas de Alciati, mas 

propomos uma análise sobre os usos do passado para a construção de um 

discurso sobre o presente. 

Tomemos agora uma análise atenta aos emblemas de Alciati, não apenas 

como retrato de uma divindade, mas como modo de alegoria e de um novo olhar 

sobre o seu próprio presente. Referente aos emblemas que irei apresentar será 

possível distinguir quatro cenários diferentes, em que Nêmesis aparece, 

diretamente ou indiretamente. Assim farei uma análise das imagens como um 

todo, e refletindo seu papel, usando os exemplos demonstrados a seguir, como 

base para minha argumentação (Alciati, 1591, p. 45, tradução nossa): 

 

[Fira ninguém, seja por palavras ou  feitos]8 

 

 

 

 

“Nêmesis segue as marcas das pegadas do homem. Em suas mãos ela 
segura um cajado de medição e varas rígidas. Ela pede que você faça 

8 Cenário 1, emblema XVII. Texto original: “Injure no one, either by word or deed.” 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp. 4-19, 2024. PET História UFPR 

 
11 

 
 



 

nada de errado, não pronuncie palavras perversas, e comanda que a 
moderação esteja presente em todas as coisas.”9 

 

[Um retrato de Esperança] (Alciati, 1591, pp. 62-63, tradução nossa):10 

 

 

 
 

Que deusa é esta, olhando para as estrelas com a face tão alegre? Pelos 
pincéis de quem esta imagem foi captada? - As mãos de Elpídio me 
fizeram. Sou chamada Boa Esperança, aquela que trás assistência aos 
miseráveis. - Por que suas vestes são verdes? - Pois tudo se tornará verde 
assim que eu comande o caminho. - Por que seguras às cegas flechas da 
Morte em suas mãos? - As esperanças que os vivos podem ter, eu cortarei 
rapidamente para os soterrados. - Por que senta-se imóvel na tampa de 
uma jarra? - Eu sozinho fiquei em casa quando males pairavam por todos 
os lados, como a musa venerada do antigo poeta de Ascra lhe contou. - 
Que pássaro está ao seu lado? - Um corvo, o fiel profeta. Quando não 
pode dizer 'Está tudo bem', diz 'Tudo ficará bem'. - Quem são seus 
companheiros? - Final Feliz e Desejo Ansioso. - Quem vai à sua frente? - 
Os chamam de sonhos ociosos daqueles que estão acordados. - Quem 
está bem perto de você? - Rhamnusia, a vingadora dos crimes, para 
garantir que você espere apenas o que é permitido.11 

11 Texto original: “What goddess is this, looking up to the stars with face so glad? By whose brush 
was this image depicted? - The hands of Elpidius made me. I am called Good Hope, the one who 
brings ready aid to the wretched. - Why is your garment green? - Because everything will spring 
green when I lead the way. - Why do you hold Death’s blunt arrows in your hands? - The hopes 
that the living may have, I cut short for the buried. - Why do you sit idle on the cover of a jar? - I 
alone stayed behind at home when evils fluttered all around, as the revered muse of the old poet 
of Ascra has told you. - What bird is at your side? - A crow, the faithful prophet. When it cannot 
say, ‘All’s well’, it says, ‘All shall be well’. - Who are your companions? - Happy Ending and Eager 
Desire. - Who go before you? - They call them the idle dreams of those who are awake. - Who 

10 Cenário 2, emblema XLIIII. Texto original:  “A picture of hope”. 

9 Texto original: “Nêmesis follows on and marks the tracks of men. In her hand she holds a 
measuring rod and harsh bridles. She bids you do nothing wrong, speak no wicked word, and 
commands that moderation be present in all things.”. 

Camparim, Cezar.  
12 

 



 

 

[Não espere pelo que não é permitido] (Alciati, 1591, p. 65, tradução nossa)12 

 

 
 

“Esperança e Retribuição aparecem juntas lado ao altar que construí, para 

garantir que esperem apenas aquilo que é permitido.”13 

 

[Anteros, Amor da Virtude, conquistando o outro Amor] (Alciati, 1591, p. 233, 

tradução nossa)14 

 

14 Cenário 4, emblema CX. Texto original: “Anteros, Love of Virtue, conquering the other Love,” 

13 Texto original: “Hope and Retribution stand together beside the altar I have built, to ensure 
that you hope only for that which is allowed.” 

12 Cenário 3, emblema XLVI. Texto original:  “Do not hope for what is not allowed”. 

stands close beside you? - Rhamnusia, the avenger of crimes, to make sure that you hope for 
nothing but what is allowed.” 

Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp. 4-19, 2024. PET História UFPR 

 
13 

 
 



 

 

 

Nêmesis cria uma aparência alada, Um inimigo do Amor com suas asas, 
domando arco com arco e chamas com chama, para que o Amor possa 
sofrer o que ele fez aos outros. Mas este menino, uma vez tão atrevido em 
posse de suas flechas, agora chora em sua miséria e cuspiu três vezes em 
seu peito. Algo maravilhoso - fogo sendo combatido com fogo, Amor 
repugna na loucura do Amor.15 

 

Nos cenários 1, 2 e 3, Nêmesis aparece quase como um aviso, “para 

garantir que deseje apenas aquilo que é permitido”. Curiosamente, Nêmesis 

serve nesse sentido como a representação da barreira ao desejo. No cenário 4, 

Nêmesis se manifesta através de Anteros, punindo Cupido, de maneira que 

aquele que instiga o desejo não permitido é punido pelo mesmo, de maneira a 

retribuir na mesma moeda, “fogo é queimado com fogo”. Nestes cenários, a tese 

de  Bakogianni nos ajuda a ver a mudança, uma vez que, como no próprio mito 

de Narciso, Nêmesis, que costumava ser atrelada à vingança per se, é abordada 

pelo aspecto da expectativa de punição, de maneira que novos discursos 

sobrepõem os passados em uma arqueologia das ideias,  

Paolo Rossi reflete, em Naufrágios sem espectador, sobre um importante 

tema que pode nos ajudar a responder qual pecado a Nêmesis moderna procura 

tanto punir, a ideia de progresso. Destoando de correntes historiográficas e 

15 Texto original: “Nêmesis has fashioned a form with wings, a foe to Love with his wings, 
subduing bow with bow and flames with flame, so that Love may suffer what he has done to 
others. But this boy, once so bold when he was carrying his arrows, now weeps in misery and has 
spat three times low on his breast. A wondrous thing - fire is being burned with fire, Love is 
loathing the frenzies of Love.” 

Camparim, Cezar.  
14 

 



 

apontando para outra perspectiva, Rossi indica que desde a Modernidade surge 

algo como um germe do progresso, da ideia de progresso em si, este não viria 

do nada, mas sim de um avanço tecnológico que,  atrelado a um pessimismo 

com o presente, apresentaria expectativas no futuro, de maneira a projetar em 

outro tempo um lugar melhor:  

 

Diante de uma crise profunda, tendo em vista um presente inaceitável, 
pode-se reagir com ansiedade, angústia, sentimento de inutilidade das 
coisas humanas ou de uma inevitável catástrofe. Mas é possível também 
que a impressão de viver  numa época de grandes mudanças dê lugar à 
esperança. (Rossi, 2000, p. 59) 
 

Essa descrença, o pessimismo e a visão de uma catástrofe, derivam de 

uma leitura muito específica feita por Alciati sobre o passado clássico, como 

modo de retomar uma solidez frente à um presente cercado de incertezas: a 

descoberta de um novo mundo, de novas formas de viver e novos hábitos nas 

Américas, avanços tecnológicos, conflitos religiosos e reformas institucionais. 

Estabelece-se uma incerteza em relação às bases dessa sociedade, “[a] mesma 

natureza aparece não mais homogênea e uniforme, mas diferente de uma para 

outra região da terra” (Rossi, 2000, p. 61). O conhecimento, até então 

completamente estabelecido pela ordem eclesiástica, de maneira que baseado 

em um conhecimento hermético dos antigos, é posto à prova. Essas incertezas 

resultam em uma filosofia centrada no desafio desse conhecimento baseado 

não na imitação, mas sim na emulação, isso é, ir além desse conhecimento: 

 

O apelo ao futuro, ao que os homens poderão realizar se tiverem 
coragem de tentar caminhos antes não testados, é um motivo central da 
filosofia do século XVII. A ele corresponde a afirmação da limitação da 
civilização dos antigos, o sentimento de que se pode e se deve livrar-se 
do peso da tradição, a convicção de que não existem modelos estáveis 
aos quais referir-se para resolver os problemas do presente. (Rossi, 2000, 
p. 63) 

 

Cabe pensar entretanto, de uma maneira da construção do 

conhecimento feito por Alciati, não buscamos uma determinação generalizada 

por uma visão de massa sobre este passado, mas uma leitura possível e 

Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp. 4-19, 2024. PET História UFPR 

 
15 

 
 



 

recorrente sobre a Antiguidade greco-romana tornada clássica pela 

modernidade europeia. Como demonstra Settis, em O futuro do clássico, própria 

construção de uma Antiguidade enquanto ‘Clássica’ passa pela formulação de 

uma nova identidade europeia que se constroi a partir de um período Moderno, 

ao mesmo tempo, a Modernidade enquanto nova identidade não existiria, se 

não, pela formulação de um passado idealizado a ser chamado de clássico 

(Settis, 2006, p. 66). 

A deusa no Emblemata buscará então representar um conservadorismo 

do conhecimento já estabelecido. Através de uma recepção do passado se 

estabelece uma construção de legitimidade, através de um saber antigo, o de 

que o mau comportamento é retribuído em uma mesma moeda. Vingança é 

utilizada como uma manutenção do status quo das estruturas sociais, de 

maneira que estas estruturas em vias de uma renovação, com as ideias de 

progresso e novidades de seu contexto, se veem inseguras e ameaçadas. Nesse 

sentido, esta sensação de insegurança quanto aos desejos de mudança se 

expressa através da arte. 

Ginzburg pode nos ajudar a compreender mais especificamente 

expressões como esta. Em O alto e o Baixo, o autor nos indica uma mudança de 

significado em uma famosa tópica durante a Modernidade: “nolli altum sapere”. 

Indicando que um verbete que se traduzia como uma recomendação pela 

sabedoria (sê sábio) passa a ser compreendido como uma censura para os 

desejos do conhecimento: “Assim, a condenação da soberba moral pronunciada 

por são Paulo, tornou-se uma censura contra a curiosidade intelectual” 

(Ginzburg, 1989, p. 95). Aqui podemos observar novamente a recepção do 

passado, não do clássico mas do mesmo tipo de conhecimento, o conhecimento 

tradicional, se referindo mais especificamente à uma barreira em caminho ao 

“alto” saber, o saber das coisas cósmicas: os segredos da Natureza, de Deus e da 

política. Essa questão teria resultado claro para o historiador: 

 

O valor ideológico dessa tríplice exortação é evidente. Eça tendia a 
conservar a hierarquia social e política existente, condenando os 
pensadores políticos subversivos que tentavam  penetrar nos mistérios do 
Estado. [...] Tendia, além disso, [...] a desencorajar os pensadores 

Camparim, Cezar.  
16 

 



 

independesntes que ousassem questionar a venerável imagem do cosmo, 
baseada no pressuposto aristotélico-ptolomaico de uma contraposição 
nítida entre os céus incorruptíveis e um mundo sublunar (isto é, terreno) 
corruptível. (Ginzburg, 1989, p. 99) 
 

Outros exemplos da própria Antiguidade também aparecem 

recepcionados nos livros de emblemas, representando a mesma noção de 

perpetuação, em seu texto, Ginzburg Destrinchar outros exemplos nos livros de 

emblemas de Alciati que retomam uma leitura acerca do pessimismo frente à 

busca  pelo alto, nestas imagens de Ícaro, em busca da fuga da ilha de Creta, se 

utiliza de asas de pena e cera, construídas por seu pai, Dédalo. Porém ao voar 

muito perto do Sol, as mesmas derretem direcionando-o ao mar. Atrelado à 

estas simbologias o autor retoma ainda o recorrente das coletâneas de Alciati, 

seria feito por erasmo, citando sócrates “Quae supra nos, ea nihil ad nos” 

(Ginzburg, 1989, p. 100) – “daquilo que está acima de nós, não devemos nos 

ocupar” – reforçando a ideia mal interpretada de São Paulo, essas ideias e lemas 

seriam recorrentemente ligadas aos mitos de ícaro e prometeu, como indivíduos 

que erraram ao se aproximar o alto. 

A imagem de Nêmesis, após estas colocações, não parece tão deslocada, 

dado o sua leitura, atrelada à um léxico do autor e de produções de 

conhecimento de seu momento, se encaixa muito bem como mais uma das 

expressões conservadoras, temerárias de um futuro desconhecido, de uma nova 

sensação de progresso e superação dos clássicos em tal medida até então 

desconhecida. Aparecem repetidamente os símbolos da punição na Nêmesis 

moderna, como no Cenário 1, segurando uma haste de medição, vigiando as 

ações dos homens, e em outra mão um  tipo de rédea, refreando os anseios. Da 

mesma maneira nos Cenários 2 e 3, em suas representações ao lado da 

Esperança, demonstrando que certas coisas estão além de um limite permitido.  

 

Conclusão 

Essas expressões apresentadas trazem, junto à origem da deusa, uma 

forte carga de morbidez e declínio, o esforço para a manutenção de antigas 

estruturas, remetendo até mesmo a uma visão Huizinguiana do Renascimento, 

Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp. 4-19, 2024. PET História UFPR 

 
17 

 
 



 

deste como uma transição muito complexa entre a idade Média e a Moderna: 

“No entanto, na busca pela nova vida que surgia, era fácil esquecer que no 

passado, assim como na natureza, a morte e a vida andam sempre lado a lado. 

Antigas formas de civilização morrem enquanto, ao mesmo tempo e no mesmo 

solo, o novo encontra alimento para florescer” (Huizinga, 2021, p. 35). Na mesma 

medida o faz Ginzburg (1989, p. 95), demonstrando que as estruturas sociais são 

históricas por um motivo, não aparecem do nada e nem são demolidas do 

mesmo modo, mas são, realmente, um processo. Os novos desejos, as novas 

perspectivas convivem e entram em conflito com as perspectivas já vigentes, de 

maneira que diferentes grupos aderem a diferentes discursos, em um conflito 

contínuo. A vingança, filha da noite, irmã da morte, do sono e da angústia, é 

continuamente recepcionada durante um conflito de narrativas que anunciam a 

demolição de antigas estruturas.  

 Recebido: 18/03/2025 

Aprovado em: 28/07/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Camparim, Cezar.  
18 

 



 

FONTE PRIMÁRIA  

ALCIATI, Andrea. Emblemata. Leiden: 1591. 

HESÍODO. Teogonia: a criação dos deuses. Tradução de Jaa Torrano. São Paulo: 
Ilumnuras, 1995. 

 

REFERÊNCIAS 

BAKOGIANNI, Anastásia. O que há de tão ‘clássico’ na recepção dos clássicos? 

Teorias, metodologias e perspectivas futuras. In: Codex – Revista de Estudos 
Clássicos, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, 2016, pp. 114-131. 

BURKE, Peter. Uma história social do conhecimento I: de Gutenberg a Diderot. 
Rio de Janeiro: Zahar, 2003 

BUTLER, Shane (Ed.). Deep Classics: rethinking classical reception. Nova Iorque: 
Bloomsbury Publishing Plc, 2016. 

CEALERA, Cristian. The Shrine of Goddess Nemesis. The Romanian Cultural 
Institute, 2021. Disponível em: 
https://www.rciusa.info/post/the-shrine-of-goddess-nemesis---the-history-of-ro
mania-in-one-object. Acessado em: 30/08/2024 

DEGGER, Brenda. DONNA DI VOLTO TERRIBILE: a alegoria da América e 
repertórios imagéticos do Renascimento. Tese (Mestrado em História) - Setor de 
Ciências Humanas, Universidade Federal do Paraná. Curitiba, p. 141. 2020. 

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do Saber. Trad. Luiz Felipe Baeta Neves. (7ª 
ed). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 

 

Recebido em: 18/03/2024  

Aprovado em: 28/07/2024 

 

 

 

 

 

 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 15, nº. 2, pp. 4-19, 2024. PET História UFPR 

 
19 

 
 


