Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

O Milenarismo de Joseph Mede

JUE, Jeffrey K. Heaven Upon Earth: Joseph Mede
(1586-1638) and the Legacy of the Millenarianism.
Netherlands: Springer, 2006. 281p.

Veroénica Calsoni Lima

O livro Heaven Upon Earth: Joseph Mede (1586-1638)
and the Legacy of the Millenarianisde Jeffrey Jue, publicado em
2006, é um estudo acerca dos trabalhos de Medeespecial
aqueles voltados para o milenarismo, e de seu degaal
pensamento profético. Esta pesquisa de Jue sobde hciou,
segundo o autor, com sua dissertacdo de doutoraddeslogia
desenvolvida na University of Aberdeen, na EscddizE, 2006),
posteriormente, sua tese foi publicada como o Ieaven Upon
Earth. Atualmente, Jeffrey Jue € professor de Histéaidgieja no
Westminster Theological Seminary, na Filadélfia f&Usendo

assim, sua analise, no livro, partiu da Teologias @ interessante

! Estudante do 8° termo da graduac&do em Histéridnigersidade Federal de S&o
Paulo, bolsista de Iniciacdo Cientifica do CNPQurriculum Lattes
http://buscatextual.cnpg.br/buscatextual/visualizd@?id=S1732559

Orientador: Prof. Dr. Luis Filipe Silvério Lima.

[333]



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

notar que, além disso, 0 autor também se preocwoou as
perspectivas historiograficas sobre o século XlInglaterra.

Seu trabalho se insere em um debate acerca do
milenarismo inglés. Admitindo uma postura revissbaj Jue tentou
desvincular os discursos religiosos sobre o Milénim Apocalipse
do contexto revolucionario na Inglaterra, bem caemou dissociar
as perspectivas escatoldgicas de uma suposta gadivaara o
processo colonizador da América do Norte. Assintaphue, 0
milenarismo ndo deve ser identificado com uma paspolitica
radical de alguns de seus adeptos. Com o caso de, Meautor
mostrou que o Apocalipse era um tema de discusgétedtual e
académico e que, mesmo depois do periodo das Gu€ivis
inglesas, este continuou a ser uma questado solgualamuitos
pensadores se debrugcaram até meados do sécula XVIII

Neste sentido, o autor indica que o estudo sobre o
pensamento de Mede pode auxiliar na compreenséuleloarismo
britdnico. Para tornar compreensivel seu objetesiedo, Jue fez
uma breve biografia de Joseph Mede, situando-ceriogo em que
viveu. A contextualizagdo oferecida pelo pesquisadanda,
apresentou os debates e estudos sobre o Apocalipsepoca
Moderna. A seguir, Jue procurou identificar o legabtk Joseph
Mede, isto €, a repercussdo de seus escritos nsamento
escatoldgico na Inglaterra, na América do Norta &uaropa.

[ 334 |



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

Como dito anteriormente, para abordar o assuntieye
Jue voltou-se em certa medida para a historiogrdésta forma na
introducdo de Heaven Upon Earth ele expds um balanco
historiografico acerca da Grande Rebelido e domailemo inglés

no século XVII.

O milenarismo no século XVII — conforme o tedlogera
a concepcao escatologica mais popular, ainda gse fmonsiderada
como uma posicdo herética pelos ortodoxos. Esteerger de
pensamento foi reforcada com a publicacadDddribe de Mille
Annos de Johann Heinrich Alsted e d&lavis Apocalypticade
Joseph Mede, ambos em 1627. A partir da andlisetedss de
Mede que tratavam ou ndo sobre o Apocalipse; des sua
correspondéncias; e da sua biografia, intitulatfarks feita,
provavelmente, por John Worthing e John Alsop,toradentificou
0 periodo compreendido entre 1625 e 1632 como wsa fle
conversao do pensamento de Mede ao milenarismac@eo com
a perspectiva de Jue no livro, o milenarismo pedesmpreendido
como uma andlise sobre as profecias biblicas geetifida no
futuro o inicio de um reino de Cristo, o qual senarcado por mil
anos de felicidade, antes da derradeira vitorialeus sobre o

Deméobnio.

Jeffrey Jue demonstrou no capitulo seis, “The @sigif

the Clavis ApocalypticaA Millenarian Conversion”, as reflexdes

[335]



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

de Mede acerca do Apocalipse. Seu pensamento ftiariia
influenciado pelo puritanismo, ainda que de umaette bastante
conservadora e favoravel ao arcebispo William Lanidialmente,
Mede partia de uma “more symbolic or spiritualizetérpretation
of the duration and the nature of the millenniuglJE, 2006, p.93).
Sua percepcédo do milenarismo comecou a se altarat625 e,
mais tarde, com a segunda edicadCthesis Apocalypticeem 1632,
pode-se perceber uma conversdo completa a estantorde

pensamento.

A partir disso, Joseph Mede trabalhou em uma cogiel
das monarquias do Livro de Daniel. Além disso,saheronizou as
profecias de | Timoteo, Daniel e Apocalipse, sedain principio
protestante danalogia fidei Foi este sincronismo — que concebeu
as trés profecias como ideias sobre um mesmo evergae o
aproximou do milenarismo. Neste sentido, Jue camcjue Mede
nao se tornou um milenarista devido ao contextopu e inglés
do século XVII, como se costumava pensar, mas sincgnta de
seus estudos biblicos.

Baseando-se nos escritos dos primordios do crisiiem
Mede caracterizou o Milénio como uma profecia airsErpretada
literalmente e ndo mais espiritualmente. Assim,apate, a
ressurreicdo prevista na Biblia seria corporal.mAldisso, Joseph
Mede também se apoiou em estudos do judaismo. Destaira,

[336]



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

concentrando diversas influéncias, Mede entendeaogretorno de
Cristo representava a queda do Anticristo e umauille anos de
perfeicdo e felicidade, até o Dia do Julgament@ndo ocorreria
uma batalha contra os exércitos demoniacos (Magagoly) e,

posteriormente, se daria a ressurrei¢cao universal.

Depois de situar o leitor sobre as origens do peesto
milenarista de Mede e de seus estudos sobre o femdracou um
panorama do seu legado, indicando que o milenarisiooestava
atrelado a um contexto revolucionario, sendo asséu,acabou em
1660 com o fim da Rebelido, mantendo-se um tendeldate até o

século XVIII.

Na Inglaterra, o Jue citou uma série de autoredjimdo
Hugo Grotius, Henry Hammond, Richard Baxter, HeNtgroe,
Drue Cressner, Isaac Newton e William Whiston, diseutiram o
assunto. Influenciados pela producdo de Mede, pgerss como
estes alimentaram o debate até o século XVIII nglatarra,
concordando ou discordando das propostas de Jddepk. O
principal aspecto de embate ocorreu entre os fagma Mede e 0s
adeptos doNew Way iniciado por Grotius, o qual concebia o

Milénio como um evento do passado e ndo do futuro.

Neste sentido, o autor demonstrou que o interesse d
letrados no milenarismo permaneceu. Este interessaga,
estendeu-se para a América do Norte, com os esatéorhomas

[ 337 )



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

Goodwin, John Cotton, John Davenport, Cotton Matlsamuel
Sawell, Nicholas Neyes e John Elliot. Alguns awtoream a
América como uma terra do Sata, habitada por homenslheres
que nao tinham conhecimento de Deus e que naouusufr dos
beneficios do Milénio; enquanto outros concebiafmregrica como
um local tdo abencoado quando o Velho Mundo, o tarabém
estaria incluido no Milénio. Ainda que muitos pamibs tenham
chegado ao Novo Mundo com concepcfes milenaridtas, ndo
partilha da visdo de pesquisadores como Perry Mibde quais
compreendem na coloniza¢do o anseio da constrigz@md Nova
Jerusalém.Segundo o autor, Mede influenciou outegsbes da
Europa. Sabe-se, por exemplo, dtiavis Apocalypticachegou a

Dinamarca, a cidades italianas e germanicas eandal

Depois de tratar sobre todas estas questdes, yJdife
estabeleceu algumas conclusdes. Primeiramente, pkra o
milenarismo ndo esta necessariamente associad@dialismo
politico e social. Também, o interesse no Apocaligaquanto um
tema de estudo e reflexdo, ndo se resumiu as decdeda640 e
1660. O milenarismo n&o foi um fendmeno exclusivamenglés,
este deve também ser pensado em relacdo a Eueopaeérica do
Norte. O milenarismo na Inglaterra, na Europa am&rica Inglesa

foi influenciado por Mede. Por fim, o autor apontque sao

338

—
| —



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

necessarias mais pesquisas sobre Joseph Meddemada, o qual

perdurou por muito tempo.

A obra de Jeffrey Jue revela aspectos interessalues
estudos sobre o milenarismo. E fundamental queeseelpa que
este é um fenbmeno independente dos contextosuoemodrios,
entretanto, ndo é possivel deixar de considerarngpmentos de
crise, tais como a Grande Rebelido ocorrida naategi entre
1640-1660, indiqguem especificidades no pensamernil@enanista.
As ideias ndo podem ser desvinculadas de seusigedmntextos
e, neste sentido, o periodo revoluciondrio e a eguEnte
restauracao do governo foram apropriados pelosaritas. Como
observou Bernard Capp, em 1971, para 0 caso
pentamonarquistas, as crises e guerras na Inglageam vistas
pelos Homens da Quinta Monarquia como esfor¢osedes [@ontra

o Demonio para acabar com os reinos terrenos (C2AGUB).

Joseph Mede néo escrevElavis Apocalypticaou outros
de seus textos pensando em uma revolucdo, entretacbmo o
préprio pesquisador notou — muitos puritanos ajmogm-se das
teorias de Mede, as interpretaram e utilizaramrérpmle um viés
radical. A tentativa de Jeffrey Jue de isentar Mddequalquer
relacdo com a Rebelido, caracterizando-o a tod@mento como
um homem reservado e cauteloso em suas afirmag@esaade
assuntos polémicos, acaba por colocar em segurad® [utro

do

[339]



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

aspecto fundamental de seu legado: a sua influésmme os
milenaristas radicais e a apropriacdo de suagdsitdas profecias

biblicas durante a Grande Rebelido.

Depois, ao indicar a extensdo do legado de Mede no
restante da Europa e na América, Jue restringaialguns poucos
puritanos que fizeram parte das primeiras geragéesolonos na
América Inglesa e também se fixou apenas nos debatandeses

acerca do Apocalipse e do Milénio.

bY

Em relagdo a sua apreciagdo da influéncia de Mede n
América do Norte, Jue descartou totalmente a repdde que
muitos colonos pensassem na configuracdo de uma Jayusalém
no Novo Mundo. Aparentemente, as novas tendéncias
historiogréficas, sobretudo, norte-americanas véiticando as
concepgOes de autores como Perry Miller de queupagéo das
treze colbnias foi motivada e permeada por pers@ect
escatoldgicas. Este € um tema de grande debatéstoaidgrafia
atual, visto que outras andlises permanecem desikaoa papel
fundamental do milenarismo e das ideias de Aposalip processo
de colonizacdo da América. Inclusive os debatescapiistas em
relacdo a conformacdo do governo civil na Novadiggta estavam
imbricados nestas profecias. Em colbnias como Massatts Bay

e Rhode Island, houve centralidade na atuag&oadespantes.

340

—
| —



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

Tanto no caso dos comentarios sobre a Inglaterra, a
Ameérica como sobre a Holanda, Jue apenas apresemtaecorte
do pensamento dos letrados, o que deixou de lgdri@s sociais e
culturais que poderiam relevar outras questbeseisgantes para a

compreensao do milenarismo.

Todavia, Jue apresentou grande esforco em mostean g
milenarismo britanico foi de ampla circulacdo evoapu reflexdes
que ndo se limitavam ao espaco da Gra-Bretanhaedéssario
estabelecer relagbes e articulagbes com outrog@Espais como a
Europa e a América. Também, a concepcao de queeapretacoes
acerca do Milénio ndo se concentraram em um penimito da
historia da Inglaterra sé&o interessantes para @atenmilenarismo
como algo mais amplo do que um fendmeno passagenaal s

pode ser percebido em momentos criticos.

Neste sentido, o autor apresentou grandes intagdres
sobre o Milénio ao longo dos séculos XVI, XVII e KV que
foram fundamentais para localizar as ideias de Mewhe uma
tradicdo mais longa do pensamento apocaliptic@éndda mesma
forma, os debates travados entre Mede e outrosagerss
demonstraram um ambiente de profundas reflexdese sab
milenarismo que perpassavam diversas esferas duersai

intelectual do século XVII. Desta forma, o estudoJdie ndo deixa

341

—
| —



Cadernos de Clio, Curitiba, n.° 3, 2012

de ser uma grande contribuicdo para os estudosildnamsmo ao

longo da Idade Moderna.

Bibliografia

CAPP, BernardThe Fifth Monarchy Men: a study in a Seventeenth
Century RevolutionGeorgia: Mercer University Press, 2008.

JUE, Jeffrey KHeaven Upon Earth: Joseph Mede (1586-1638) and
the Legacy of the Millenarianisriletherlands: Springer, 2006.

—

342

'



