
Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

333 

O Milenarismo de Joseph Mede 
 

JUE, Jeffrey K. Heaven Upon Earth: Joseph Mede 
(1586-1638) and the Legacy of the Millenarianism. 
Netherlands: Springer, 2006. 281p. 

 
Verônica Calsoni Lima1 

 

O livro Heaven Upon Earth: Joseph Mede (1586-1638) 

and the Legacy of the Millenarianism de Jeffrey Jue, publicado em 

2006, é um estudo acerca dos trabalhos de Mede, em especial 

aqueles voltados para o milenarismo, e de seu legado no 

pensamento profético. Esta pesquisa de Jue sobre Mede iniciou, 

segundo o autor, com sua dissertação de doutorado em Teologia 

desenvolvida na University of Aberdeen, na Escócia (JUE, 2006), 

posteriormente, sua tese foi publicada como o livro Heaven Upon 

Earth. Atualmente, Jeffrey Jue é professor de História da Igreja no 

Westminster Theological Seminary, na Filadélfia (EUA), sendo 

assim, sua análise, no livro, partiu da Teologia, mas é interessante 

                                                 
1 Estudante do 8º termo da graduação em História da Universidade Federal de São 
Paulo, bolsista de Iniciação Científica do CNPq. Curriculum Lattes: 
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=S1732559 .  
Orientador: Prof. Dr. Luís Filipe Silvério Lima. 



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

334 

notar que, além disso, o autor também se preocupou com as 

perspectivas historiográficas sobre o século XVII na Inglaterra. 

Seu trabalho se insere em um debate acerca do 

milenarismo inglês. Admitindo uma postura revisionista, Jue tentou 

desvincular os discursos religiosos sobre o Milênio e o Apocalipse 

do contexto revolucionário na Inglaterra, bem como tentou dissociar 

as perspectivas escatológicas de uma suposta motivação para o 

processo colonizador da América do Norte. Assim, para Jue, o 

milenarismo não deve ser identificado com uma postura política 

radical de alguns de seus adeptos. Com o caso de Mede, o autor 

mostrou que o Apocalipse era um tema de discussão intelectual e 

acadêmico e que, mesmo depois do período das Guerras Civis 

inglesas, este continuou a ser uma questão sobre a qual muitos 

pensadores se debruçaram até meados do século XVIII. 

Neste sentido, o autor indica que o estudo sobre o 

pensamento de Mede pode auxiliar na compreensão do milenarismo 

britânico. Para tornar compreensível seu objeto de estudo, Jue fez 

uma breve biografia de Joseph Mede, situando-o no período em que 

viveu. A contextualização oferecida pelo pesquisador, ainda, 

apresentou os debates e estudos sobre o Apocalipse na Época 

Moderna. A seguir, Jue procurou identificar o legado de Joseph 

Mede, isto é, a repercussão de seus escritos no pensamento 

escatológico na Inglaterra, na América do Norte e na Europa. 



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

335 

Como dito anteriormente, para abordar o assunto, Jeffrey 

Jue voltou-se em certa medida para a historiografia, desta forma na 

introdução de Heaven Upon Earth, ele expôs um balanço 

historiográfico acerca da Grande Rebelião e do milenarismo inglês 

no século XVII.  

O milenarismo no século XVII – conforme o teólogo – era 

a concepção escatológica mais popular, ainda que fosse considerada 

como uma posição herética pelos ortodoxos. Esta corrente de 

pensamento foi reforçada com a publicação de Diatribe de Mille 

Annos de Johann Heinrich Alsted e de Clavis Apocalyptica de 

Joseph Mede, ambos em 1627. A partir da análise dos textos de 

Mede que tratavam ou não sobre o Apocalipse; de suas 

correspondências; e da sua biografia, intitulada Works, feita, 

provavelmente, por John Worthing e John Alsop, o autor identificou 

o período compreendido entre 1625 e 1632 como uma fase de 

conversão do pensamento de Mede ao milenarismo. De acordo com 

a perspectiva de Jue no livro, o milenarismo pode ser compreendido 

como uma análise sobre as profecias bíblicas que identifica no 

futuro o início de um reino de Cristo, o qual seria marcado por mil 

anos de felicidade, antes da derradeira vitória de Jesus sobre o 

Demônio. 

Jeffrey Jue demonstrou no capítulo seis, “The Origins of 

the Clavis Apocalyptica: A Millenarian Conversion”, as reflexões 



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

336 

de Mede acerca do Apocalipse. Seu pensamento foi bastante 

influenciado pelo puritanismo, ainda que de uma corrente bastante 

conservadora e favorável ao arcebispo William Laud. Inicialmente, 

Mede partia de uma “more symbolic or spiritualized interpretation 

of the duration and the nature of the millennium” (JUE, 2006, p.93). 

Sua percepção do milenarismo começou a se alterar em 1625 e, 

mais tarde, com a segunda edição de Clavis Apocalyptica em 1632, 

pode-se perceber uma conversão completa a esta corrente de 

pensamento.  

A partir disso, Joseph Mede trabalhou em uma cronologia 

das monarquias do Livro de Daniel. Além disso, ele sincronizou as 

profecias de I Timóteo, Daniel e Apocalipse, seguindo o princípio 

protestante da analogia fidei. Foi este sincronismo – que concebeu 

as três profecias como ideias sobre um mesmo evento – que o 

aproximou do milenarismo. Neste sentido, Jue concluiu que Mede 

não se tornou um milenarista devido ao contexto europeu e inglês 

do século XVII, como se costumava pensar, mas sim por conta de 

seus estudos bíblicos. 

Baseando-se nos escritos dos primórdios do cristianismo, 

Mede caracterizou o Milênio como uma profecia a ser interpretada 

literalmente e não mais espiritualmente. Assim, para ele, a 

ressurreição prevista na Bíblia seria corporal. Além disso, Joseph 

Mede também se apoiou em estudos do judaísmo. Desta maneira, 



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

337 

concentrando diversas influências, Mede entendia que o retorno de 

Cristo representava a queda do Anticristo e um milhão de anos de 

perfeição e felicidade, até o Dia do Julgamento, quando ocorreria 

uma batalha contra os exércitos demoníacos (Mag e Magog) e, 

posteriormente, se daria a ressurreição universal. 

Depois de situar o leitor sobre as origens do pensamento 

milenarista de Mede e de seus estudos sobre o tema, Jue traçou um 

panorama do seu legado, indicando que o milenarismo não estava 

atrelado a um contexto revolucionário, sendo assim, não acabou em 

1660 com o fim da Rebelião, mantendo-se um tema de debate até o 

século XVIII. 

Na Inglaterra, o Jue citou uma série de autores, incluindo 

Hugo Grotius, Henry Hammond, Richard Baxter, Henry Moroe, 

Drue Cressner, Isaac Newton e William Whiston, que discutiram o 

assunto. Influenciados pela produção de Mede, pensadores como 

estes alimentaram o debate até o século XVIII na Inglaterra, 

concordando ou discordando das propostas de Joseph Mede. O 

principal aspecto de embate ocorreu entre os favoráveis a Mede e os 

adeptos do New Way, iniciado por Grotius, o qual concebia o 

Milênio como um evento do passado e não do futuro. 

Neste sentido, o autor demonstrou que o interesse dos 

letrados no milenarismo permaneceu. Este interesse, ainda, 

estendeu-se para a América do Norte, com os escritos de Thomas 



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

338 

Goodwin, John Cotton, John Davenport, Cotton Mather, Samuel 

Sawell, Nicholas Neyes e John Elliot. Alguns autores viam a 

América como uma terra do Satã, habitada por homens e mulheres 

que não tinham conhecimento de Deus e que não usufruiriam dos 

benefícios do Milênio; enquanto outros concebiam a América como 

um local tão abençoado quando o Velho Mundo, o qual também 

estaria incluído no Milênio. Ainda que muitos puritanos tenham 

chegado ao Novo Mundo com concepções milenaristas, Jue não 

partilha da visão de pesquisadores como Perry Miller, os quais 

compreendem na colonização o anseio da construção de uma Nova 

Jerusalém.Segundo o autor, Mede influenciou outras regiões da 

Europa. Sabe-se, por exemplo, que Clavis Apocalyptica chegou à 

Dinamarca, a cidades italianas e germânicas e à Holanda. 

Depois de tratar sobre todas estas questões, Jeffrey Jue 

estabeleceu algumas conclusões. Primeiramente, para ele, o 

milenarismo não está necessariamente associado ao radicalismo 

político e social. Também, o interesse no Apocalipse, enquanto um 

tema de estudo e reflexão, não se resumiu às décadas de 1640 e 

1660. O milenarismo não foi um fenômeno exclusivamente inglês, 

este deve também ser pensado em relação à Europa e à América do 

Norte. O milenarismo na Inglaterra, na Europa e na América Inglesa 

foi influenciado por Mede. Por fim, o autor apontou que são 



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

339 

necessárias mais pesquisas sobre Joseph Mede e seu legado, o qual 

perdurou por muito tempo. 

A obra de Jeffrey Jue revela aspectos interessantes dos 

estudos sobre o milenarismo. É fundamental que se perceba que 

este é um fenômeno independente dos contextos revolucionários, 

entretanto, não é possível deixar de considerar que momentos de 

crise, tais como a Grande Rebelião ocorrida na Inglaterra entre 

1640-1660, indiquem especificidades no pensamento milenarista. 

As ideias não podem ser desvinculadas de seus próprios contextos 

e, neste sentido, o período revolucionário e a subsequente 

restauração do governo foram apropriados pelos milenaristas. Como 

observou Bernard Capp, em 1971, para o caso do 

pentamonarquistas, as crises e guerras na Inglaterra eram vistas 

pelos Homens da Quinta Monarquia como esforços de Deus contra 

o Demônio para acabar com os reinos terrenos (CAPP, 2008).  

Joseph Mede não escreveu Clavis Apocalyptica ou outros 

de seus textos pensando em uma revolução, entretanto – como o 

próprio pesquisador notou – muitos puritanos apropriaram-se das 

teorias de Mede, as interpretaram e utilizaram a partir de um viés 

radical. A tentativa de Jeffrey Jue de isentar Mede de qualquer 

relação com a Rebelião, caracterizando-o a todo o momento como 

um homem reservado e cauteloso em suas afirmações acerca de 

assuntos polêmicos, acaba por colocar em segundo plano outro 



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

340 

aspecto fundamental de seu legado: a sua influência sobre os 

milenaristas radicais e a apropriação de suas leituras das profecias 

bíblicas durante a Grande Rebelião. 

Depois, ao indicar a extensão do legado de Mede no 

restante da Europa e na América, Jue restringiu-se a alguns poucos 

puritanos que fizeram parte das primeiras gerações de colonos na 

América Inglesa e também se fixou apenas nos debates holandeses 

acerca do Apocalipse e do Milênio.  

Em relação à sua apreciação da influência de Mede na 

América do Norte, Jue descartou totalmente a hipótese de que 

muitos colonos pensassem na configuração de uma Nova Jerusalém 

no Novo Mundo. Aparentemente, as novas tendências 

historiográficas, sobretudo, norte-americanas vêm criticando as 

concepções de autores como Perry Miller de que a ocupação das 

treze colônias foi motivada e permeada por perspectivas 

escatológicas. Este é um tema de grande debate na historiografia 

atual, visto que outras análises permanecem destacando o papel 

fundamental do milenarismo e das ideias de Apocalipse no processo 

de colonização da América. Inclusive os debates seiscentistas em 

relação à conformação do governo civil na Nova Inglaterra estavam 

imbricados nestas profecias. Em colônias como Massachusetts Bay 

e Rhode Island, houve centralidade na atuação de protestantes.  



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

341 

Tanto no caso dos comentários sobre a Inglaterra, a 

América como sobre a Holanda, Jue apenas apresentou um recorte 

do pensamento dos letrados, o que deixou de lado aspectos sociais e 

culturais que poderiam relevar outras questões interessantes para a 

compreensão do milenarismo.  

Todavia, Jue apresentou grande esforço em mostrar que o 

milenarismo britânico foi de ampla circulação e provocou reflexões 

que não se limitavam ao espaço da Grã-Bretanha. É necessário 

estabelecer relações e articulações com outros espaços, tais como a 

Europa e a América. Também, a concepção de que as interpretações 

acerca do Milênio não se concentraram em um período único da 

história da Inglaterra são interessantes para entender o milenarismo 

como algo mais amplo do que um fenômeno passageiro, o qual só 

pode ser percebido em momentos críticos.  

Neste sentido, o autor apresentou grandes interpretações 

sobre o Milênio ao longo dos séculos XVI, XVII e XVIII, que 

foram fundamentais para localizar as ideias de Mede em uma 

tradição mais longa do pensamento apocalíptico inglês. Da mesma 

forma, os debates travados entre Mede e outros pensadores 

demonstraram um ambiente de profundas reflexões sobre o 

milenarismo que perpassavam diversas esferas do universo 

intelectual do século XVII. Desta forma, o estudo de Jue não deixa 



Cadernos de Clio, Curitiba, n.º 3, 2012 

 

342 

de ser uma grande contribuição para os estudos do milenarismo ao 

longo da Idade Moderna. 

 

 

Bibliografia 

 

CAPP, Bernard. The Fifth Monarchy Men: a study in a Seventeenth 

Century Revolution. Georgia: Mercer University Press, 2008. 

JUE, Jeffrey K. Heaven Upon Earth: Joseph Mede (1586-1638) and 

the Legacy of the Millenarianism. Netherlands: Springer, 2006. 


