
76 BASTOS, Alexandre Frasato. MORTE, CULPA E MEDO. A ANGÚSTIA COLETIVA NO PRINCÍPIO DA MODERNIDADE 7 5 

MORTE, CULPA E MEDO 

A ANGÚSTIA COLETIVA NO PRINCÍPIO DA MODERNIDADE 

Alexandre Frasato Bastos55 

"Tudo vai mal...". 

Eustache Dechamps 

Resumo: O presente artigo é parte do primeiro capítulo de minha monografia de bacharelado intitulada 
"Tempos de Angústia - Erasmo e Lutero no Início da Modernidade". O objetivo de minha pesquisa é 
relacionar o Humanismo Cristão e a Reforma Religiosa, partindo do debate historiográfico que reconhece 
serem ambos respostas às necessidades de seu tempo, marcado por uma forte angústia coletiva 
experimentada no período de transição do Medievo para a Modernidade, mas também pela atitude 
intelectual de conhecimento e ação no mundo. É este contexto que abordamos neste artigo, enfatizando os 
elementos que podem nos ajudar a compreender essa angústia coletiva. 

Palavras chave: Humanismo, Reforma, Transição do Medievo para a Modernidade. 

1 - "MEMENTO MORI". 

Guerras, pestes, reis loucos, fome, morte. O Juízo Final nunca antes pareceu tão iminente. 

Os inimigos da cristandade se multiplicam, em diversas formas: turcos, idólatras, judeus, heréticos, 

bruxas, entre outros. Mas o pior inimigo, o verdadeiro culpado pelas adversidades do período não 

estava tão longe. De fato, era o que estava mais próximo. O maior medo, que cada vez crescia mais, 

era o medo de si mesmo. Afinal, foram os pecados da humanidade que atraíram estes males para o 

mundo, e a preocupação com a salvação pessoal, não mais nesta vida, mas sim na próxima, passa a 

ser o foco principal das atenções. 

Na conturbada transição do Medievo para a Modernidade é notável uma forte angústia coletiva, 

fomentada pelas preocupações mencionadas acima, que são o tema deste artigo. Pretenderemos 

demonstrar que este sentimento de angústia, essa preocupação com a salvação pessoal levou a uma 

nova configuração da mentalidade da sociedade européia neste período, que não mais se contentou 

com os dogmas católicos, demandando por novas saídas, novas explicações para seus anseios. A 

primeira questão que pretenderemos responder é, portanto, quais foram as características deste 

período, notadamente o intervalo entre os séculos XIV a XVI, que ocasionaram esta transformação de 

mentalidade? 

55 Graduando em História pela Universidade Federal do Paraná (UFPR) e bolsista do Programa de 
Educação Tutorial (PET), vinculado ao MEC/SESu. 



7 6 BASTOS, Alexandre Frasato. MORTE, CULPA E MEDO. A ANGÚSTIA COLETIVA NO PRINCÍPIO DA MODERNIDADE 76 

Como afirmamos acima, diversos acontecimentos trágicos ocorridos na Europa num 

relativamente curto período de tempo levaram muitos a crer na proximidade do Juízo Final. A Guerra 

dos Cem Anos (1337-1453), travada entre duas das maiores potências da época, França e Inglaterra; 

a Guerra das Duas Rosas, na Inglaterra, somente dois anos depois da derrota perante a França; a 

crescente ameaça turca nos muros de Constantinopla; a forte crise religiosa com o Cisma do Ocidente 

e, talvez acima de todos estes fatores, a Peste Negra, levaram muitos contemporâneos a uma visão 

extremamente pessimista do mundo. A morte parecia efetivamente próxima e a convivência com 

ela era freqüente. Sua inevitabilidade era evidente, podendo ocorrer a qualquer momento, e este 

momento parecia estar cada vez mais próximo. 

Contudo, não era só a morte que estava próxima. O contato com o "outro mundo", com o 

"além", também era vivido de forma mais intensa. As crenças muito comuns em fantasmas e aparições 

foram incorporadas francamente pelo Cristianismo, sobretudo no tocante aos pregadores, que se 

utilizavam destas histórias como exemplos edificantes (DELUMEAU, 2003). É notável esta confluência 

de crenças em um soneto composto por Amadis Jamyns, intitulado "Dos espíritos dos Mortos", citado 

por Delumeau: 

As Sombras, os Espíritos, os ídolos horríveis 

Dos Mortos carregados de ofensa erram durante a noite: 

E para mostrar a pena e o mal que os afugenta 

Fazem gemer o silêncio em longas vozes confusas, 

Porque são privados das delícias felizes 

Que a alma após a morte no Paraíso persegue, 

Como banidos do dia nas trevas fazem rumor, 

Implorando socorro para suas penas vergonhosas. 

Neste trecho nota-se que a crença em fantasmas - não só como evidência de uma vida pós-

morte, mas como espectros que verdadeiramente vagam durante a noite pelo mundo dos vivos -

contrasta e se une à concepção da fé católica no Purgatório, isto é, que as almas dos homens devem 

penar pelos seus pecados para alcançar a glória no Paraíso. De fato, não só na literatura, mas nas 

diversas artes aumentaram as representações tanto do Juízo Final, como também, e principalmente, 

da própria Morte, apresentada como a Rainha da Terra, cujo poder ninguém, por mais abastado, 

culto ou puro que fosse poderia resistir, como na conhecida fórmula latina "mors omnia aequat": a 

morte a todos iguala. Portanto, esta aquiescência da proximidade, esta resignação frente à Morte nos 

leva a crer que não era ela em si que os homens e mulheres temiam, mas sim o que seria deles após 

a sua visita. 

E esta foi, de fato, uma época de grandes contrastes, como Huizinga nos apresenta. As emoções 

e as experiências do cotidiano são percebidas de forma muito mais intensa. O escuro, as trevas, 



76 BASTOS, Alexandre Frasato. MORTE, CULPA E MEDO. A ANGÚSTIA COLETIVA NO PRINCÍPIO DA MODERNIDADE 7 7 

eram muito mais temidos, devido às criaturas que nela supostamente habitavam. O frio causava 

mais impacto a uma população cujas moradias não eram cômodas e cujas roupas eram precárias. 

Não se conheciam os motivos das doenças, explicadas na maior parte das vezes como pragas de 

bruxas ou punições de Deus. Todos estes fatores levavam a uma maior ritualização da vida cotidiana: 

acontecimentos simples como viagens e visitas eram constituídos de tantas fórmulas e ritos quanto 

os casamentos e nascimentos (HUIZINGA, 1985). Neste sentido, podemos perceber um retorno a 

um cristianismo primitivo, para o qual, como veremos mais adiante, o clero não estava preparado 

para atender. No momento, o que queremos sublinhar é a maior susceptibilidade dos sentidos e do 

imaginário, que foram aproveitados pela Igreja através de seus pregadores para implantar o temor na 

alma de seus fiéis. 

À angústia inicialmente referida soma-se também uma forte melancolia, um pessimismo com 

relação a todos os aspectos da sociedade. No cerne disso tudo surge a certeza nutrida pelo cristianismo 

de que o homem é um grande pecador pois, nas palavras de Delumeau, "a infelicidade existe porque 

existe o mal. Um e outro se explicam pelo pecado, do qual a melancolia é filha" (DELUMEAU, 2003). 

Portanto, frente a tudo isto, a explicação corrente, propagada pela Igreja Católica - principal 

refúgio para os males e temores da sociedade - é a de que todos estes acontecimentos trágicos, 

estes sentimentos de angústia e melancolia, seriam a punição divina pelos pecados cometidos 

pela humanidade (DELUMEAU, 1989). E é esta preocupação com o pecado, com os escrúpulos, e 

principalmente com a salvação pessoal, que levou quase toda uma sociedade a temer a si mesma -

como Jean Delumeau defende na Introdução de sua obra "O Pecado e o Medo". Fortalece-se cada vez 

mais o discurso eclesiástico de que a natureza humana é propensa a todos os males e as recorrentes 

perseguições aos hereges, ocorridas desde o Medievo, propagam esta visão, somada à idéia também 

cada vez mais freqüente de que a cada um cabe sua própria salvação. 

Neste contexto de medos e angústias encontramos, de acordo com Delumeau, a transição 

das "religiões da tranqüilidade", características do Oriente, como o Hinduísmo e o Budismo, para 

a "religião da ansiedade", proveniente do cristianismo ocidental. E esta ansiedade é proveniente 

principalmente da idéia do pecado, o ato humano que nos separa de Deus, que nos afasta da salvação 

após a morte. Ao colocar o pecado como tema central de sua teologia, o Cristianismo traz também a 

culpa como uma grande preocupação dos homens. 

Na Antiguidade, notadamente para Aristóteles, a culpa é um erro, gerado por alguma inaptidão 

humana. Mais do que isso, os erros dos homens e mulheres eram premeditados pelos deuses, que 

intervinham em seus atos, fato recorrente na Mitologia greco-romana. Contudo, no Cristianismo, 

invertem-se as posições, pois os erros humanos que incorrem em pecado são desobediências diretas 

às ordens divinas. Sofrendo a influência do judaísmo, o Cristianismo "fez do pecado uma oposição da 

vontade do homem à vontade de um Deus pessoal", não somente através de ações diretas, mas também 

por pensamentos e sentimentos. Surgem no latim os termos peccator e peccatrix, referindo-se às pessoas 

que incorriam no pecado, termos esses que não existiam no latim clássico (DELUMEAU, 2003). 



76 BASTOS, Alexandre Frasato. MORTE, CULPA E MEDO. A ANGÚSTIA COLETIVA NO PRINCÍPIO DA MODERNIDADE 78 

Ao longo da Idade Média, a discussão sobre o pecado se ampliou, bem como o impacto deste 

na mentalidade dos fiéis. O IV Concílio de Latrão, em 1215, impõe a confissão anual aos cristãos, 

fazendo surgir diversos manuais de confissão e diversas sumas de confessores, alimentando ainda 

mais a literatura e o debate sobre o pecado. Nem mesmo os Pecados Capitais permanecem os 

mesmos, variando inclusive em número, até serem estabelecidos os sete pecados que conhecemos 

hoje. Estes manuais se detêm a listar todos os pecados possíveis, desde o beijo impuro até posições 

inconvenientes no ato sexual, no intuito de instruir os fiéis sobre o que relatar no ato da confissão. 

Cresce também o debate, refletido no imaginário dos fiéis, sobre a natureza divina: afinal, Deus é bom 

ou Deus é justo? 

O que nos importa no momento nesta questão do recrudescimento da discussão sobre o 

pecado e a obrigação da confissão é a força que exerce sobre a mentalidade dos cristãos da época, e 

o impulso que estes fatos dão ao advento da individualidade, pois dificilmente se negará que, ao se 

defrontar com a obrigatoriedade da confissão e com as enormes listas das afrontas que poderiam ser 

cometidas, o fiel se propusesse a um auto-exame, uma autocrítica levando, certamente, a uma maior 

consciência de si mesmo e de suas ações. Afinal, também a ignorância passa a ser um pecado, portanto 

não se saber pecando não é mais uma escusa para seu erro. O Cristianismo, através dos sermões e dos 

pregadores, passou a propagar com mais ênfase a idéia do homem deturpado pelo Pecado Original, 

já maculado desde o nascimento. Portanto, cabe a ele seguir o seu destino, buscando a salvação sem, 

obviamente, sair dos braços da própria Igreja, pois sobretudo, não havia salvação fora dela. 

2 - SACRAUZAÇÃO DO LAICO, LAICIZAÇÃO DO SAGRADO. 

Muitos fiéis buscavam conforto em lugares diversos. Houve na época uma difusão do culto à 

Virgem, numa busca por refúgio dos males desta vida e do inferno. Delumeau atesta certo retorno ao 

politeísmo através do culto aos diversos santos. Este fato explica também o sucesso inicial da venda 

das indulgências, como garantia para um bem viver no além. Contudo, o hei passa a sentir-se cada 

vez mais só e menos protegido pela Igreja. Num momento em que os cristãos mais precisam de sua 

Igreja esta se mostra cada vez mais distante. O retorno dos fiéis ao cristianismo primitivo fez com que 

a liturgia tradicional da Igreja Católica - a missa em latim, os sacramentos - não mais fosse suficiente 

para eles, parecendo-lhes estranha e incapaz de apaziguar suas angústias. Há uma superabundância 

de padres, enquanto faltam pastores, o que aumenta esse sentimento de abandono: a Igreja não 

mais conseguia comunicar-se efetivamente com seu rebanho. O sacerdócio, portanto, passava por 

uma depreciação. 

Na Idade Média a existência de uma sociedade rural altamente hierarquizada e celular permitiu 

uma sociedade cristã dominada pela hierarquia eclesiástica, de acordo com Delumeau. Contudo, 

muitos fatores levaram os fiéis a terem dificuldades para distinguir o sacro do profano e o padre 

do leigo. Entre estes fatores podemos destacar a ascensão de um novo estrato social, a burguesia, 

contribuindo para a formação de uma civilização cada vez mais urbana e laica, com o aparecimento 



76 BASTOS, Alexandre Frasato. MORTE, CULPA E MEDO. A ANGÚSTIA COLETIVA NO PRINCÍPIO DA MODERNIDADE 7 9 

do luxo e a crescente afirmação de sentimentos nacionais. Também o exacerbado materialismo de 

muitos membros do clero levou a uma depreciação deste. E, de fato, há alguns séculos que os limites 

políticos dos Imperadores e dos Papas vinham sendo constantemente postos à prova em debates 

iniciados pela discussão da própria natureza humana. 

Estas discussões alcançavam os fiéis, como já mencionado acima. Ainda que a grande maioria 

do povo não participasse diretamente dos debates, seus efeitos eram evidentemente sentidos. Um 

exemplo notável disto é o citado por Huizinga (HUIZINGA, 1985), ao abordar o Cisma do Ocidente. 

Afinal, em um relativamente curto período de tempo, surgiram três pretendentes ao trono eclesiástico. 

Mesmo que não tenha sido motivado por razões dogmáticas, mas sim políticas, o Cisma arrebanhou 

fiéis para ambas as causas, a de Roma e a de Avinhão, sendo que os dois lados encaravam o entrave 

como uma espécie de guerra santa. De fato, os partidários de cada lado expunham sua fidelidade 

através de diversos sinais, como insígnias e cores de roupas diferenciadas. 

Contudo, o que nos parece mais significativo é que, neste momento onde, reafirmamos, as 

multidões mais careciam do alento da Igreja, esta se afastava. Muitas vezes os fiéis são impedidos de 

assistir missas em suas cidades, pois, por questões políticas em algumas regiões as missas chegaram 

a ficar interditadas por meses, privando os fiéis de seus sacramentos, afastando-os ainda mais da 

salvação e conforto tão procurados. De fato, em uma civilização por demais religiosa, torna-se difícil 

uma delimitação precisa entre Igreja e Estado. O terreno laico invadia cada vez mais atribuições 

outrora exclusivas da Igreja, socorrendo pobres, construindo hospitais e diversas outras obras de 

caridade. Então, neste mundo de limites tênues, Delumeau nos lança o questionamento: "já que se 

viam leigos melhores que homens da Igreja, não seria possível concluir que um leigo de vida santa é 

um padre mais autêntico que um eclesiástico?" (DELUMEAU, 1989). 

Com esse sentimento de abandono, essa angústia fortalecida por diversos acontecimentos 

trágicos, novas respostas são exigidas pelos fiéis. E, de fato, o terreno para estas respostas começa a 

ser preparado por um movimento intelectual denominado Renascença. 

3- RESPOSTAS ANGÚSTIA 

De fato, muitos renascentistas fomentavam a imagem da Idade Média como um período 

de trevas. E esta triste realidade vivida suscitava uma nostalgia coletiva, por tempos melhores que 

aqueles em que viviam, mas também melhores ao que os precederam imediatamente. Encaramos, 

portanto, o Renascimento como um preparador de terreno para novas respostas, pois surge como um 

antídoto para a angústia: não o consideramos de fato otimista, mas sim o contrário: as pessoas eram 

certamente pessimistas com relação aos tempos em que viviam, mas ainda assim eram esperançosos 

de uma realidade melhor. 

Contudo, a necessidade dos fiéis de se apoiarem em uma autoridade infalível em tempos de 

dúvida quanto aos padres e aos dogmas católicos, fez surgir a demanda por outras respostas aos seus 



76 BASTOS, Alexandre Frasato. MORTE, CULPA E MEDO. A ANGÚSTIA COLETIVA NO PRINCÍPIO DA MODERNIDADE 80 

questionamentos, e o primeiro desses retornos surgiu com o Humanismo. 

O Humanismo surge inicialmente, neste contexto, com um grupo de indivíduos que buscava 

atualizar e dinamizar a forma como eram ministrados os estudos nas Universidades medievais, que se 

voltavam somente a três carreiras, o direito, a medicina e a teologia. Os humanistas se dedicaram aos 

studia humanitatis, os estudos humanísticos, que incluíam a poesia, a filosofia, a história, a matemática 

e a eloqüência, sendo esta última uma fusão entre retórica e filosofia. Contudo, com o crescimento 

e a expansão das idéias humanistas, estas já não se restringiam mais a somente uma renovação nos 

estudos, ampliando suas preocupações a toda a sociedade, criticando a cultura tradicional e buscando 

parâmetros centrados no indivíduo e em suas capacidades. O Humanismo expandiu-se da sua origem, 

na Itália, para as principais cidades européias. De acordo com Skinner, esta expansão se deu através 

de estudiosos que vão do Norte da Europa - especialmente da França, Inglaterra e Alemanha - para 

as Universidades da Itália, buscando uma formação melhor e mais conceituada, voltando depois aos 

seus países para lecionar em outras Universidades, induzindo o "desencadeamento de uma revolução 

intelectual que acabaria levando à derrubada da escolástica" (SKINNER, 1996, p.217). 

Com essa expansão, surgiram diversas linhas e tendências de estudos diferenciadas dentro do 

próprio Humanismo. A vertente que nos interessa mais para esta pesquisa é o Humanismo Cristão, 

centrada principalmente no Norte da Europa, agregando homens que buscavam uma religião renovada, 

tendo como expoente Erasmo de Rotterdam, autor de vários ensaios e estudos sobre teologia, mais 

conhecido pela obra satírica "O Elogio da Loucura", na qual critica diversos setores da sociedade, 

principalmente os eclesiásticos, por sua ganância e imoralidade. Esta vertente do humanismo tinha 

como principal objeto de estudo a própria Bíblia, empenhando-se em aplicar os métodos filológicos 

em seu estudo, adotando necessariamente uma nova abordagem exegética, de acordo com Skinner 

(SKINNER, 1996). 

Contudo, o movimento humanista não se resume a esta renovação nos métodos de estudo, 

tendo impacto em diversos setores da sociedade. Le Goff, em seu livro Os Intelectuais na Idade Média 

apresenta os humanistas como uma aristocracia, um grupo de intelectuais que ensina para um grupo 

de elite, no Collège des Lecteurs Ftoyaux (futuramente, Collège de France). Há uma diferenciação 

não somente intelectual com relação aos pensadores medievais, mas também social. Os pensadores 

humanistas freqüentam as cortes, protegidos pela nobreza, aconselhando príncipes e nobres. É, 

portanto, necessário sublinhar que o humanismo não se restringe somente ao meio acadêmico, 

expandindo seus estudos e sua influência para conceitos morais e éticos, com preocupações sociais 

e religiosas, fora do âmbito das Universidades. Longe de ser somente um novo método de estudos e 

de análise de textos, os ideais humanistas estiveram presentes em diversos aspectos da vida desses 

indivíduos, influenciando a sociedade e o contexto em que viviam. 

A principal contribuição humanista (principalmente do humanismo cristão), no tocante às 

angústias sentidas no período se dá através das diversas publicações religiosas editadas por aqueles 

eruditos, impulsionados principalmente pelo surgimento da imprensa. A necessidade já afirmada dos 



76 BASTOS, Alexandre Frasato. MORTE, CULPA E MEDO. A ANGÚSTIA COLETIVA NO PRINCÍPIO DA MODERNIDADE 8 1 

fiéis de se apoiarem em uma autoridade infalível, quando em dúvida com relação aos homens da 

Igreja, levava-os a buscar conforto na Bíblia e em demais publicações religiosas, que representavam a 

grande maioria nas tipografias da época56. Assim, mesmo antes da Reforma Luterana, a Bíblia já havia 

sido traduzida e publicada em diversos idiomas, e humanistas como Erasmo empenhavam-se não 

somente em traduzi-la, mas ainda corrigir erros que haviam se consolidado através dos anos, como 

na edição do Novo Testamento de 1516, traduzida e publicada por ele. Isto permite o crescimento 

do individualismo do fiel, que não mais necessitava do padre para refletir sobre a Bíblia, pois esta se 

tornava cada vez mais acessível ao público letrado. Assim, o padre era cada vez menos necessário, 

pois a obra impressa permitia uma meditação pessoal (DELUMEAU, 1989). 

Podemos entender o Humanismo, neste sentido, como um precursor e preparador da 

Reforma. Contudo, mostra-se insuficiente, pois apesar de se mostrar muito mais religioso do que a 

historiografia pretendeu por muito tempo57, não oferece conforto e esclarecimento das dúvidas dos 

cristãos quanto às suas angústias religiosas. Estas somente serão apaziguadas com o advento dos 

diversos movimentos reformistas subseqüentes, que ofereceram a base religiosa que não foi central 

no Humanismo, mas que ainda era necessária aos homens e mulheres da época. A Reforma Luterana 

ofereceu, então, uma aproximação maior do fiel com a religião, simplificando em muitos aspectos 

a liturgia tradicional. Contudo, sabe-se que os próprios humanistas relutaram em aderir à Reforma, 

o que geralmente não aconteceu58, na maioria dos casos. Isto se dá por diversos fatores como, por 

exemplo, a reprovação da violência e da ruptura com a Igreja, tópico este que abordei em minha 

monografia quando tratei das relações entre Erasmo de Rotterdam e Martinho Lutero, os autores que 

escolhi para compreender as relações entre ambos os movimentos. 

REFERÊNCIAS 

DELUMEAU; Jean. Nascimento e Afirmação da Reforma. São Paulo-SP: Pioneira, 1989 

DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo - a culpabilização no ocidente (séculos 13-18). Bauru: EDUSC, 2003. 2 v. 

HUIZINGA, Johan. O declínio da Idade Média. Lisboa: Ulisséia, 1985. 

KRISTELLEft, P. O. El Pensamento Renacentista y sus fuentes. México : Fondo de Cultura Econômica, 1982 

SKINNER, Quentin. As fundações do Pensamento Político Moderno. Companhia das Letras, São Paulo, SP, 
1996. 

56 De acordo com Delumeau, esse número chegaria a 75% das publicações. 
57 Como podemos aferir a partir da leitura de KRISTELLER, P. O. El Pensamento Renacentista y sus 
fuentes. México: Fondo de Cultura Econômica, 1982. 
58 Com exceção da própria Alemanha, onde podemos citar o caso do eminente humanista Melanchton, 
companheiro de Lutero. 


