
﻿

R E V I S T A  D E  A N T R O PO L O G I A
PPGAA/ UFPR

V.22 N.2 
2021

I S S N  2 3 1 7 - 6 8 3 0



Linha Editorial

CAMPOS - Revista de 
Antropologia, publicação do 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia e Arqueologia da 
Universidade Federal do Paraná, 
tem o propósito de constituir 
um espaço permanente de 
interlocução com antropólogos 
e pesquisadores de áreas afins, 
no país e no exterior. O nome 
CAMPOS traduz o reconhecimento 
do valor singular da etnografia 
para a Antropologia, remetendo 
também à pluralidade de 
perspectivas teóricas e 
temáticas que caracteriza a 
disciplina e que se revela 
na produção do próprio PPGAA-
UFPR. A Revista CAMPOS publica 
artigos inéditos, ensaios 
bibliográficos, entrevistas, 
resenhas, ensaios etnográficos e 
outras contribuições − pequenos 
textos de natureza acadêmica, 
informativa etc. − que podem ser 
enviados em português, inglês, 
francês ou espanhol (para 
publicação na língua original).

Editora-Chefe

Eva Lenita Scheliga

Editora de resenhas

Stella Paterniani

Comissão Editorial (PPGAA-UFPR)

Ciméa Barbato Bevilaqua
Edilene Coffaci de Lima
Eva Lenita Scheliga
Fabio Parenti
João Frederico Rickli
Laércio Loiola Brochier
Laura Pérez Gil
Liliana Mendonça Porto
Lorenzo Macagno
Maria Inês Smiljanic
Marcos Silva da Silveira
Miguel Alfredo Carid Naveira
Paulo Renato Guérios
Ricardo Cid Fernandes

Conselho Editorial

América Larraín, Universidad 

Nacional de Colombia, Colômbia

Aristóteles Barcelos Neto, 

University of East Anglia, Reino 
Unido

Birgit Meyer, Utrecht University, 

Holanda

Christiano Tambascia, 
UNICAMP,Brasil

Claudia Fonseca, UFRGS, Brasil

Eduardo Viveiros de Castro, MN/

UFRJ, Brasil

Elena Calvo Gonzalez, UFBA, Brasil

François Laplantine, Université 

Lumière - Lyon 2, França

José Guilherme Cantor Magnani, 

USP, Brasil

Lorena Cordoba, CONICET/

Universidad de Buenos 

Aires, Argentina e Centro de 

Investigaciones Históricas y 

Antropológicas, Bolivia

Manuela Carneiro da Cunha, 

University of Chicago, EUA

Márcio Ferreira da Silva, USP, 
Brasil

Marcio Goldman, MN/UFRJ, Brasil

Martina Ahlert, UFMA, Brasil

Mariza G. S. Peirano, UnB, Brasil

Miriam P. Grossi, UFSC, Brasil

Peter Fry, UFRJ, Brasil

Philippe Erikson, Université de 

Paris Ouest-Nanterre, França

Rafael José Menezes Bastos, UFSC, 

Brasil

Roberto DaMatta, UFF/University of 
Notre Dame, Brasil/EUA

Roque de Barros Laraia, UnB, Brasil

Ruben G. Oliven, UFRGS, Brasil



﻿

CAMPOS. Revista de Antropologia. 

PPGAA/ UFPR.

V.22 N.2 2021

*Publicada em dezembro de 2021

Curitiba, PR, Brasil

ISSN 2317-6830

P. 001-339

I S S N  2 3 1 7 - 6 8 3 0



CAMPOS: Revista de Antropologia  / Universidade Federal do 
Paraná. Programa de Pós-Graduação em Antropologia ; editores: 
Ciméa Barbato Bevilaqua  [...et al.], n.1 (2001) - Curitiba : 
UFPR/PPGAS, 2001.

	 v. 22  n.2  2021 Semestral
	 ISSN: 2317-6830

	 1.Antropologia Social – Periódicos. I.  Universidade 
Federal do Paraná. Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social.  II.  Bevilaqua, Ciméa Barbato.

CDD 20.ed.  306
CDU 1976    304

Qualquer parte desta publicação 
pode ser reproduzida, desde que 
citada a fonte.

Disponível em:
revistas.ufpr.br/campos

Fontes de indexação de dados

Bases de dados:
BASE | Biblat | Clase | Dimensions | 
DOAJ | Google Scholar | Sumário.Org

Diretórios:
Academic Journal Database | 
Diadorim | EZB | Genamics | Journal 
4-free | Latindex | Latin REV 
FLACSO | MIAR | Open Air | ROAD

Portais:
Livre | Portal de Períodicos 
Capes | Science Open | World Wide
Science

Expediente

Secretaria de Redação
Eva Lenita Scheliga

Divulgação em redes sociais
Eva Lenita Scheliga
Jeulliano Pedroso
João Victor Coutinho de Carvalho

Preparação dos originais
Eva Lenita Scheliga
Juliane Bazzo
Stella Parteniani

Revisão dos textos em português 
e inglês
Programa de Apoio às Publicações 
Científicas Periódicas

Diagramação
Programa de Apoio às Publicações 
Científicas Periódicas

Projeto gráfico 
Martim Fernandes

Redação
CAMPOS - Revista de Antropologia 
Rua General Carneiro, 460 - 6º 
andar. CEP 80.060-150 Curitiba - 
Paraná - Brasil
Telefone: (41) 3360-5272
revistacampos.ufpr@gmail.com

Imagem da capa
Colagem de Stephane Sena a partir 
de fotografias de Andréa Pavão, 
Luiz Couceiro e Paula Colares.



﻿

Dossiê Etnografias em contextos pedagógicos 
 
Etnografias em contextos pedagógicos: formar 
docentes, ensinar antropologia, rever 
epistemologias  
Juliane Bazzo e Eva Scheliga 

Sobre a escola na produção da vida em 
comunidade: experiências ashaninka no rio 
Amônia 
Paula Colares  
 
O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os 
seus contextos de atuação: uma etnografia das 
relações
Maria Zenaide Gomes de Castro  

A importância da escola no processo de 
afirmação da identidade linguística Kiriri 
Vanessa Coelho Moraes 

A alteridade na pesquisa escolar: 
apontamentos a partir de um trabalho de campo 
em escolas uruguaias 
Amurabi Oliveira 

Quando o campo é o estágio: etnografia e 
formação docente
Fagner Carniel e Daniara Thomaz 

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem 
pode falar: etnografia de mulheres negras em 
uma turma de formação de docentes
Aline Adriana de Oliveira e Carolina dos 
Anjos de Borba 

Professores comprometidos: a interação social 
na orientação de trabalhos de conclusão de 
curso
Andréa Pavão 

11

28

51

76

97

115

132

153

SU M Á R IO

CAMPOS V.22 N.2 jul.dez.2021



176

198

220

246

268

287

311

316

Briga de galos no Maranhão: didáticas através 
de apropriações de textos de antropologia
Luiz Couceiro  

Para aprender e ensinar antropologias
Amanda Horta e Claudia Bongianino 

Perspectivas para o ensino de Antropologia no 
curso de Design de Moda  
Maria Fernanda Carneiro Pinheiro 

Artigos 

Berotec, Depakene e Zodel: ambiguidades 
farmacológicas no contexto da Síndrome 
Congênita do Vírus Zika em Recife/PE
Soraya Fleischer e Ana Claudia de Camargo 

Amansar inimigos: práticas de predação 
feminina e a consanguinização da alteridade 
Patrícia Carvalho Rosa 

(Dis)sensos e lógicas das famílias em um 
centro judiciário de solução de conflitos e 
cidadania  
Camilla Felix Barbosa de Oliveira e Raquel 
Wiggers 

Resenhas 

Cury, M. X. (org.). (2020). Museus 
Etnográficos e Indígenas: aprofundando 
questões, reformulando ações. São Paulo: 
Secretaria de Cultura e Economia Criativa/ 
ACAM Portinari/ Museu de Arqueologia e 
Etnologia da Universidade de São Paulo/ 
Museus Índia Vanuíre. 248 p. 
Ronaldo Corrêa  

Chavarría, M. C., Rummenhöller, K., & Moore, 
T. (eds.). (2020). Madre de Dios: refugio de 
pueblos originarios. Lima: USAID. 520 p. 
Lorena Córdoba 



﻿

320

324

329

332

Neiburg, F., & Guyer, J. (eds.). (2019). The 
Real Economy - Essays in Ethnographic 
Theory. Chicago: HAU Books. 310 p. 
Marcio Moisés de Souza Barbosa  

Schorch, P., Saxer, M., & Elders, Marlen 
(org.). (2020). Exploring materiality and 
connectivity in Anthropology and beyond. 
Londres: UCL Press. 282 p.  
Aline Lopes Rochedo 

Engeberg, A. (2020). Walking on the pages of 
the Word of God: self, land, and text among 
Evangelical volunteers in Jerusalem. Leiden/
Boston: Brill. 213 p. 
Leonardo Marcondes Alves 

Nominata 

Nominata de pareceristas (2021) 

Instruções editoriais para os autores 

Diretrizes para Autores 

***



IN D E X

Dossier Ethnography in pedagogical contexts  

Ethnographies in pedagogical contexts: 
training educators, teaching anthropology 
and, reviewing epistemologies
Juliane Bazzo and Eva Scheliga 

The role of the school in the production of 
community life: ashaninka experiences in the 
Ammonia river
Paula Colares  

The Huni Kuin teacher-leader from Breu 
village and your acting contexts: an 
ethnography of relationships
Maria Zenaide Gomes de Castro  

The importance of the school in the process 
of affirming the Kiriri linguistic identity 
Vanessa Coelho Moraes 

Otherness in school research: notes from 
fieldwork in uruguayan schools 
Amurabi Oliveira 

When the fieldwork is the training: 
ethnography and teacher education  
Fagner Carniel and Daniara Thomaz 

Who is black, who is white, who speaks, who 
can speak: ethnography of black women in a 
teacher training class 
Aline Adriana de Oliveira and Carolina dos 
Anjos de Borba 

The committed professors: social interaction 
in the guidance of dissertation  
Andréa Pavão 

 

11

28

51

76

97

115

132

153

CAMPOS V.22 N.2 jul.dec.2021



﻿

176

198

220

246

268

287

311

316

Cockfighting in Maranhão: didatics through 
appropriations of anthropology publications 
Luiz Couceiro  

Learning and teaching anthropologies 
Amanda Horta and Claudia Bongianino 

Perspectives for teaching of anthropology in 
a fashion design undergraduate course  
Maria Fernanda Carneiro Pinheiro 

Articles 

Berotec, Depakene e Zodel: pharmacological 
ambiguities in the context of the Zika virus 
congenital syndrome in Recife/PE 
Soraya Fleischer and Ana Claudia de Camargo 

Taming enemies: female predation practices 
and the consanguinization of otherness
Patrícia Carvalho Rosa 

(Dis)senses and logics of the families in a 
judicial center for conflict resolution and 
citizenship  
Camilla Felix Barbosa de Oliveira and Raquel 
Wiggers 

Reviews 

Cury, M. X. (org.). (2020). Museus 
Etnográficos e Indígenas: aprofundando 
questões, reformulando ações. São Paulo: 
Secretaria de Cultura e Economia Criativa/ 
ACAM Portinari/ Museu de Arqueologia e 
Etnologia da Universidade de São Paulo/ 
Museus Índia Vanuíre. 248 p.
Ronaldo Corrêa  

Chavarría, M. C., Rummenhöller, K., & Moore, 
T. (eds.). (2020). Madre de Dios: refugio de 
pueblos originarios. Lima: USAID. 520 p. 
Lorena Córdoba 



Neiburg, F., & Guyer, J. (eds.). (2019). The 
Real Economy - Essays in Ethnographic 
Theory. Chicago: HAU Books. 310 p. 
Marcio Moisés de Souza Barbosa  

Schorch, P., Saxer, M., & Elders, Marlen 
(org.). (2020). Exploring materiality and 
connectivity in Anthropology and beyond. 
Londres: UCL Press. 282 p.  
Aline Lopes Rochedo 

Engeberg, A. (2020). Walking on the pages of 
the Word of God: self, land, and text among 
Evangelical volunteers in Jerusalem. Leiden/
Boston: Brill. 213 p.
Leonardo Marcondes Alves 

Nominata
 

Instructions to Authors

320

324

329

332



CAMPOS V.22 N.2 P. 11-27 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

Etnografias em contextos 
pedagógicos: formar docentes, 
ensinar antropologia, rever 
epistemologias 
Juliane Bazzo 
Universidade Federal da Grande Dourados (UFGD), Dourados/MS, Brasil 
https://orcid.org/0000-0001-6196-3482 
 

Eva Scheliga 
Universidade Federal do Paraná (UFPR), Curitiba/PR, Brasil 
http://orcid.org/0000-0002-2270-0636 

Nesta edição, apresentamos os últimos dez artigos do dossiê “Etnografias em contextos pe-
dagógicos”, que se distribuiu entre três números da Campos (Bazzo & Scheliga, 2020; Scheliga & 
Bazzo, 2021). A atenção desse conjunto final de manuscritos recai sobre duas frentes de pesquisa tidas 
por clássicas na antropologia da educação no Brasil – a escolarização intercultural indígena (vide, por 
exemplo: Silva & Ferreira, 2001; Tassinari, 2008; Coelho, Paladino & García, 2010; Tassinari, Grando 
& Albuquerque, 2012; Jesus de Santana & Cohn, 2017; Baniwa, 2019), bem como a formação para 
docência no Ensino Básico de maneira sensível à alteridade como questão (Gusmão, 2014; Dauster, 
2014). Ademais, nesse encerramento, o olhar se volta ao ensino da antropologia em nível superior no 
país, um domínio investigativo que, embora não seja novo, vem revelando singular frescor, como con-
sequência de reviravoltas empíricas na contemporaneidade.  

Conforme recapitulamos na apresentação do número de abertura do dossiê, o impulsionamento 
de uma antropologia da educação no Brasil está intrinsecamente conectado às conquistas democráticas 
da Constituição de 1988. Dessa maneira, o direito de acesso universal ao Ensino Básico, como também 
a proteção dos modos de vida dos povos indígenas brasileiros, ambos assegurados pela carta maior, mo-
bilizaram interesses investigativos iniciais e estabeleceram os contornos desse subcampo na disciplina 

https://orcid.org/0000-0001-6196-3482
http://orcid.org/0000-0002-2270-0636


12 CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021

(Bazzo & Scheliga, 2020). Sete dos dez artigos deste número abrangem problemáticas que figuram 
enquanto desenvolvimentos desses esforços precursores.  

Já as reflexões sobre o ensino de antropologia em nível superior – presentes nos três outros ma-
nuscritos restantes – desenharam uma trajetória própria, não se associando a uma subárea específica 
de estudos. Como rememoram Vega Sanabria e Duarte (2019), a abordagem dessa temática ocorre 
de modo vinculado à institucionalização, profissionalização e transformação da disciplina no Brasil 
de meados do século XX em diante, processos estes que se dão prioritariamente no ambiente univer-
sitário, em especial o de natureza pública. Assim, os esforços analíticos inaugurais nessa perspectiva 
tomam a forma de memoriais, que apresentam e preservam a trajetória de docentes seniores na área. 

Entre a década de 1980 e 1990, uma gama de mudanças viria impulsionar novas discussões nesse 
contexto – é um momento de reforma da pós-graduação sob demanda de órgãos governamentais ges-
tores; de nascimento de opções de graduação em antropologia, até então apenas uma frente de cursos 
em ciências sociais; como também do alargamento do mercado de trabalho para além da academia 
(id.). Aqui a Constituição de 1988 emerge novamente como marco, haja vista que as políticas públicas 
dela decorrentes serão responsáveis por envolver antropólogas(os) em atividades profissionais não uni-
versitárias, tais como o desenvolvimento de laudos periciais para demarcação de territórios indígenas e 
quilombolas, além da atuação em projetos dedicados aos direitos humanos, à segurança pública, à saú-
de coletiva, entre outros temas relativos à reparação de desigualdades históricas (Souza Lima, 2012). 

A partir disso, a Associação Brasileira de Antropologia (ABA) deu início a uma frutífera série 
de publicações centradas no ensino da disciplina no país, com ênfase em compreender suas caracte-
rísticas “organizacionais” (Vega Sanabria & Duarte, 2019) – para um exemplo recente, vide Simião e 
Feldman-Bianco (2018). Tal movimento tem incluído mapear a expansão e o desempenho avaliativo 
dos cursos de pós-graduação; apreender a disposição de linhas e grupos de pesquisa, bem como de re-
des de cooperação; verificar as alternativas de empregabilidade de egressos; circunscrever os desafios da 
internacionalização, dentre outros aspectos.

Nesse decurso, permaneceu marginal um pensar propriamente etnográfico acerca do exercício 
pedagógico de docentes de antropologia, concretizado de modo empírico e sistemático em um número 
menos expressivo de estudos. Trata-se de um viés que, por seu turno, se percebe mais manifesto em dois 
dos três artigos a fechar o presente dossiê. Como explicam Vega Sanabria e Duarte (ibid.: 20), trabalhos 
nessa linha se voltam a “atualizar no ensino o pressuposto de reflexividade e de permanente tentativa 
de objetivação da nossa experiência como antropólogos... também no universo cultural da sala de aula”.

Na esteira desses autores, entendemos que o status à margem do ensino de antropologia enquan-
to “objeto por si mesmo” (id.) a ser investigado vem sendo, ao longo dos anos 2000, continuamente 
desestabilizado por novas e significativas transformações disciplinares, a um só tempo provocadoras 
estrutural, didática e politicamente. Dentre elas, é possível mencionar a interiorização de aspiração 
democratizante do Ensino Superior; a diversificação do alunado e do corpo docente e, em meio a isso, 
as repercussões de ações afirmativas de ingresso; além das crescentes interpelações por uma educação 
decolonial, vindas de dentro e de fora da academia (Leal, Vega Sanabria & Cariaga, 2021; Buti, 2021). 



CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021 13

Etnografias em contextos pedagógicos

Na contramão disso, tem-se o desinvestimento público em educação e ciência qualificadas e pro-
gressistas, devido ao aparelhamento de órgãos governamentais por estratos conservadores de extrema 
direita, principalmente a contar do controverso impedimento da presidenta Dilma Rousseff. E, por 
fim, porém não menos importante nesse panorama, estamos ainda a viver os vultosos impactos da 
pandemia de covid-19, que impuseram o ensino universitário remoto emergencial, grandemente difi-
cultado em um país atravessado por severas desigualdades, acentuadas pela política de (des)governo da 
crise sanitária, de caráter evidentemente necropolítico (Vega Sanabria et al., 2021).         

Segundo nos recorda Ortner (2016), mudanças teórico-metodológicas demandadas por aconte-
cimentos de entorno são típicas da construção do conhecimento em antropologia e nas ciências sociais, 
tarefa esta que de modo algum pode se dar desconectada do mundo real em que se realiza. Sob tal luz, 
os fatos antes colocados convocam antropólogas(os) a fazerem, além de diários de campo, os seus “diá-
rios de aula” (Gama & Fleischer, 2016). Dessa maneira, junto dos giros epistemológicos vivenciados 
pela disciplina na contemporaneidade (Taddei & Gamboggi, 2016; Ingold, 2018), uma “virada peda-
gógica” sinaliza cada vez mais sua inexorabilidade, como alerta Buti (2021). 

Educação intercultural indígena

Abrimos o dossiê com o artigo de Paula Colares (2021). A partir do trabalho de campo desen-
volvido no Território Indígena Kampa do Rio Amônia entre 2014 e 2017, a autora explora em seu 
texto as perspectivas sobre o lugar da escola na produção da vida coletiva ashaninka. Seguindo as pistas 
abertas pelo trabalho de Peter Gow (1991), Colares demonstra como a escola – que oficialmente sur-
giu no rio Amônia na década de 1990, como “escola diferenciada” – foi inscrita no campo de estraté-
gias indígenas para firmar sua autonomia.

Acessar o conhecimento “dos brancos” – via aprendizado formal do português e da matemáti-
ca – representou de início, no contexto ashaninka, uma possibilidade de impedir a exploração pelos 
“patrões”, habilitando os indígenas a conduzirem seus intercâmbios com o mínimo de intermediações. 
Neste sentido, a organização da escola no território indígena não pode ser analisada à revelia de um 
movimento mais amplo de reconfiguração das relações interétnicas; ela se somou, por exemplo, à cria-
ção de uma cooperativa que favorecia a circulação de mercadorias sem a intermediação de terceiros e, 
com isso, também objetivava limitar a exploração dos indígenas pelos “patrões”.

Inscrita, pois, em um projeto de autodeterminação, a escola tornou-se fonte de atração de famí-
lias indígenas; sobretudo, tornou-se nó central na rede de produção de um sentido para o bem viver, ali 
compreendido como um viver junto, associado à ideia de um enfrentamento coletivo das relações de 
exploração e das humilhações. Vetor de um movimento que visava ao impedimento da sujeição, como 
sugere Colares, a escola também assumiu centralidade no desenvolvimento de uma “política cultural”, 
produzida na articulação (e nos embates) entre lideranças indígenas, agentes da Fundação Nacional do 
Índio (Funai), antropólogas(os) e organizações não governamentais. Neste processo, os sentidos cons-
truídos para a escola ashaninka foram então sendo paulatinamente ampliados, culminando em ações 



14 CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021

de valorização dos conhecimentos tradicionais e em reflexões contínuas acerca das possibilidades e dos 
limites da escolarização do repertório prático indígena.

O intenso movimento ashaninka em prol de sua autonomia plasma, assim, o currículo escolar in-
dígena e, em especial, as chamadas aulas práticas. Nestas ocasiões, as(os) estudantes acompanham seus 
parentes em suas atividades cotidianas, respeitadas as distinções etárias e de gênero que caracterizam o 
labor ordinário naquele contexto. Integradas ao calendário escolar, as aulas práticas, promovidas todas 
as quartas-feiras, favorecem o aprendizado a respeito do bem viver, expondo as(os) estudantes ao mun-
do social ashaninka. Mas isso ocorre não apenas nestas ocasiões: Colares destaca como as metodologias 
de ensino utilizadas por jovens professores nas demais atividades escolares, realizadas ao longo da sema-
na, emulam o ritmo e o modo de aprendizagem produzidos nas atividades práticas, espelhando, assim, 
a vida em comunidade. Desta forma, a escola se configura como um contínuo espaço para a produção 
dos laços que unem os Ashaninka.

Na sequência, Maria Zenaide Gomes de Castro (2021) problematiza o professor-liderança ma-
terializado entre os Huni Kuin, que vivem em uma extensa faixa territorial entre o Peru e o Brasil, 
compreendendo do lado de nosso país o Estado do Acre. Ao etnografar as dinâmicas de escolarização 
que vêm envolvendo esse coletivo, também conhecido pelo etnônimo Kaxinawá, Castro identificou 
que tal categoria surge constantemente enunciada, posicionando os docentes nativos como especiais 
mediadores entre escolas interculturais, aldeias, instituições estatais e organizações não governamen-
tais atuantes em educação, isto é, entre a cosmologia ameríndia e o mundo dos nawá, os não indígenas.

Com base nas clássicas análises clastreanas, a autora evidencia os atributos fundamentais ao re-
conhecimento do professor-liderança como alguém que tem uma marca genealógica de chefia, deve 
ser generoso materialmente com os seus, ter boa oratória e atuar como mediador de conflitos. Logo, a 
exemplo de um cacique ou de um xamã, o docente é atestado como chefe a partir da avaliação cotidiana 
de suas condutas pela comunidade a que pertence, ocupando assim uma posição sempre liminar, que 
precisa ser fabricada contínua, coletiva e, nesse caso especial, interculturalmente. É, portanto, em um 
terreno movediço que esse sujeito transita, em meio a uma complexa rede de interações interétnicas 
que abrange, como Castro demonstra em seu contexto etnográfico, os Huni Kuin, as secretarias de 
educação em âmbitos estadual e municipal, a Organização do Professores Indígenas do Acre, a Comis-
são Pró-Índio do Acre e o Conselho Indigenista Missionário.  

Nesse quadro, a atuação não só pedagógica, mas também administrativa do professor frente às 
demandas de gestão educacional, o faz a um só tempo agregar, comunicar e traduzir saberes, objetivan-
do uma lógica de troca intrínseca à cosmovisão indígena perante a alteridade. Contudo, em tal fluxo 
emerge uma tensão irredutível: uma perspectiva nativa horizontalizada de troca que se choca com ou-
tra verticalizada, própria a modelos de governo ocidentais. O docente-liderança, portanto, está sempre 
a lidar com essa divergência de visões de mundo, que aponta limites a um certo projeto de educação 
intercultural e, também, mantém essa figura, embora certamente valorosa, permanentemente na ber-
linda diante de sua comunidade. 

Vanessa Coelho Moraes (2021) finda este primeiro bloco de textos recuperando a centralidade 
da escola nos processos de elaboração de políticas identitárias. Seu foco recai sobre os Kiriri e sua et-



CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021 15

Etnografias em contextos pedagógicos

nogênese, demonstrando como a retomada territorial no interior da Bahia se dá em articulação com 
a revitalização linguística. O aprendizado da variante linguística Kipeá, mediado pela escola, mos-
tra-se fundamental para habilitar os Kiriri a se moverem neste processo, expandindo suas conexões e 
(re)construindo sua identidade étnica. 

A autora enfatiza que o repertório linguístico, objeto das aulas e da política identitária kiriri, vai 
se compondo a partir da escuta contínua dos mais velhos, ao mesmo tempo que por meio do apren-
dizado com os encantados, especialmente no contexto dos rituais de toré. Ambas as atividades, tanto 
a que envolve a pesquisa de vocabulário junto aos parentes, quanto a da participação nos rituais, são 
absorvidas como conteúdo do currículo diferenciado, sendo parte integrante das aulas práticas – que, 
como no caso tratado por Colares, integram o cronograma semanal de atividades escolares indígenas.

Mas se ressoam entre os Kiriri dinâmicas similares às observadas em outros grupos indígenas no 
que diz respeito à emergência da língua como operador das relações políticas – tanto das que envolvem 
humanos quanto das que abrangem não humanos –, também é fato que ali este processo ganha certas 
especificidades. A revitalização linguística e, por consequência, o “fortalecimento” da identidade kiriri 
são perpassados pelos conflitos políticos locais e isso se projeta nas escolas, bem como nos materiais 
didáticos usados nas disciplinas ‘Língua Indígena’ e ‘Cultura e Identidade’, integrantes da grade do 
currículo indígena. 

Muito embora, em seu artigo, a autora não tome os livros usados nestas aulas como objeto espe-
cífico de análise, Moraes não deixa de sugerir ao público leitor o quanto nas obras e, de modo geral, nas 
aulas das referidas disciplinas, ganha relevo a capacidade de mobilização, por parte dos(as) docentes e 
de suas turmas, de um acervo de palavras. A formação e transmissão deste repertório linguístico, por 
sua vez, é indissociável da habilidade de tecer relações e, sobretudo, de situar-se nos diferentes grupos 
que habitam o território indígena. 

A depender dos vínculos dos(as) professores(as) indígenas com as lideranças políticas e de sua 
inserção em determinada escola, emergem formas próprias de acionar as obras do Padre Mamiani, res-
ponsável pela sistematização de uma gramática do idioma no final do século XVII. Disso resulta uma 
disputa em torno da validação dos esforços empreendidos pelo missionário para o registro da língua, 
bem como a abertura à criação de cartilhas que atualizam e expandem o repertório linguístico por ele 
compilado. Assim o ensino e, por consequência, o aprendizado do Kipeá ganha matizes em cada uma 
das três escolas do território indígena, permitindo ora a fixação, ora a ampliação, do que vem a ser “a 
verdadeira língua” dos kiriri.  

Licenciatura e etnografia

O artigo de Amurabi Oliveira (2021a) inaugura o segundo bloco de textos do dossiê. A partir 
da realidade do Uruguai, o autor apresenta dados de interesse comparativo em relação ao cenário das 
licenciaturas em Ciências Sociais no Brasil, em meio ao qual a antropologia emerge como parte da 
preparação de docentes para atuação na Educação Básica. Mas, para além disso, Oliveira provoca uma 



16 CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021

reflexão acerca da construção do conhecimento em etnografias realizadas no terreno da educação, in-
dependente do panorama nacional. 

De saída, ele recorda algo que também assinalamos logo na apresentação do primeiro número 
deste dossiê (Bazzo & Scheliga, 2020): as instituições de ensino em si mesmas, com suas dinâmicas 
pedagógicas, apenas mais recentemente começaram a ganhar maior atenção de antropólogas(os) bra-
sileiras(os). Considerado esse fato, Oliveira conjuga em um único texto um tema tradicional e outro 
contemporâneo na antropologia da educação, a saber, a formação docente para a Educação Básica e a 
etnografia em contextos escolares formais.

Logo, por meio do trabalho de campo em um instituto de professores uruguaio responsável por 
preparar profissionais para a Educação Secundária do país, o autor ultrapassou seus objetivos iniciais 
de pesquisa, centrados em mapear e compreender práticas pedagógicas de docentes de sociologia no 
âmbito de um esforço analítico de cotejo envolvendo países do Cone Sul. No artigo apresentado ao 
dossiê, Oliveira lança mão de seus achados investigativos para uma discussão sobre o que denomina 
alteridade mínima a caracterizar o encontro intersubjetivo entre pesquisadoras(es) e pesquisadas(os) 
quando instituições de ensino são abraçadas enquanto universos empíricos de pesquisa.

Essa relação com a diferença se distingue, portanto, da “alteridade radical” e da “alteridade em 
casa”, ideias cunhadas por Peirano (2000) em referência a, respectivamente, estudos em etnologia in-
dígena e antropologia urbana, no âmbito de um esforço de narrar uma trajetória da disciplina an-
tropológica no Brasil a partir da diferença enquanto seu “princípio fundante”. No caso da etnografia 
escolar, a interface com a alteridade seria minimizada porque, além de as instituições de ensino serem 
parte constituinte dos cenários metropolitanos, nelas antropólogas(os) pesquisadoras(es) – em porção 
expressiva também docentes – teriam passado parte considerável de suas vidas em formação. Afora 
isso, no caso singular de Oliveira, ele está a investigar especificamente professores em Ciências Sociais, 
sendo também um. 

Já é sabido que a(o) etnógrafa(o) em campo é sempre também observada(o) por aquelas(es) que 
observa, enquanto sujeitos igualmente agentes. Contudo, certamente ganha um contorno analítico 
especial a situação em que um professor de Ciências Sociais observa outras(os) da mesma área do saber 
e, simultaneamente, é observado por elas(es), em um contexto de compartilhamento de um mesmo 
“horizonte epistêmico”, como nos explica Oliveira. As diferentes nacionalidades presentes aí, por sua 
vez, fazem o contrabalanço em direção ao estranhamento em um sentido antropológico mais clássico.  

O artigo de Fagner Carniel e Daniara Thomaz (2021) se faz por veredas semelhantes, abarcando 
também uma discussão sobre docência em Ciências Sociais e etnografia escolar. Nesse texto, orientador 
e orientanda dialogam com o propósito de demonstrar a possibilidade de vivenciar o estágio supervi-
sionado docente sob um olhar etnográfico. A dupla promove esse exercício com base na experiência de 
Thomaz, graduanda em Ciências Sociais, como estagiária em aulas de Sociologia, ministradas a duas 
turmas de Ensino Médio, em uma escola pública da região metropolitana de Maringá (PR). 

Ao argumentar em favor de um estágio sob inspiração etnográfica, Carniel e Thomaz assinalam 
que, por meio de tal conjunção, a alteridade pode ser percebida com maior acuidade, não só enquanto 
um tema investigativo, mas como conteúdo imantado às práticas pedagógicas e parte integrante, por-



CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021 17

Etnografias em contextos pedagógicos

tanto, da construção de um ethos docente. Em outras palavras, a diferença – a despeito de históricas 
tentativas retrógradas de aplacá-la – estará sempre presente nas salas de aula e, uma vez instigadas(os) 
pela mirada etnográfica, futuras(os) professoras(es) em Ciências Sociais podem não só verificar na 
prática a diversidade que tanto estudam na universidade, mas principalmente engendrar com ela cons-
truções mais plurais de conhecimento e cidadania na escola.

Thomaz se lançou a essa empreitada: enquanto estagiária, exercitou a docência e, ao mesmo tem-
po, refletiu sobre a prática professoral no universo empírico em que estava, tomando notas sistemáticas 
em seu caderno de campo. Dessa forma, pôde estabelecer comparações entre os dois grupos de Ensino 
Médio que acompanhava e tensionar um rótulo costumeiro em escolas acerca do perfil de alguns des-
ses coletivos, como turmas que dão trabalho. Tal qualificação diz respeito a condutas que se opõem ao 
comportamento silencioso idealizado pela escola acerca de sua “disciplina” (Foucault, 1999 [1975]). A 
atenção etnográfica de Thomaz, por seu turno, vai revelar nesse jeito de ser, tido por indisciplinado, um 
modo engajado de aprender que, certamente, provoca o modelo tradicional de ensino moderno. Logo, 
assistir silenciosamente às aulas não pressupõe, de modo algum, aprendizado significativo. 

Um outro ponto ainda interessante no manuscrito de Carniel e Thomaz diz respeito à combi-
nação de suas vozes no artigo, uma vez que exerceram papéis diferentes na experiência relatada. O pro-
tagonismo de Thomaz em campo é destacado com a apresentação de um relato na primeira pessoa do 
singular, que abrange uma parte do texto. Na outra, o agente verbal ‘nós’ emerge para expor o processo 
de construção de conhecimento tecido na relação orientador-orientanda. 

Igual estratégia de redação reaparece no artigo de Aline Adriana de Oliveira e Carolina dos An-
jos de Borba (2021). Com o convidativo título “Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode 
falar”, o texto apresenta resultados da monografia de Aline, sob supervisão de Borba, para conclusão da 
graduação em Ciências Sociais. O trabalho envolveu uma etnografia efetuada em uma escola estadual 
de Curitiba (PR), publicamente reconhecida pela preparação de docentes para a primeira etapa do En-
sino Fundamental. O objetivo do estudo esteve em compreender como jovens autodeclaradas negras, 
futuras professoras, articulavam suas identidades étnico-raciais naquele espaço escolar de formação 
que, por sua tradicionalidade, carregava uma marca histórica de branquitude.

Um elemento central nessa análise residiu no exercício adensado de reflexividade a que Aline se 
lançou ao longo de seu trabalho de campo. “Como a escola veria uma pesquisadora jovem, negra, de 
classe trabalhadora? Como as estudantes negras veriam uma mulher negra, jovem, de classe trabalha-
dora, também estudante, na posição de quem investiga e questiona a realidade?” – estas foram questões 
que nortearam seu percurso empírico, elaboradas a partir de vivências particulares e mobilizadas por 
um substrato teórico advindo da literatura decolonial. 

A narração de Aline sobre sua trajetória investigativa, associada à exposição das reflexões con-
juntas de orientanda e orientadora, revelam como são construídas e operadas pelas estudantes negras 
estratégias de legitimação da identidade racial em um espaço formal de ensino. Dado o racismo estru-
tural brasileiro, entranhado em instituições de Estado como a escola, esse processo de reconhecimento 
carrega tensões – entre as alunas, assim como entre elas, docentes e corpo técnico educacional. 



18 CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021

Esses embates passam pela questão da pigmentocracia ou colorismo; pela categoria êmica de 
militância exagerada; além de incluírem observações e indagações dirigidas à posição da própria et-
nógrafa nesse campo de forças, evidenciando a agência das mulheres pesquisadas nos contornos que 
o estudo vai ganhando, conforme o trabalho de campo se aprofunda. O artigo demonstra que tra-
tar de maneira franca essa problemática, sob auxílio da finura etnográfica, indica ser fundamental 
para criar ambientes escolares e formar professoras(es) sob uma perspectiva verdadeiramente diversa, 
inclusiva e democrática.  

Encerrando este segundo bloco com foco nas experiências de formação de docentes para o En-
sino Básico, trazemos o artigo de Andréa Pavão (2021). Realizada no âmbito de uma graduação em 
Pedagogia ofertada por uma instituição pública de ensino, sua pesquisa tem por objeto a orientação 
de trabalhos de conclusão de curso, requisito obrigatório para obtenção do diploma superior. Curiosa-
mente, a relação de orientação é um tema ainda insuficientemente explorado pela literatura especializa-
da – uma notável exceção é o dossiê “Orientação”1, publicado pela Ilha – o que torna a publicação deste 
artigo, produzido em diálogo com uma perspectiva etnográfica, mais que bem-vindo para descentrar 
nosso conhecimento sobre esta prática tão recorrente em nossas experiências acadêmicas, por meio das 
quais se efetiva a articulação entre ensino e pesquisa. 

A noção de professores comprometidos emergiu no campo pesquisado pela autora como tradução 
do que viria a ser um alto grau de compromisso com a formação estudantil, ao mesmo tempo que com 
um projeto de transformação das condições estruturais de existência, via escolarização e domínio de 
códigos da cultura letrada. Os baixos níveis de proficiência em leitura e escrita são reconhecidos pe-
las(os) docentes pesquisadas(os) como problemas que atravessam de ponta a ponta o ensino público; a 
produção de um trabalho monográfico diretamente supervisionado inscreve-se, assim, em uma estraté-
gia para, se não produzir a reversão definitiva deste quadro, ao menos minimizar seus efeitos.

No artigo, a inteligibilidade desta categoria social se dá em oposição à pasotas, contraponto tra-
zido de uma experiência de pesquisa da autora na Espanha. O termo faz referência a docentes que, 
em comparação a outros colegas, mostram-se menos empenhados no acompanhamento dos trabalhos 
finais sob sua supervisão, bem como com menor disposição para a interação. Entre um polo e outro, Pa-
vão explora toda uma gama de classificações para designar diferentes tipos de vínculo e de padrões de in-
teração estabelecidos entre professoras(es) e alunas(os) nesta etapa de conclusão do curso universitário.  

Como em outros artigos deste bloco, o artigo de Pavão também aposta na etnografia como 
um modo de produzir conhecimento sobre as instituições de ensino e seus agentes, resultando no 
estranhamento deste universo tão presumidamente familiar a quem o pesquisa “de perto e de 
dentro” (Magnani, 2002). 

1 Publicado em 2004, o dossiê traz contribuições de Gilberto Velho, Mariza Peirano, Miriam Pillar Grossi, Myriam Moraes Lins de 
Barros, Parry Scott, Simoni Lahud Guedes e Tania Dauster ao debate. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021 19

Etnografias em contextos pedagógicos

Antropologia e ensino universitário

Tema frequente de debates no âmbito de nossa comunidade acadêmica, tendo nas coletâneas 
organizadas por Grossi, Tassinari e Rial (2006) e por Tavares, Guedes e Caroso (2010) duas referências 
seminais, os desafios para o ensino de Antropologia no âmbito do Ensino Superior são aqui retomados 
pelos três últimos artigos deste número2. 

Luiz A. Couceiro (2021), professor na Universidade Federal do Maranhão, apresenta um artigo 
resultado de sua experiência no magistério superior à frente de uma disciplina laboratorial de ensino, 
ministrada a uma turma de Licenciatura em Ciências Sociais. Sediado em Codó, interior maranhen-
se, esse curso universitário contemplava docentes em exercício na rede pública desse município e em 
outros vizinhos, graças ao Plano Nacional de Formação dos Professores da Educação Básica (Parfor), 
lançado pelo Governo Federal em 2009, como ação emergencial3. 

Uma contingência levou Couceiro a alterar um tanto o programa da disciplina objeto de atenção 
no artigo. Já em sala de aula, quando descobriram que o professor era antropólogo, as(os) estudantes 
lhe pediram um “resumo de Antropologia”, alegando não compreender plenamente a que se dedicava 
essa área do conhecimento. Diante disso, como estratégia pedagógica, o docente passou a explicar o 
que faz a Antropologia a partir de discussões sobre a dicotomia natureza/cultura – a presença clássica 
de tal divisor nesse campo do saber, bem como seus tensionamentos em debates mais contemporâneos. 

Nesse decurso, um dos materiais didáticos usados por Couceiro foi o artigo “Um jogo absorven-
te: notas sobre a briga de galos balinesa”, parte da obra A interpretação das culturas, de Clifford Geertz 
(2008 [1973]). Ao lançar mão dessa referência, o professor viu-se novamente provocado: as considera-
ções de Geertz acerca do evento em foco naquele capítulo de livro arrancaram risadas das(os) discentes, 
que rapidamente compararam aquilo que o etnógrafo observou no contexto asiático com as brigas de 
galos levadas a cabo logo ali, em Codó e região. 

Essa foi a fagulha que conduziu Couceiro a analisar o papel das vivências das(os) alunas(os) nas 
leituras pragmáticas dos textos incluídos no programa da disciplina e, consequentemente, a influência 
disso nas dinâmicas de ensino-aprendizagem em antropologia. Ao transformar a sala de aula em “cam-
po”, o professor-pesquisador pôde assim investigar com as(os) estudantes como, a partir das singulari-
dades das brigas de galos daquela região, em conjunto com os insights da literatura antropológica, seria 
possível pensar sobre hierarquias, valores e conflitos locais, bem como sobre os desafios de se tornar e 
ser docente nessa conjuntura, onde a educação formal, até então, não havia se revelado uma prioridade.    

Amanda Horta e Claudia Fioretti Bongianino (2021), por sua vez, problematizam a dualidade 
“nós versus outros”. As autoras recuperam inicialmente duas situações que permitem observar algumas 

2 Um mapeamento das atividades em torno dessa temática no âmbito da Reunião Brasileira de Antropologia, no período de 2000 a 2020, 
foi feito por Oliveira (2021b). Também remetemos à leitura do material publicado no dossiê “Ensino de Antropologia”, publicado na 
Revista Café com Sociologia, sob a organização de Oliveira e Brum (2015).

3 O Parfor foi desenhado de modo a contemplar três diferentes situações de adequação da titulação a exigências legais: a) oferta de cursos 
de Licenciatura para docentes da rede pública, atuantes na Educação Básica, que não possuíam formação superior; b) oferta de segunda 
licenciatura, destinada a quem não detinha formação específica na área da disciplina que então ministrava; c) formação pedagógica para 
docentes já graduados, mas sem habilitação em licenciatura. De 2009 a 2019 houve a implantação de 3.043 turmas, em 510 municípios 
brasileiros (Brasil, 2020).



20 CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021

das armadilhas implícitas a esta oposição, quase sempre tomada como ponto de partida para as aulas 
de introdução à antropologia, seja nas turmas de Ciências Sociais, seja em outros cursos de graduação.

No caso de Claudia, foi uma experiência de intercâmbio universitário em Bolonha, na Itália, que 
a advertiu sobre as implicações do uso impensado desta oposição. Numa dada aula, situada não entre 
seus pares, como uma antropóloga em formação junto de seus colegas de classe, mas sim como nativa de 
uma cultura “outra”, a autora se viu enquadrada fora do “nós acadêmico”, passando de sujeito a objeto de 
conhecimento. No caso de Amanda, foi a experiência docente em uma universidade estadual no Mato 
Grosso, com forte presença de indígenas em seus quadros discentes, que a fez refletir mais detidamente 
sobre a oposição constituinte da reflexão antropológica. Foi a perspicácia dos(as) estudantes do curso 
de Turismo para quem ministrava aulas que forçou a desestabilização do discurso da então neófita do-
cente, ao lhe perguntarem: os “outros” aos quais ela se referia em aula, discorrendo sobre A conquista da 
América: a questão do outro (Todorov, 1983), eram, afinal, “eles”, ali sentados nos bancos universitários? 

As experiências justapostas conduzem, assim, ambas as autoras a uma retomada crítica dos pres-
supostos fundantes da Antropologia, exercício que no artigo se desdobra em dois movimentos. De 
um lado, voltam-se à problematização dos efeitos duradouros dos vínculos iniciais da disciplina com 
projetos coloniais, sendo indeléveis as marcas desta história nos modos hegemônicos de apresentação 
dos debates antropológicos às turmas de calouros, por exemplo. De outro, efetivam o convite a uma 
reflexão sobre a necessidade de reavaliar e mesmo romper com modelos didáticos que já não mais satis-
fazem as exigências de conhecimento que os debates contemporâneos da área nos impõem. 

Enquanto pano de fundo, como se vê, está um debate epistemológico que considera o prota-
gonismo indígena e que mobiliza as discussões produzidas especialmente no contexto do Sul Global. 
Além disso, acompanham-se aqui as reflexões já expostas em muitos dos artigos que integram o dossiê 
“Novas universidades, novos campi, novas antropologias: docências, alteridades e expansão do Ensino 
Superior no Brasil” (Leal, Vega Sanabria & Cariaga, 2021), publicado no Anuário Antropológico, os 
quais condensam os desafios que as políticas de expansão das instituições federais de ensino, somadas 
às políticas de cotas, impõem para a docência efetivamente compromissada com a reflexão sobre alte-
ridade.

Encerrando este bloco, Maria Fernanda Carneiro Pinheiro (2021) retoma o debate sobre os 
desafios e as potencialidades do ensino de conteúdos antropológicos em “outros cursos”, que não os Ba-
charelados e Licenciaturas em Ciências Sociais ou propriamente em Antropologia (Groisman, 2006; 
Sartori, 2010). Tendo por referência a grade curricular do curso de Design de Moda e Estilismo de uma 
universidade pública federal no Piauí, a autora recupera o lugar estratégico da diversidade e das dis-
cussões sobre cultura, demonstrando como emergem, nas diretrizes oficiais, uma série de expectativas 
e de possibilidades de exploração destes temas, então compreendidos como capazes de propiciar uma 
formação ampla e crítica do alunado.

Na sequência de seu texto, a autora se debruça sobre o currículo, mostrando como a abordagem 
antropológica é efetivamente mobilizada pelas(os) docentes do curso em questão. Ao analisar as emen-
tas das disciplinas, bem como sua bibliografia, Pinheiro encontra diversas menções a autores e a textos 
antropológicos, ainda que diluídas em diferentes componentes curriculares. Articulados a abordagens 



CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021 21

Etnografias em contextos pedagógicos

outras, tal repertório pavimenta terreno para o desenvolvimento da postulada abordagem “humanis-
ta” e interdisciplinar do fenômeno da moda. O tratamento à diferença, via Antropologia, inscreve-se, 
neste sentido, em uma discussão mais geral, que pretende ser o fio condutor de toda uma formação 
universitária. 

Embora a Antropologia inexista na grade curricular pesquisada como um componente didático 
em sentido estrito, Pinheiro acaba por revelar, portanto, o espraiamento de seu leque de questões em 
diferentes disciplinas, teóricas e práticas, que acompanham o corpo docente e discente ao longo de 
todo o percurso formativo. Há, assim, o manejo constante de um repertório de questões antropológicas 
– processo este nem sempre conduzido por profissionais especificamente treinados em Antropologia 
embora, quase sempre, sejam docentes cujas trajetórias profissionais e intelectuais surgem perpassadas 
pelo diálogo com esta área de conhecimento. 

Se tais características no ensino de antropologia aludem, de algum modo, à precarização do en-
sino superior, cenário no qual o conhecimento especializado cede espaço à “flexibilização” – e aqui 
não podemos nos esquecer das considerações de Sennett (2003) a este respeito –, também não deixam 
de sinalizar a tendência ao borramento das fronteiras disciplinares e à fluidez das classificações. Sob o 
guarda-chuva da “interdisciplinaridade”, este processo é marcado por uma ambivalência que não nos 
permite inferir de antemão quais seus efeitos a curto e a longo prazo. Neste sentido, o artigo de Pi-
nheiro refaz o convite também à reflexão sobre as políticas de conhecimento de uma forma geral e sua 
objetivação em currículos, para além das investigações mais circunscritas ao processo de ensino-apren-
dizagem de Antropologia no Ensino Superior.

Palavras finais

Chegamos, assim, ao final deste projeto editorial que resultou na publicação de 25 artigos. A este 
robusto conjunto se somam nossos textos introdutórios, nos quais buscamos, além de apresentar cada 
uma das contribuições, compilar referências e indicar algumas das linhas gerais que tecem os debates 
recentes acerca dos contextos pedagógicos, quando abordados pelas lentes múltiplas da antropologia e 
à luz de uma perspectiva etnográfica. 

O dossiê envolveu, ao cabo, a participação de 34 pesquisadoras(es) – com predomínio de mu-
lheres, correspondendo a 63% das autorias individuais e participação feminina em 6 dos 7 artigos em 
coautoria. Tivemos um engajamento bastante diversificado, tanto em termos de titulação – abrigando 
trabalhos de mestrandos(as), mestres(as), doutorandos(as) e doutores(as) –, quanto em termos de filia-
ção institucional, contemplando dezenove diferentes instituições de ensino superior das cinco regiões 
do Brasil e duas na Argentina, além de autores(as) que exercem a docência na rede pública de Ensino 
Básico4. A todas(os) as(os) colegas que confiaram seus textos à Campos e a nós, editoras deste dossiê, 
nosso muito obrigada. 

4 A distribuição das autorias, segundo filiações institucionais por região, no Brasil, se deu da seguinte maneira: Norte, 3%; Nordeste, 
22%; Centro-Oeste, 6%; Sudeste, 41%; Sul, 28%.



22 CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021

Reiteramos nossos agradecimentos também a todas as pessoas que participaram do processo de 
composição destes três números na condição de avaliadores(as) anônimos(as). Como já exposto na no-
minata publicada na edição 21(2) 2020, contamos com a colaboração de 55 colegas, atuantes em insti-
tuições de ensino e pesquisa no Brasil, Argentina e Chile, tanto em Departamentos de Ciências Sociais 
assim como de Educação5. Isso permitiu lançar olhares bastante plurais ao material submetido ao pro-
cesso de revisão por pares, enriquecendo o debate que se faz na interface entre áreas de conhecimento.  

Igualmente expressamos nosso apreço à equipe do Programa de Apoio às Publicações Científicas 
Periódicas pelo trabalho de revisão final dos manuscritos e diagramação do material. Em tempos de es-
cassez de recursos para a editoração de periódicos acadêmicos, a iniciativa da Pró-Reitoria de Pesquisa 
da Universidade Federal do Paraná constitui um apoio inestimável para honrarmos o compromisso de 
produzir a Campos de modo contínuo e pontual.  

Para a capa desta edição que marca a conclusão deste projeto editorial, apostamos em uma lin-
guagem gráfica contemporânea, que buscou capturar a complexidade dos processos retratados nos arti-
gos, explorando múltiplos contextos pedagógicos. Stephane Sena, a quem agradecemos muitíssimo, foi 
a responsável por concretizar esta ideia com particular sensibilidade e diligência. Luiz Couceiro, An-
dréa Pavão e Paula Colares contribuíram com sua execução, gentilmente nos cedendo imagens de seus 
respectivos trabalhos de campo, utilizadas para a composição da capa e divulgação do presente número. 

Que nossa curadoria de conteúdo, nossa artesania e nossa aposta no valor da etnografia rendam 
boas leituras!

Juliane Bazzo é Doutora em Antropologia Social pela Universidade Fe-
deral do Rio Grande do Sul (UFRGS) e Pós-Doutoranda no Programa 
de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal da Grande 
Dourados (PPGAnt/UFGD). 

Eva Scheliga é Doutora em Ciência Social (Antropologia Social) pela Univer-
sidade de São Paulo (USP) e Professora Adjunta da Universidade Federal do 
Paraná (UFPR).

Referências 

Baniwa, G. (2019). Educação escolar indígena no século XXI: encantos e desencantos. Rio de Janeiro: 
Mórula, Laced.

5 A distribuição das avaliações ad hoc, segundo filiações institucionais por região, no Brasil, se deu da seguinte maneira: Norte, 6%; 
Nordeste, 11%; Centro-Oeste, 15%; Sudeste, 36%; Sul, 32%. No que diz respeito à distribuição por gênero, destacamos que 70% das 
avaliações foram produzidas por mulheres.



CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021 23

Etnografias em contextos pedagógicos

Bazzo, J., & Scheliga, E. (2020). Etnografias em contextos pedagógicos: alteridades, agências e insur-
gências. Campos - Revista de Antropologia, 21(2), 11-27. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v21i2.79672

Brasil. (2020).  Ministério da Educação. Parfor. https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informa-
cao/acoes-e-programas/educacao-basica/parfor. Acesso em: 18/10/2021.

Buti, R. P. (2021). História quilombola no chão: No caminho para o ensino de uma antropologia 
imersa na vida. Novos Debates, 7(1), e7126. https://doi.org/10.48006/2358-0097-7126 

Carniel, F., & Thomaz, D. (2021). Quando o campo é o estágio: etnografia e formação docente. 
Campos – Revista de Antropologia, 22(2), 115-131.

Castro, M. Z. G. de. (2021). O professor-liderança Huni Kuin e os seus contextos de atuação: uma 
etnografia das relações. Campos – Revista de Antropologia, 22(2), 51-75.

Coelho, E., Paladino, M., & García, S. (2010). Apresentação: Povos indígenas e processos educa-
cionais. Revista Pós Ciências Sociais, 1, 9-16. http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/
rpcsoc/article/view/490 

Colares, P. (2021) Sobre a escola na produção da vida em comunidade: experiências ashaninka no rio 
Amônia. Campos – Revista de Antropologia, 22(2), 28-50.

Couceiro, L. (2021). Briga de galos no Maranhão: didáticas através de apropriações de textos de 
antropologia. Campos – Revista de Antropologia, 22(2), 176-197.

Dauster, T. (2004). “Entre a Antropologia e a Educação” – a produção de um diálogo imprescindível 
e de um conhecimento híbrido. Ilha, 6(1-2), 197-207. https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/
article/view/16610/15272 

Dauster, T. O universo da escola e dos profissionais da área da educação: tensões e proximidades entre 
a antropologia e a educação. In S. L. Guedes & T. A. Cipiniuk (eds). Abordagens etnográficas sobre 
educação: adentrando os muros das escolas (pp. 25-36). Niterói: Alternativa.

Foucault, M. (1999 [1975]). Disciplina. In Vigiar e punir: nascimento da prisão (pp. 115-192). Petró-
polis: Vozes.

Gama, F., & Fleischer, S. (2016). Na cozinha da pesquisa: relato de experiência na disciplina “Méto-
dos e Técnicas em Antropologia Social”. Cadernos de Arte e Antropologia, 5(2), 109-127. https://doi.
org/10.4000/cadernosaa.1145

Geertz, C. (2008 [1973]). Um jogo absorvente: notas sobre a briga de galos balinesa. In A interpreta-
ção das culturas (pp. 185-213). São Paulo: LTC Editora. 

http://dx.doi.org/10.5380/cra.v21i2.79672
https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/educacao-basica/parfor
https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/educacao-basica/parfor
https://doi.org/10.48006/2358-0097-7126
http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rpcsoc/article/view/490
http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rpcsoc/article/view/490
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16610/15272
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16610/15272
https://doi.org/10.4000/cadernosaa.1145
https://doi.org/10.4000/cadernosaa.1145


24 CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021

Gow, P. (1991). Of Mixed Blood. Kinship and History in Peruvian Amazonia. Oxford: Clarendon.

Groisman, A. (2006). Ensino de Antropologia em “outros cursos”. In M. P. Grossi, A. Tassinari, & C. 
Rial (eds). Ensino de Antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além fronteiras (pp. 333-
349). Blumenau: Nova Letra. 

Grossi, M. P. (2004). A dor da tese. Ilha, 6(1-2), 221-232.  https://periodicos.ufsc.br/index.php/
ilha/article/view/16680/15274 

Grossi, M. P., Tassinari, A., & Rial, C. (eds). (2006). Ensino de Antropologia no Brasil: formação, prá-
ticas disciplinares e além fronteiras. Blumenau: Nova Letra.

Guedes, S. (2004). Produzir antropólogos: algumas reflexões. Ilha, 6(1-2), 185-196. https://periodi-
cos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16609 

Gusmão, N. (2014). Trajetória, percalços e conquistas da antropologia da educação no Brasil. In S. 
L. Guedes & T. A. Cipiniuk (eds). Abordagens etnográficas sobre educação: adentrando os muros das 
escolas (pp. 13-24). Niterói: Alternativa.

Horta, A., & Bongianino, C. F. (2021). Para aprender e ensinar antropologias. Campos – Revista de 
Antropologia, 22(2), 198-219.

Ingold, T. (2018). Anthropology and/as education. London, New York: Routledge.

Jesus de Santana, J. V., & Cohn, C. (2017). Antropologia, etnografia e educação: ques-
tões de/para a pesquisa a partir da etnologia indígena. Práxis Educacional, 13(25), 112-138. 
https://doi.org/10.22481/praxis.v13i25.956 

Leal, N. S., Vega Sanabria, G., & Cariaga, D. (2021). Apresentação do Dossiê “Novas universidades, 
novos campi, novas antropologias: docências, alteridades e expansão do Ensino Superior no Brasil”. 
Anuário Antropológico, I (1), 25-38. https://doi.org/10.4000/aa.7652 

Lins de Barros, M. (2004). Até onde vai o olhar antropológico? Ilha, 6(1-2), 145-163. 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16600

Magnani, J. G. (2002). De perto e de dentro: notas para uma etnografia urbana. Revista Brasileira de 
Ciências Sociais, 17(49), 11-29. https://doi.org/10.1590/S0102-69092002000200002

Moraes, V. C. (2021). A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística 
Kiriri. Campos – Revista de Antropologia, 22(2), 76-96.

Oliveira, A. (2021a). A alteridade na pesquisa escolar: apontamentos a partir de um trabalho de cam-
po em escolas uruguaias. Campos – Revista de Antropologia, 22(2), 97-114.

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16680/15274
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16680/15274
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16609
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16609
https://doi.org/10.22481/praxis.v13i25.956
https://doi.org/10.4000/aa.7652
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16600
https://doi.org/10.1590/S0102-69092002000200002


CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021 25

Etnografias em contextos pedagógicos

Oliveira, A. (2021b). Uma análise da antropologia da educação nas Reuniões Brasileiras de An-
tropologia (2000-2020). Educação e Pesquisa, 47, e224182. https://doi.org/10.1590/S1678-
4634202147224182 

Oliveira, A., & Brum, C. (2015). Apresentação: Ensino de Antropologia no Brasil. Revista Café com 
Sociologia, 4(2), 35-40. https://revistacafecomsociologia.com/revista/index.php/revista/article/
view/526 

Oliveira, A. A. de, & Borba, C. dos A. (2021). Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode 
falar: etnografia de mulheres negras em uma turma de formação de docentes. Campos – Revista de 
Antropologia, 22(2), 132-152.

Ortner, S. B. (2016). Dark anthropology and its others: Theory since the eighties. Hau: Journal of 
Ethnographic Theory,  6(1), 47-73. https://doi.org/10.14318/hau6.1.004

Pavão, A. (2021). Professores comprometidos: a interação social na orientação de trabalhos de con-
clusão de curso. Campos – Revista de Antropologia, 22(2), 153-175.

Peirano, M. (2000). A Antropologia como ciência social no Brasil. Etnográfica, IV(2), 219-232. 

Peirano, M. (2004). A teoria vivida – reflexões sobre a orientação em antropologia. Ilha, 6(1-2), 209-
218. https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16679

Pinheiro, M. F. C. (2021). Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda. 
Campos – Revista de Antropologia, 22(2), 220-245.

Sartori, A. (2010). A “experiência” como mediadora no ensino da antropologia para quem não vai ser 
antropólogo (Tese de doutorado). Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Scheliga, E., & Bazzo, J. (2021). Etnografias em contextos pedagógicos: alteridades em jogo. Campos 
– Revista de Antropologia, 22(1), 11-32. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v22i1.80837

Scott, P. (2004). Pontos críticos e poder convergente no processo de orientação: fábulas, casos, 
palcos e bastidores. Ilha, 6(1-2), 165-183. https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/
view/16608/15270

Sennett. R. (2003). A corrosão do caráter: as consequências pessoais do trabalho no novo capitalismo. 
7ª ed. Rio de Janeiro: Record.  

Simião, D. S., & Feldman-Bianco, B. (eds). (2018). O campo da Antropologia no Brasil: retrospectiva, 
alcances e desafios. Rio de Janeiro: Associação Brasileira de Antropologia.

https://doi.org/10.1590/S1678-4634202147224182
https://doi.org/10.1590/S1678-4634202147224182
https://revistacafecomsociologia.com/revista/index.php/revista/article/view/526
https://revistacafecomsociologia.com/revista/index.php/revista/article/view/526
https://doi.org/10.14318/hau6.1.004
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16679
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16679
http://dx.doi.org/10.5380/cra.v22i1.80837
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16608/15270
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16608/15270


26 CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021

Silva, A. L., & Ferreira, M. K. L. (orgs.). (2001). Antropologia, história e educação. São Paulo: Global.

Souza Lima, A. C. (2012). Nota sobre a organização. In Antropologia & Direito: temas antropológicos 
para estudos jurídicos (pp. 23-31). Blumenau: Associação Brasileira de Antropologia, Laced, Nova 
Letra. 

Taddei, R., & Gamboggi, A. L. (2016). Educação, antropologia, ontologias. Educação e Pesquisa, 
42(1), 27-38. https://doi.org/10.1590/s1517-9702201506134264

Tassinari, A. (2008). A educação escolar indígena no contexto da Antropologia brasileira. Ilha, 
10(1), 217-244. https://doi.org/10.5007/2175-8034.2008v10n1p217

Tassinari, A., Grando, B. S., & Albuquerque, M. A. (orgs.). (2012). Educação indígena: reflexões sobre 
noções nativas de infância, aprendizagem e escolarização. Florianópolis: Editora UFSC.

Tavares, F., Guedes, S. L., & Caroso, C. (eds). (2010). Experiências de ensino e prática em Antropologia 
no Brasil. Brasília: Ícone Gráfica e Editora.

Todorov, T. (1983). A conquista da América: a questão do outro. São Paulo: Martins Fontes.

Vega Sanabria, G., & Duarte, L. F. D. (2019). O ensino de Antropologia e a formação de antropólo-
gos no Brasil hoje: de tema primordial a campo (possível) de pesquisa (antropológica). BIB, 90, 1-32.  
http://anpocs.com/images/BIB/n90/Guillermo_Luis_BIB_0009010_RP.pdf

Vega Sanabria, G.; Santos, S. B. dos; Bazzo, J.; Campoy, L.; Greco, L; Bolletin, P. (orgs). (2021). 
Aprendendo e ensinando Antropologia durante a pandemia: dilemas, desafios e oportunidades. Webiná-
rio da Associação Brasileira de Antropologia (ABA), 13 out. https://youtu.be/OC-8GfCfJn 0?list=-
PLobe-LHB675-rntnjUaTuKaRzNBY07e3U

Velho, G. (2004). Orientação e parceria intelectual: dilemas e perspectivas. Ilha, 6(1-2), 135 - 143. 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16599 

https://doi.org/10.1590/s1517-9702201506134264
https://doi.org/10.5007/2175-8034.2008v10n1p217
http://anpocs.com/images/BIB/n90/Guillermo_Luis_BIB_0009010_RP.pdf
https://youtu.be/OC-8GfCfJn0?list=PLobe-LHB675-rntnjUaTuKaRzNBY07e3U
https://youtu.be/OC-8GfCfJn0?list=PLobe-LHB675-rntnjUaTuKaRzNBY07e3U
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16599


CAMPOS V.22 N.2 p. 11-27 jul.dez.2021 27

Etnografias em contextos pedagógicos

Etnografias em contextos pedagógicos: formar docentes, ensinar 
antropologia, rever epistemologias 

Resumo: Nesta terceira e última parte do dossiê Etnografias em contextos pedagógicos, discorremos sobre 
as contribuições dos artigos a duas frentes de pesquisa tidas por clássicas na antropologia da educação rea-
lizada no Brasil: a escolarização intercultural indígena, bem como a formação para docência no Ensino 
Básico de maneira sensível à alteridade como questão. Adicionalmente, apresentamos textos com apor-
tes aos debates sobre ensino da antropologia em nível superior no país, um domínio investigativo que, 
embora não seja novo, vem revelando singular frescor, como consequência de reviravoltas empíricas na 
contemporaneidade. Dentre estas, assinalamos a interiorização do Ensino Superior, as interpelações 
por uma educação decolonial e a efervescência da prática da etnografia em universos pedagógicos for-
mais.  
Palavras-chave: educação escolar indígena; formação docente; etnografia escolar; ensino de antropo-
logia.

Ethnographies in pedagogical contexts: training educators, tea-
ching anthropology and, reviewing epistemologies 

Abstract: In this third and last part of the Dossier Ethnographies in Pedagogical Contexts, we discuss 
the contributions of the articles to two classic research fronts in the anthropology of education carried 
out in Brazil: intercultural indigenous schooling, as well as teacher training for Primary Education in a 
sensitive way to the alterity as an issue. Additionally, we present texts with contributions to the debates 
on the teaching of anthropology at the Higher Education level in the country, an investigative domain 
that, although not new, has been revealing a singular freshness, as a consequence of empirical twists in 
contemporaneity. Among these, we point out the internalization of Higher Education by the Brazi-
lian territory, the interpellations for a decolonial education, and the effervescence of the ethnography 
practice in formalized pedagogical universes.  
Keywords: indigenous schooling; teacher training; schooling ethnography; teaching anthropology.

RECEBIDO: 29/10/2021

ACEITO: 05/11/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 28-50 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

Sobre a escola na produção da 
vida em comunidade: experiências 
ashaninka no rio Amônia
Paula Colares 
Universidade Federal do Oeste do Pará (Ufopa), Santarém/PA, Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-9276-4053

Introdução

Este trabalho pretende discutir o papel que a escola desempenha na criação e manutenção da vida 
em comunidade, nova forma de organização social entre os Ashaninka, que passa a se constituir no rio 
Amônia no início da década de 1990. As reflexões aqui apresentadas são fruto de um trabalho etnográ-
fico desenvolvido entre 2014 e 2017, em diferentes etapas1. Meu trabalho de campo foi marcado pela 
colaboração, especialmente, de professores ashaninka, no levantamento de informações para auxiliar 
na elaboração do Projeto Político-Pedagógico (PPP) da escola. Dessa forma, os métodos tradicionais 
de trabalho de campo se associaram ao processo simultâneo de realização de entrevistas e oficinas com 
os professores, no sentido de subsidiar a produção deste documento. Para este artigo, o diálogo com os 
professores e a perspectiva destes sobre os objetivos da escola e o lugar que essa instituição tem hoje na 
vida coletiva, configura o foco da análise.

“Agora vivemos em comunidade”, dizem constantemente os moradores do rio Amônia, em opo-
sição a quando viviam no “tempo dos patrões”. Naquele tempo, como me disse Antônio Piyãko, che-
fe dos Ashaninka, “[se] trabalhava a madeira, vivia em todo canto. Era muito trabalho e não tinha 
como a gente se juntar [...]. A gente tirava madeira e entregava para o patrão”. Busco aqui compreen-
der essa passagem na história ashaninka, tratando de como a escola ganha forma na composição de 
seus movimentos.

1 O trabalho de campo realizado contou com financiamento do CNPq e da Faperj. 

https://orcid.org/0000-0002-9276-4053


CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 29

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

Fragmentos de uma história Ashaninka

Os Ashaninka são falantes de uma língua da família arawak e pertencentes a um conjunto que foi 
descrito como arawak pré-andino ou arawak sub-andino. Veber (1992: 52) sugere que constituem pro-
vavelmente “o maior grupo etno-linguístico na bacia amazônica hoje” e aponta que a população total 
no Peru, onde se situa a maior parte desses indígenas, corresponde a aproximadamente 90.000 pessoas 
(2007: 5). Naquele país, vivem nos rios Perené, Tambo, Ene, Pichis, Urubamba e Pachitea, além da área 
montanhosa de interflúvio dos rios (Rojas, 1997). A estes, somam-se aqueles que migraram para o que 
hoje se encontra definido como território brasileiro, para viver às margens de rios acrianos, precisamen-
te os rios Amônia e Breu, no Alto Juruá, no município de Marechal Thaumaturgo, e no rio Envira, que 
tem a cidade de Tarauacá como aquela mais próxima. Assim, no Brasil, encontram-se em sete diferentes 
Terras Indígenas, todas homologadas2. No rio Amônia vive cerca de metade da população total de mais 
de 1.600 pessoas3. 

Os Ashaninka fizeram e fazem, ainda hoje, coexistir uma forte autonomia de suas unidades 
concretas (ainda que também oscilantes), os grupos domésticos ou assentamentos familiares, e uma 
rede de relações de afinidade extensa, conectadas através, especialmente, do piyarensti, a bebida de 
mandioca fermentada que funciona como articulador político (Mendes, 1991) entre suas unidades 
mais ou menos estáveis, e de um sistema de intercâmbio que faz operar redes de relação em níveis 
e localidades distintas, o ayompari, importante para as relações de troca e a produção de afinidade. 
Komãyari, professor na Apiwtxa4 traduz o termo ayompari5 por “pessoa estranha/ parceiro de negó-
cios”, e Killick (2008: 24) define a rede de relações comerciais entre parceiros no sistema ayompari 
como “a prática de produzir relações formais duradouras entre parceiros de troca (ayompari) de áreas 
distantes”. Para o etnólogo, o piyarentsi e o ayompari funcionam em diferentes escalas, interligando o 
local ao que está mais distante, conectando indivíduos e grupos familiares e, ao mesmo tempo, possibi-
litando a autonomia e a independência entre as unidades menores (Id.). 

Nas linhas de história que costuram as relações ashaninka, sejam elas conectadas às relações 
ambivalentes de guerra e comércio com o Império Inca, à circulação do sal e de mercadorias em torno 
do Cerro de la Sal com outros coletivos Arawak, passando pelas confederações guerreiras que podiam 
incluir coletivos Pano, e pela resistência junto à figura de Juan Santos Atahualpa (sobre esse capítulo 
da história ashaninka, ver: Hvalkof & Veber, 2005; Brown & Fernandez, 1991), é constante o desejo 
de buscar relacionar-se com o Outro mantendo níveis distintos de conexão, traçando redes em que 
algumas de suas unidades – sempre dispersas em núcleos familiares – mantem-se relativamente mais 
distantes dos fluxos diretos da alteridade mais radical porque outros, com quem tecem relações através 

2 São elas: Kampa do Rio Amônia; Kampa do Igarapé Primavera; Kampa e Isolados do Rio Envira; Kaxinawa/Ashaninka do Rio Breu; 
Kaxinawá do Alto Humaitá; Riozinho do Rio Envira; e Jaminawa/Envira. 

3 Informação disponível no site do Instituto Socioambiental (ISA), na parte referente ao povo Ashaninka. https://pib.socioambiental.
org/pt/Povo:Ashaninka. Acesso em 26/05/2020.

4 Apiwtxa é o nome da comunidade Ashaninka na TI Kampa do rio Amônia, assim como de sua associação. Define um “nós, juntos”. 

5 Segundo Hvalkof e Veber (2005: 228), uma provável origem da palavra ayompari é a termo em espanhol “compadre”, que se transforma 
em “cumpari” em quéchua antes de chegar à sua forma final 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Ashaninka
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Ashaninka


30 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

do sistema tradicional ayompari, aproximam-se de pontos da circulação interétnica. Como descreveu 
Mendes (1991: 22), a respeito do sistema de intercâmbios tradicional ashaninka, para um tempo mui-
to mais recente, final da década de 1980 e início de 1990:

Os grupos que habitam regiões mais próximas às fazendas trabalham para os patrões e são pagos 
com mercadorias (era o caso dos Ashaninka do Amônia até recentemente); mas os Ashaninka 
que se recusam a entrar em contato direto com os brancos, e que habitam regiões mais afastadas, 
dentro da floresta fechada, conseguem esses manufaturados por meio de seus ayumpari. 

Esse sistema fractal de relações (Carneiro da Cunha, 1998), constituído nas relações ashaninka 
tanto internamente, entre os núcleos familiares e territórios políticos, quanto nas relações com os 
Outros com quem comercializavam, foi apropriado e modificado estruturalmente pelo sistema de 
aviamento que sintetizava as relações no empreendimento caucheiro, marcador do início das relações 
de patronagem naquela região da Amazônia, assim como nas atividades madeireiras que simbolizam, 
para os Ashaninka do rio Amônia, a concretização do “tempo dos patrões”. Isto porque, como sugere 
Carneiro da Cunha, “a própria essência da rede de crédito e de produção de caucho” (1998: 10) era a 
sua distribuição ao longo dos rios e de pontos do sistema de aviamento, mas com uma diferença radical:

[a] saber, aquela que separa um sistema igualitário de um sistema de dominação. Sob o antigo 
regime, todos os pontos de vista, ao mesmo tempo homólogos e independentes entre si, eram 
equivalentes: não havia ponto de vista privilegiado sobre o conjunto. Ao contrário, no caso do 
aviamento, estrutura de ordem, o crédito e a dívida eram transitivos: transmitiam-se entre nego-
ciantes, patrões, subpatrões e seringueiros (1998: 10-11).

A economia da borracha se baseava na entrega da produção de caucho ou seringa em troca de 
créditos que posteriormente seriam convertidos em bens para circular em sentido oposto. Na práti-
ca se realizava como um sistema de dívidas que se constituía numa hierarquia entre os grandes pa-
trões da borracha – alguns se tornaram mesmo figuras históricas, como Fitzcarraldo –, aqueles in-
termediários brancos localizados em diversos pontos entre a floresta e as cidades, e os trabalhadores 
diretos (Gow, 1991). 

A ocupação permanente dos territórios ashaninka no Brasil foi um processo que teve impulso 
com a indústria caucheira – como consequência das pressões e ameaças de caucheiros peruanos em 
seus territórios tradicionais, ou pela atração, pelos próprios caucheiros, desses índios para atuar como 
“guardiões dos seringais” e realizar correrias contra os Amahuaca, índios “brabos” e seus inimigos tra-
dicionais, que viviam no alto e médio curso do Amônia (Pimenta, 2002). Assim, se a presença desse 
povo no Alto Juruá remonta ao século XVII, foi somente no início do século XX que o lugar passou a 
ser residência permanente. 

Dessa forma, ainda que tenham sido impactados pela economia caucheira, o fato de terem en-
contrado no alto do rio Amônia um refúgio onde a incidência de árvores seringueiras era diminuta 
(Mendes, 1991:18), permitiu certo distanciamento tanto dos caucheiros peruanos quanto dos seringa-



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 31

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

listas e seringueiros brasileiros, ao mesmo tempo em que possibilitou a manutenção relativa do modo 
de vida tradicional.

Num período posterior, na década de 70, as relações semi-escravistas de aviamento, num mes-
mo sistema englobante de patrões, se materializaram para atingir diretamente os Ashaninka do rio 
Amônia, com a chegada da frente madeireira naquela região. Em meados da década de 1980, com a 
introdução de maquinários capazes de devastar rapidamente uma extensa área (Pimenta, 2007), o terri-
tório ashaninka foi profundamente afetado, e, consequentemente, também foram as condições de vida 
daquele povo. Essa década é marcada, simultaneamente, pela emergência de movimentos indígenas e 
de seringueiros, especialmente do encontro entre a União das Nações Indígenas (UNI) e do Conselho 
Nacional de Seringueiros (CNS), que fez florescer no Acre, terra de Chico Mendes recém-assassinado, 
uma Aliança dos Povos da Floresta. É então nesse contexto, no estado do Acre, que crescem relações 
inesperadas entre índios, seringueiros, organizações indigenistas e ambientalistas, relações estas que 
propiciaram a criação de novos possíveis, como as reservas extrativistas, as cooperativas indígenas e as 
escolas diferenciadas.

Existem quatro acontecimentos que ressoam em conjunto e se apresentam como eventos de co-
letivização, e que atuaram como uma força centrípeta que aproximou as famílias dispersas para a vida 
em comunidade. Foram eles: a criação de uma cooperativa, que permitiu a obtenção de mercadorias 
sem a figura do patrão; a escola, que atraiu as famílias que desejavam obter acesso aos conhecimentos 
“dos brancos”; a mudança de famílias que viviam ao longo do Igarapé Amoninha para a entrada do 
território, no rio Amônia, como estratégia de defesa contra invasores; e, por último, a conquista da 
demarcação da terra, que produziu um território limitado, porém de posse coletiva. Nesse sentido, a 
vida em comunidade reflete as iniciativas ashaninka para viver autonomamente sem submeterem-se a 
patrões brancos. Desta maneira, o que acontece na comunidade ashaninka guarda muitas semelhanças 
com o processo de criação de escolas e Comunidades Nativas no Peru, conforme detalhado por Gow 
(1991), Killick (2005) e Sarmiento (2011). Neste trabalho, o foco será a escola na construção do que 
os moradores do Amônia descrevem como a sua comunidade. 

A escola como força de atração

Deve-se ressaltar, primeiramente, a singularidade dos Ashaninka do Amônia em relação à reali-
dade da educação escolar para indígenas no Brasil, já que a escola, oficialmente, aparece no rio Amônia 
apenas na década de 1990, como “escola diferenciada”. 

Peter Gow (1991) descreveu o lugar da escola no pensamento e nos movimentos dos Piro, abrin-
do caminho para o interesse da etnologia pelas apropriações indígenas dessa instituição. Assim como 
no caso dos Ashaninka com quem se desenvolveu a pesquisa que embasa este artigo, Comunidades Na-
tivas no Peru (o equivalente legal a Terra Indígena no Brasil), constituem-se imbricadas a uma escola, 
veículo de conhecimentos “civilizados” cuja apreensão tem a potência de impedir a escravização pelos 
brancos e, por isso, permitir que os índios mantenham e defendam suas redes de parentesco.



32 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

No caso dos Ashaninka do rio Amônia, a aproximação das famílias antes dispersas ao longo 
do rio se deu através da escola, que funcionou como uma força de atração e de permanência ao re-
dor de sua órbita. Como me explicou Komãyari, um dos mais antigos professores da Apiwtxa e 
filho de Claudio e Eriwira:

Antes de eu ser aluno, os meus pais também viviam nos seus cantos, assim, isolados, com poucos 
contatos. Só tinha contato quando tinha caiçuma, e era difícil. E esse contato entre crianças tam-
bém era difícil. Mas depois da demarcação da Terra, começaram a se juntar mais perto. Mas assim 
mesmo, juntando perto, muita gente não conseguia segurar as famílias. Conversava, fazia reunião, 
mas só juntava quando tinha caiçumada6, festa, naquele momento. Mas quando terminava iam 
pros seus cantos, ficava vazio.
Mas com a existência da escola eu vi muita mudança. Quando chegou a escola, começaram as 
famílias a se juntar. Quem vivia mais distante teve que morar mais perto, para seus filhos irem para 
a escola, porque dificultava muitos os seus filhos virem de muito longe. 
[...] Tem muita família que falava: ter uma escola, porque quem tinha escola só eram os brancos, só 
o não indígena, só tinha escola era na cidade. Então por isso quando chegou a escola na comunida-
de, todo mundo ia em cima para conhecer a escola. Todo mundo queria acessar as aulas. Então por 
diversos motivos a escola atraiu as famílias, as pessoas. Então por isso a escola é muito importante. 
Além de ela ser uma referência, ela tem um significado muito forte, ele atrai as pessoas, ela tem uma 
coisa muito bonita e todo mundo quer – todo mundo quer ter. [...] muitas famílias falavam muito, 
meus pais, meus avós, que não tinham muito contato com a escola, ouviam que existia a escola, 
essa tal (entrevista, Apiwtxa, 2015).

Nas etnografias recentes produzidas sobre o povo Ashaninka, especialmente no Peru, o pro-
cesso de criação das “Comunidades Nativas” e o lugar central da escola nesses movimentos, com suas 
implicações nas dinâmicas territoriais e políticas, vem sendo objeto de reflexão, especialmente a partir 
do caminho trilhado pelo trabalho de Peter Gow. Por exemplo, a tese de Sarmiento (2011), desdobra 
os sentidos do “viver bem” para os ashaninka, constatando que no Baixo Urubamba hoje, viver bem 
depende do viver junto, como uma comunidade capaz de se defender coletivamente de relações de ex-
ploração7; Killick (2005) sugere que, no rio Ene, o desejo de que seus filhos frequentassem a escola foi 
também a motivação central para a vida em comunidade.

A criação de escolas é mobilizada, em alguns lugares, para a formação de novas aldeias, quando a 
construção de prédios escolares e os cargos assalariados produzidos através dela funcionam como força 
de dispersão. Entre os Ashaninka, no entanto, a escola produziu em torno de si a comunidade. Gow 
(1991: 248) define que, para os Piro vivendo no Baixo Urubamba, “a escola, ao lado do status legal de 

6 Caiçumadas são os eventos que reúnem diferentes núcleos familiares para consumir caiçuma, a bebida fermentada de mandioca. São 
espaços privilegiados de interação entre as parentelas e de produção da socialidade ashaninka. Na língua asheninka, tanto o evento quan-
to a bebida são chamados de piyarensti.

7 Sarmiento discute, a respeito dos Ashaninka da região do baixo Urubamba, no Peru, o conceito nativo de kametsa asaiki/ viver bem, 
que se associa ao controle das emoções e afetos destrutivos, assim como à prática das emoções e afetos produtivos, na constituição da 
“pessoa Ashaninka de verdade” (2011: 104) . Sua pesquisa está centrada em compreender como os Ashaninka elaboram a noção de viver 
bem e o manejo das relações vivendo junto em “comunidades”. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 33

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

Comunidade Nativa é o maior símbolo da existência da comunidade e o evento principal de sua fun-
dação”, e sugiro o mesmo para o caso dos Ashaninka no rio Amônia.  

Os autores que produziram etnografias junto aos Ashaninka no Peru oferecem chaves de en-
tendimento da relação entre a produção de escolas, comunidades e pessoas (individuais e coletivas). 
Suas conclusões nos permitem também observar, por contraste, como a política indigenista nos dois 
países – Peru e Brasil – e a construção legal dos territórios – a saber “Comunidade Nativa” no caso 
do primeiro e “Terra Indígena” no caso do segundo – combinou-se com as formas sociais ashaninka. 
Pimenta (2002) apresenta uma breve imagem comparativa entre a escola na Apiwtxa e a existente entre 
os vizinhos também Ashaninka na Comunidade Nativa de Sawawo, no Peru. Segundo o antropólo-
go, o objetivo da escola em Sawawo é o de “transformar os índios em cidadãos peruanos através do 
aprendizado da língua espanhola” (Pimenta, 2002: 290). Uma das distinções centrais entre os dois 
modelos de escola8, sugere Pimenta, é que na Apiwtxa todos os professores são indígenas e são parte 
da comunidade. Já em Sawawo as aulas são ministradas por professores não indígenas designados pelo 
governo, e que na maioria das vezes pensam sobre si mesmos como desbravadores à frente de um pro-
jeto civilizador (Pimenta, 2011: 108).

No rio Amônia, os Ashaninka seguiram um modelo de “educação diferenciada” que conheceram 
com as experiências de formação na ONG Comissão Pró-Índio do Acre (CPI/AC)9 e que foi tornado 
política oficial posteriormente, ainda que com muitas transformações e distorções em seu processo de 
implementação. Diferentemente do que observou Pimenta10 do lado peruano da fronteira, onde:

Em Sawawo, a partir dos 6 anos de idade, as crianças cantavam diariamente o hino nacional, ho-
menageando a bandeira, içada permanentemente na aldeia. O material didático fornecido pelo 
Ministério da Educação do Peru anunciava de forma explícita que o principal objetivo da escola 
era formar patriotas. Em capas, cadernos e livros escolares expunham claramente os símbolos da 
nação: escudo, bandeira e hino nacional (Pimenta, 2002: 109).

No rio Amônia não havia experiências formais de escola entre os Ashaninka antes dos anos 1990. 
No relatório que Seeger e Vogel (1978) escreveram a respeito dos Ashaninka no rio Amônia, para a Fu-
nai, fizeram referência à presença de cartilhas do Movimento Brasileiro de Alfabetização (Mobral) em 
algumas casas e se perguntaram sobre os possíveis efeitos desse material. Esses antropólogos percebe-
ram o desejo de muitos por aprender português e matemática para impedir a exploração pelos patrões 
(1978: 50). Afirmaram, no entanto, a inexistência de escolas, apontando que apenas quatro moradores 
frequentavam, no Remanso, comunidade não indígena no rio Bagé, um curso de alfabetização com um 

8 Silvia Tinoco (2006) desenvolve em sua tese de doutorado uma comparação também muito interessante entre dois modelos de escola 
na fronteira, dessa vez entre a Guiana Francesa e o estado do Amapá, na Amazônia brasileira. Nesse trabalho, a antropóloga explora as 
diferenças entre a escola dos Wajãpi no Brasil, estruturada como a dos Ashaninka em um modelo de escola diferenciada em diálogo com 
ONGs, e nas Guianas, onde a educação é pensada como a formação de cidadãos franceses.

9 ONG responsável por um programa alternativo, depois oficializado, de formação de professores indígenas e escolas “diferenciadas”. 

10 A pesquisa de Pimenta, realizada no início dos anos 2000, descreve uma realidade que, da publicação de sua tese (em 2002) para cá, 
se transformou expressivamente. As políticas de educação escolar indígena no Peru se aproximam cada vez mais do modelo de “educação 
diferenciada” no Brasil, com a formação de professores indígenas e os adjetivos “intercultural” e “bilíngue”. 



34 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

professor do Mobral. Entre eles estavam Cláudio e sua esposa Eriwira, que, apesar de não terem nesta 
época aprendido a ler e escrever, são dos maiores entusiastas da escola na comunidade hoje, e seus filhos 
são agora maioria entre os professores. 

No início da década de 1990, Isaac – um dos filhos do chefe Antônio Piyãko e de uma mulher 
filha de posseiros na região, Piti11 –, que havia feito o Ensino Fundamental numa escola em Cruzeiro 
do Sul, a cidade “grande” mais próxima do Alto Juruá, foi escolhido para ser o primeiro professor na 
escola que então se desenhava. Com a mediação da antropóloga Margareth Mendes, a primeira a de-
senvolver pesquisa no Amônia, os Ashaninka produziram uma ortografia da língua com o linguista 
Wilmar D´Angelis. Logo em seguida, Isaac começou a participar do Projeto “Uma Experiência de 
Autoria” da Comissão Pró-Índio do Acre12. É um momento particular, pós-Constituição de 1988, em 
que se começa a esquadrinhar uma política de formação de professores indígenas e de criação de escolas 
“diferenciadas” sob gestão do Estado. No caso do Acre, a CPI/AC iniciou esse projeto no início dos 
anos 1980, como uma oposição radical ao modelo até então oferecido para os povos indígenas, modelo 
esse centrado na ideia de “civilização” e “integração” dos índios. 

Certamente, como chamou atenção Peter Gow (1991), as tentativas, por parte do Estado, de ci-
vilizar os índios encontram, entre os nativos, uma contrapartida semântica do que significa civilizar-se. 
Trata-se de um equívoco entre duas conceituações a partir de pontos de vista distintos. O antropólogo 
define para o caso dos Piro o que aparece também nas etnografias sobre os Ashaninka vizinhos a eles no 
Peru: “Ser ‘civilizado’ é ser autônomo, é ser capaz de viver em comunidades de acordo com os valores 
próprios das pessoas nativas, e não sob os desejos caprichosos de um patrão” (1991: 2). Gow aponta 
que esses valores nativos podem ser resumidos na ideia de “viver bem”, que significa, especialmente, 
comer “comida de verdade”, produzida da articulação do trabalho de homens e mulheres, e coabitar 
em comunidades pacíficas que cultivam suas relações através do idioma do parentesco. Para isso, a 
criação de comunidades e da escola, seu motor de atração. Como espaço propício para a aquisição de 
conhecimentos civilizados, a escola possibilita a apreensão de ferramentas que lhes permitem impedir 
que se retorne à vida do tempo sob o jugo dos patrões, que era também um tempo em que as pessoas 
não sabiam se defender. 

Os Ashaninka me diziam constantemente que um dos principais motivos para quererem a escola 
para seus filhos e netos é para que eles não sejam humilhados na cidade, para que saibam se comunicar 
no posto de saúde, para calcular o troco e para falar com os brancos que passam períodos na aldeia. Os 
mais velhos dizem que era por não entenderem o português que eles eram explorados pelos patrões. 
“Eles não sabiam se defender”, diziam os Ashaninka do Gran Pajonal para Killick (2005: 197), referin-
do-se aos seus antepassados. O mesmo me disse Moisés, liderança e xamã Ashaninka:

11 O casamento de Antônio e Piti foi o primeiro casamento interétnico no rio Amônia e relações desse tipo continuam hoje quase 
exclusivamente em sua família, já que alguns de seus descendentes também se casaram com pessoas não ashaninka. Essa relação tem um 
papel que não pode ser menosprezado na atual constituição da comunidade Apiwtxa, questão que exploro num capítulo de minha tese 
de doutorado (Colares, 2019). Para outras referências aos efeitos políticos desse encontro, ver Pimenta (2018).

12 O projeto “Uma experiência de autoria” desenvolvido pela CPI/AC, iniciou-se em 1983, a partir de demandas formuladas inicial-
mente por lideranças Kaxinawá (Huni Kuin), expandindo-se logo para incorporar a formação de professores e pesquisadores indígenas 
de outras etnias no Acre. Teve como base, em seu início, a capacitação de indígenas para atuar à frente de cooperativas e projetos de 
autossustentação econômica. Os Ashaninka passaram a fazer parte dessa formação somente em 1993.  



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 35

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

O surgimento da escola foi uma necessidade que veio do contato com o mundo do não índio. 
Mesmo na época dos patrões, uma das nossas maiores dificuldades, uma das maiores explorações, 
vinha de as pessoas não conhecerem contabilidade. Então um patrão chegava e trocava um isquei-
ro por uma árvore de mogno. Pra gente era um grande valor: um isqueiro pode te dar comida, dar 
fogo. Então a gente tinha consciência da importância daquilo pra gente. Mas o lado do patrão, que 
conhecia essas coisas, era de má fé, porque sabia que uma árvore de mogno comprava milhões de 
isqueiros. Então em cima de toda essa exploração que a gente vinha sofrendo, a gente conseguiu 
buscar a escola, depois da demarcação da Terra, pra que a comunidade pudesse ter um pouco dessa 
noção e começasse a se defender (entrevista, Apiwtxa, 2014).

Essa questão aparece no relatório de Seeger e Vogel (1978) também como a motivação para as 
famílias que queriam apreender os códigos do mundo dos brancos. “São explorados no seu trabalho e 
nas suas transações comerciais porque ignoram o sistema de valores que nos rege” (1978: 49), notam 
em sua visita. Os dois antropólogos descrevem exemplos similares ao da troca do isqueiro por uma ár-
vore de mogno relatado por Moisés, como o de: “[u]m roçado de 50 paneiros de farinha [que] custou 
ao patrão um quilo de açúcar, outro de sal e uma garrafa de querosene” (Id.). 

Para os Ashaninka que vivem no rio Amônia, a escola aparece como um veículo que os permite 
viver como uma comunidade de famílias autônomas ao invés de grupos dispersos trabalhando para os 
madeireiros, mas mantidos por eles em relações de servidão. Assim como para os Piro, a educação es-
colar se tornou o vetor de um movimento que impede a sujeição e a escravização. No caso da Apiwtxa, 
no entanto, a tônica de criação e manutenção da comunidade e da escola é focada num discurso de 
fortalecimento da “cultura tradicional”13. 

A cultura como meio de relação com os brancos é fruto de uma criação ashaninka a partir do 
diálogo com os primeiros indigenistas que trabalharam com eles, e se seguiu com a parceria com a 
Comissão Pró-Índio do Acre, na formação de professores. Antônio Macedo, então funcionário da Fu-
nai, e figura de destacada importância no indigenismo acriano, afirma (em entrevista para o antropólo-
go José Pimenta) que o seu trabalho no rio Amônia foi de “conscientização”:

Eu chegava aqui e eles diziam que eram pobres. Eu trazia um pedaço de tabaco para fumar e eles 
pediam tudo dizendo que eram pobres [...] aí comecei a explicar para eles o conceito de riqueza, 
capital e dizer pra eles que eles não eram pobres porque as terras onde eles moravam eram ricas 
e eles é que não estavam sabendo como desenvolver-se aqui dentro da terra onde eles viviam. Aí 
foram se conscientizando, se conscientizando. [...] esses meninos [os filhos mais velhos de Antô-
nio e Piti] eram pequenos, mas não me deixavam quieto. [...] tinham uma fome de aprender mui-
to grande. [...] eles perguntavam muitas coisas, eles perguntavam tudo. Aí eles foram crescendo, 
crescendo e eu explicava para eles que não adiantava eles crescerem sozinhos e se tornar uma elite 
pura e simples, o meu trabalho não ia ter valor. O meu trabalho só ia ter valor se eles conseguissem 
trazer ao povo deles todo esse crescimento. Por isso é que você chega aqui e vê essa aldeia organi-

13 A questão da emergência da “cultura” como idioma das relações interétnicas e seus efeitos internos é tratada no último capítulo de 
minha tese de doutorado (Colares, 2019). Para uma excelente discussão sobre as apropriações indígenas da “cultura” no Acre, com foco 
nos Huni Kuin do rio Humaitá, conferir Weber (2006). 



36 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

zada do jeito que está aqui. Antes, não era assim, eram casas dispersas, não tinha essa coordenação 
de esforços e pensamentos” (Pimenta, 2002: 152). 

Assim, o que deve ser ressaltado não é a transformação ditada pelos indigenistas, mas o modo 
através do qual os Ashaninka passam a mobilizar, na relação com os brancos, não mais o idioma, por 
exemplo, da pobreza (que certamente era também induzido para gerar efeitos relacionais), mas outro 
viés utilizando um novo léxico, o do tradicionalismo e da “cultura”. Isaac Piyãko explica como, também 
na criação da cooperativa, estava presente além da busca pela autonomia econômica, um processo de 
“revitalização” e valorização do tradicional:

[...] a política de valorização também já existia [antes da criação da escola], porque a cooperativa 
foi criada nesse sentido. Como iríamos trabalhar os produtos? Madeira ninguém trabalhava mais, 
carne [de caça pra vender] ninguém ia trabalhar mais, então a única alternativa era a cultura, ver 
o que a gente tinha ali de conhecimento tradicional, pra poder trabalhar. Uma das alternativas foi 
o artesanato. E aí na época a Margarete [Mendes, antropóloga], quem iniciou mesmo foi o Terri 
[Aquino] e o [Antônio] Macedo e disseram: “na situação mesmo de vocês, pra vocês se libertarem, 
a cooperativa é um caminho”, e nos ajudaram, Macedo e Terri, a criar uma organização. Quando a 
Margarete chega já tínhamos essa política, então ela entra para estruturar melhor a produção. [...] 
Então ela ajudou a valorizar isso e o artesanato foi feito a partir de uma pesquisa do que a gente 
tinha no passado, o que tinha no presente e o que podia melhorar. Então a partir dessa pesquisa, 
fomos encontrando as peças de artesanato e foi sendo trabalhada essa valorização da cultura, da 
língua, da vestimenta. Naquela época ninguém usava muito a cushma [vestimenta tradicional] 
mais. Pouca gente... Meu pai mesmo não usava mais. Quem usava mesmo éramos nós, os filhos da 
mãe [de dona Piti]. Mas o papai por conta da influência dos brancos não usava mais, porque era 
uma forma dele se livrar do preconceito. Muitas famílias não usavam mais cushma, mas quando 
a gente começa a valorização, começam a voltar a usar também. Isso foi muito forte (entrevista, 
Apiwtxa, 2014).

Como nos ensina Isaac, a escola dá seguimento a uma “política cultural” iniciada no encontro 
das lideranças (então jovens) com agentes da Funai e a antropóloga Margareth Mendes. Esses sujeitos, 
especialmente Francisco, Moisés e Isaac, os filhos mais velhos de Piti e Antônio, tiveram um papel ativo 
nas transformações da socialidade ashaninka, conduzindo eventos que promoveram mudanças e novas 
possibilidades de relação entre as famílias e entre os Ashaninka e os brancos. 

No processo de se fazer como coletivo Ashaninka, reduzindo a totalidade do território a uma 
Terra Indígena, produzindo uma comunidade que integra os diferentes grupos familiares autônomos 
num único nampitsi – que Mendes (1991) traduz por “território político” –, os moradores do rio 
Amônia passaram a se perceber como um conjunto sob liderança de um chefe e seus filhos. Essas lide-
ranças são reconhecidas como tal porque dão continuidade ao modelo do sistema de famílias indepen-
dentes que se organizam ao redor do chefe de um grupo doméstico, sem que as diferenças se dissolvam 
numa coisa só. Assim, as famílias que desejam viver em assentamentos mais afastados do núcleo da 
aldeia conseguem, através da comunidade – da escola e da cooperativa –, manter um fluxo de bens e 
relações à distância, permitindo aos moradores da Apiwtxa fortalecer suas unidades autônomas através 



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 37

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

de um manejo de suas relações com o exterior, entendendo-se agora como parte de um coletivo, uma 
comunidade. 

Caminhos para uma outra escola indígena

Com o surgimento do movimento indígena e de organizações de apoio aos índios nas décadas 
de 1970 e 1980, aconteceu uma reformulação das possibilidades oferecidas pela instituição escolar, 
com a proposta de escolas alternativas ao modelo assimilacionista que era então oficial, partindo-se do 
pressuposto de que a escola poderia oferecer aos povos indígenas meios de conhecer e dominar ferra-
mentas do mundo dos brancos, para então superar relações de desigualdade e opressão. As primeiras 
experiências de escolas “diferenciadas”, pensadas como parte de um conjunto de lutas por autonomia 
e território, aconteceram do encontro de ONGs pró-índio com grupos indígenas, como no caso da 
Comissão Pró-Índio do Acre com os Huni Kuin ou do Centro de Trabalho Indigenista com os Wajãpi, 
no Amapá. No caso da CPI/AC, o diálogo entre a organização indigenista e os Huni Kuin estendeu-se 
para outros povos da mesma região, compondo um projeto de formação de professores e de gestão de 
escolas que promoveu a relação entre diversos grupos indígenas do estado do Acre, que passaram a se 
encontrar anualmente nos cursos realizados pela ONG. 

Nos anos 1970, quando a Funai chegou ao Acre, o encontro dos povos indígenas com as frentes 
de exploração e expansão econômica datava de quase um século e suas consequências haviam produ-
zido no imaginário não indígena local a percepção de que ali não havia mais índios, apenas “caboclos”, 
sujeitos em processo de transformação e assimilação. Grande parte dos grupos indígenas havia sido 
sedentarizada em colocações de seringal, e vivia no entorno de patrões para quem trabalhavam sob o 
regime de escravidão por dívidas. Mesmo após a decadência da borracha, novas frentes de exploração 
foram postas em jogo, e naquele momento havia um incentivo e uma inclinação à promoção da pecuá-
ria nas terras onde viviam grupos indígenas, além da expansão, apontada anteriormente para o caso dos 
Ashaninka, da frente madeireira. 

Alguns estudantes e militantes acrianos, que nesse tempo começavam a se aproximar dos coleti-
vos indígenas, passaram a viajar e produzir relatórios com o objetivo de qualificar o trabalho da recém-
-chegada Funai. O antropólogo Terri Aquino visitou naquele momento algumas aldeias Huni Kuin e, 
enquanto realizava pesquisas, levantou dados sobre a situação em que viviam os índios, apontando para 
as relações de exploração às quais estavam submetidos. 

Para Monte (2008), coordenadora do projeto de educação da CPI/Acre, é aí que se encontra o 
germe dessa instituição pró-índio, que surge para atuar politicamente na transformação do contexto 
apontado por essas experiências de pesquisa. Depois de Aquino, outras duas pessoas, estimuladas por 
ele, passaram a produzir, em 1978, relatórios de viagens que são ao mesmo tempo pesquisas de campo 
e o início de uma parceria fundada numa perspectiva de construção de relações menos desiguais e de 
alternativas de reconstrução de autonomia para os povos indígenas nas florestas acrianas. Essas viagens 
centravam-se, sobretudo, no apoio logístico e prático à viabilização de cooperativas como meio de for-



38 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

çar o fim do monopólio dos patrões sobre os bens industrializados e garantir algum controle dos índios 
nas transações, inclusive na venda da borracha que produziam como “índios seringueiros”. 

O projeto das cooperativas indígenas foi basilar no início das políticas indigenistas no Acre, 
e esteve associado às lutas pelo reconhecimento do direito dos povos indígenas ao território. A CPI 
surgiu em 1979 imbuída de um espírito de militância política pró-índio que vinha tomando forma no 
Brasil, e produzindo um diálogo entre as universidades, especialmente entre os antropólogos, de um 
lado, e o movimento indígena em construção, de outro. Assim, a CPI se empenhou em apoiar as lutas 
indígenas e buscou intervir numa realidade que previa o fim dos povos indígenas naquele estado. O 
projeto das cooperativas, no entanto, apontou os desafios para a sua implementação, uma vez que se 
fazia necessário habilitar os índios a gerirem suas cooperativas e controlarem comunitariamente sua 
economia. O programa de educação da CPI partiu dessa demanda pela formação de quadros internos 
para tornar possível a manutenção das cooperativas, e se delineou a partir dos primeiros relatórios es-
critos pelos fundadores da ONG. A ideia que norteia seu rascunho é profundamente influenciada pela 
educação popular e as propostas de Paulo Freire, para quem a educação deveria ser uma prática coletiva 
de libertação. 

Além da necessidade do português e da matemática instrumentais, para uma utilização prática 
na gestão de cooperativas, percebeu-se que as relações com os patrões haviam deixado marcas entra-
nhadas não só nos corpos – como aqueles que marcavam a fogo a pele de “seus” trabalhadores – mas 
também na autoestima daqueles sujeitos.  Assim, se libertar dos patrões não era apenas uma questão de 
separar-se deles fisicamente, mas de impedir a continuação dos efeitos de sua dominação. 

Em 1983, a partir da identificação desses problemas e da demanda de lideranças Kaxinawá, a 
CPI organizou o primeiro curso de formação de “monitores indígenas”. A formação de monitores, que 
posteriormente se torna a de professores indígenas, aconteceu de 1983 a 2000, compreendendo assim 
um período de intensas transformações não só nas políticas de educação para os povos indígenas no 
Brasil, mas também da construção de um campo de direitos específicos para os índios. 

Não se pode esquecer que desde os tempos em que esta terra era colônia de Portugal, as tentativas 
de conversão – religiosa e civilizatória – não cessaram, ainda que tenham ganhado novas roupagens. 
Com o Serviço de Proteção ao Índio (SPI), criado em 1916, se qualifica uma atuação para o Estado 
republicano na “proteção” dos índios, que significava concretamente a liberação de seus territórios 
para as frentes de exploração e a incorporação dos indígenas como “trabalhadores nacionais” através de 
uma reeducação promovida pela escola e pelo trabalho. A “localização de trabalhadores nacionais”, que 
completou o nome do SPI nos seus primeiros anos – Serviço de Proteção aos Índios e Localização de 
Trabalhadores Nacionais (SPILTN) –, manteve-se como projeto nem sempre declarado, mas atuante. 
Nesse projeto, a escola desempenhou papel importantíssimo. 

A iconografia desse período mostra as crianças vestidas uniformemente, sentadas em cadeiras 
dispostas em fileiras, voltadas para o professor ou professora não indígenas, repousados ao lado da 
bandeira brasileira. As vozes que ecoam nos relatos contam dos castigos físicos, da rígida disciplina, 
da proibição do uso das línguas indígenas. Com o objetivo expresso de moldar a uma só identidade a 
sociedade brasileira, que deveria também falar uma só língua, o SPI criou diversas escolas onde instau-



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 39

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

rou seus Postos Indígenas, para assim “amansar”, “atrair”, “pacificar” e “integrar” os índios. Quando, em 
1967, poucos anos após o Golpe Civil-Militar de 1964, a Funai é criada para substituir, como órgão 
tutor dos índios, o SPI, em meio a denúncias de violações de direitos, de corrupção e escravização dos 
indígenas, as prerrogativas que orientam as ações e concepções com relação aos povos indígenas se 
mantêm, mas acontecem mudanças nas formas da relação. A educação missionária, que era oficialmen-
te rejeitada pelo SPI, de cunho mais militarista e nacionalista, nunca deixou de estar presente por meio 
de experiências como a dos internatos salesianos no Alto Rio Negro, que conviveram e ultrapassaram 
em duração a existência dos Postos Indígenas. 

No entanto, é com a criação da Funai que ganha força a educação missionária como modelo 
de ação do Estado, que, seguindo a emergência de um discurso em defesa da educação bilingue que 
se impõe naquele momento, passa a adotar convênios com organizações como o Summer Institute of 
Linguistics (SIL), que mascara até os dias de hoje o proselitismo religioso que é seu objetivo, com um 
discurso que busca apresentar sua metodologia como científica, voltada à pesquisa sobre as línguas 
indígenas. O SIL geriu oficialmente diversas escolas indígenas em toda a América do Sul, incluso o 
Brasil. Uma mudança expressiva nesse cenário, nacionalmente, viria apenas na década de 1990.

 No caso do Acre, antes mesmo de 1988 (marco da nova Constituição), em 1985, a CPI assi-
nou um convênio com a Funai e a Secretaria de Educação do Acre (SEE/AC), para a formação de 
professores indígenas e gestão das políticas educacionais para esse público. Através desse convênio, se 
tornou possível, já naquela época, a inclusão desses professores índios e suas escolas no sistema estadual 
de ensino. O objetivo da CPI, afirma Monte (2000), era o de que esta experiência e suas concepções 
políticas e pedagógicas, fossem adotadas como modelo para uma política pública, o que de fato acon-
teceu nas décadas seguintes. A partir do reconhecimento dos povos indígenas como sujeitos de direi-
tos coletivos diferenciados, com a Constituição Federal de 1988, toda a proposta da política pública 
de educação escolar indígena hoje em vigor, se produz inspirada nas propostas até então alternativas, 
como a da CPI/AC, em contraposição ao modelo integracionista, adotando os adjetivos “diferencia-
da”, “específica”, “bilingue” e “intercultural”. 

A escola para organizar a vida em comunidade

Em 1992, ano da homologação da Terra Indígena Kampa do Rio Amônia, as famílias construíram 
no Igarapé Amoninha, onde vivia a maior parte dos Ashaninka, uma casa pequena, coberta de palha e 
assoalho de paxiúba, como são as casas tradicionais, e Isaac, que havia ido estudar na cidade, começou a 
ser professor pouco depois, com mediação da CPI. A necessidade de uma escola se devia ao contexto de 
transformações nas relações com os brancos e à criação da cooperativa, surgida um ano antes para reti-
rar dos patrões o controle da circulação de bens manufaturados, impedindo a manutenção das relações 
de exploração a que estavam submetidos. Com a cooperativa, necessitavam aprender a administrá-la. 
A escola recém-criada atraiu mais famílias para a órbita de Antônio Piyãko, acelerando o processo de 
formação e organização de uma comunidade que havia se iniciado com a cooperativa. Segundo Isaac:



40 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

Quando a gente começa a escola o sentido era organizar a comunidade. Antes da escola a gente já 
tinha organizado, porque a cooperativa tinha esse sentido de unir o pessoal e se libertar da mão 
dos patrões e dali começar a tirar os patrões e trabalhar a autonomia. Então antes da escola já havia 
uma organização por parte da comunidade. Quando a escola entra já tinha uma organização polí-
tica interna, então a escola entra pra complementar (entrevista, Apiwtxa, 2014).
 

O professor Komãyari define assim o início do projeto da escola:

O primeiro objetivo da escola veio do pensamento das lideranças. A gente já tinha o território 
demarcado, limitado, então a gente tinha a necessidade de um administrador da cooperativa, 
tinha que ter uma pessoa para dominar a escrita e a leitura, escrever documentos, assinar papéis. 
Qual era o pensamento das lideranças? Era capacitar os jovens para que futuramente eles fossem 
responsáveis nessa parte de documentação, ler ofícios, anotar as coisas da cooperativa, pagar os 
fornecedores dos produtos. Esse era o objetivo da escola na época. E outro pensamento quando se 
iniciou a escola era o de capacitar jovens para serem lideranças, lideranças formadas também no 
conhecimento não indígena, ter uma visão do contexto mundial e ter uma visão política bilíngue, 
com domínio do português e do asheninka. O maior desafio era aprender a falar português. A 
comunidade criou a escola, com professores para responderem, dar conta dessa parte, da obrigação 
de articular e organizar para capacitar futuras lideranças ou pessoas que pudessem contribuir na 
comunidade (entrevista, Apiwtxa, 2014). 

Para realizar o que a comunidade havia decidido, foi feito o contato, através das lideranças, com 
a Comissão Pró-Índio do Acre, que desenvolvia o projeto de formação de professores indígenas ao qual 
me referi, há quase 10 anos. Naquele momento, Terri Aquino e Antônio Macedo, dois dos fundadores 
da ONG, já haviam travado há alguns anos relações de amizade e aliança com a família de Antônio 
Piyãko. A CPI enviou a assessora Sandra Machado para ajudar no início da escola e em 1993 o profes-
sor Isaac começou a participar dos cursos de formação. No relatório que elaborou sobre essa primeira 
viagem, a assessora da CPI descreveu assim o que encontrou:

A organização Ashaninka é espantosa, naquela região vemos o verdadeiro conceito de ‘comuni-
dade’. Um exemplo disso é a questão da escola: quando cheguei lá, pensei que teria de reunir a 
comunidade, discutir quem seria o professor, como seria a escola, discutir a educação que queriam 
etc. Porém, tudo isso já tinha sido pensado por eles, já tinham escolhido o professor, como seriam 
as aulas, o calendário, o local da escola, enfim, tudo já estava resolvido, e só esperavam por mim 
para ‘oficializar’ suas decisões (Relatório de viagem de 1992, da assessora Sandra Machado apud 
Monte, 2008:104).

Em 1995, os Ashaninka realizaram a mudança da aldeia para a ponta da terra indígena, às mar-
gens do rio Amônia, com o objetivo de fiscalizar e impedir a invasão da TI pelos brancos. Nessa mu-
dança, a escola também foi do igarapé Amoninha para a atual aldeia. Nos anos seguintes, novos profes-
sores juntaram-se a Isaac para atender a demanda crescente dos alunos. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 41

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

Depois de estruturada a comunidade, e ao longo do processo de formação dos professores nos 
cursos da Comissão Pró-Índio, os Ashaninka foram ampliando os sentidos que construíam para a esco-
la. O “tempo dos patrões”, que se encerrava com a construção de uma comunidade autônoma, marcou 
a vida dos Ashaninka no rio Amônia e teve impactos diversos na vida das famílias. Então como explica 
Wewito, professor e liderança:

A comunidade discutiu junto o que seria, para nós, a escola, que aluno nós queríamos formar e pra 
quê nós queríamos formar. Pra competir com o mercado fora ou para prepará-los para sobreviver 
dentro desse território com os seus conhecimentos, para fortalecer seus conhecimentos, fortalecer 
sua cultura e colocar em prática aquilo que é da cultura que também é ensinamento e é importante 
para nós? Tudo isso foi discutido e a gente começou a ver que aquelas coisas que estavam sendo es-
quecidas, mas que não estavam perdidas, eram nossas e precisavam ser trazidas de volta. Antes não 
tínhamos a liberdade de fazer nossas festas tradicionais porque os brancos proibiam ou chegavam 
e acabavam com as festas. Quando conseguimos nosso território, passamos a ter a liberdade de 
fazer isso. Então a escola foi junto, conversando com cada aluno, explicando a importância disso, 
porque é importante para nós ter nossa cultura e nossos conhecimentos, tanto da confecção dos 
nossos artesanatos, da nossa medicina, da nossa cura, das nossas histórias, dos nossos mitos. Para 
nós a escola é um conhecimento, mas o nosso conhecimento tradicional, na oralidade e na prá-
tica, é como uma universidade que estava ali sem ter uma organização de seus ensinamentos, pra 
que a gente pudesse tomar um rumo. Não temos que tornar tudo isso uma coisa “da escola”, mas 
é importante mantermos esses conhecimentos, que são conhecimentos milenares que vem sendo 
repassados pelo nosso povo e que nós temos que dar continuidade. E a gente discutia muito com 
outros professores indígenas [do Acre], era a maior das nossas discussões com outros professores. 
Muitos deles não queriam a educação tradicional, ou seja, a educação do povo, queriam uma edu-
cação que viesse de fora (entrevista, Apiwtxa, 2014). 

Também o professor Komãyari aponta a emergência da “cultura” na escola, afirmando seu senti-
do para além, apenas, do acesso a conhecimentos dos brancos:

Hoje a gente pensa que [o objetivo da escola] não é só capacitar futuras lideranças, ou adminis-
tradores de cooperativa e associação, pessoas que possam ler e assinar documentos. Além disso, 
temos que registrar e ampliar a educação para defender o interesse, o direito da comunidade, o que 
a comunidade precisa. Nós precisamos registrar nossos conhecimentos, nossa cultura, nós precisa-
mos ter material didático, nós precisamos construir sem depender de alguém que vem de fora que 
vai dizer que nós temos que fazer assim. A escola tem que ser independente pra que a gente possa 
aprender mais, ter mais conhecimento e mais professores para atender a comunidade. A gente tem 
que pesquisar o que está se perdendo. E aprender o português não é só aprender a ler e escrever, pra 
isso tem que ler muito, interpretar a história (entrevista, Apiwtxa, 2014).

Nesse sentido, é importante apontar a reflexão, por parte dos professores ashaninka, e diversas 
vezes ressaltadas a mim por Isaac, de que a escola deve fortalecer os conhecimentos tradicionais sem 
escolarizá-los, encontrando meios de, na educação escolar, não os transformar em conteúdos escolares 



42 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

dissociados da vida concreta. Para isso, esses professores entendem que o fortalecimento dos conheci-
mentos tradicionais depende da sua continuidade nas relações familiares fora do espaço escolar. É nesse 
sentido que eles experimentam com as “aulas práticas”, sobre as quais tratarei em seguida. 

A escola contra a "desabilitação" na vida familiar

Desde o início da escola, como sugere uma primeira tentativa de construção de um Projeto 
Político-Pedagógico desenvolvida junto aos assessores da CPI no final dos anos 1990, as aulas aconte-
cem presencialmente, com professor e alunos, quatro dias por semana: segunda, terça, quinta e sexta. 
As quartas-feiras são contabilizadas como dias letivos, inclusas no planejamento escolar como “au-
las práticas”, quando os filhos acompanham os pais durante todo o dia em suas atividades cotidianas, 
aprendendo junto deles a observar e se situar no ambiente. A presença dos alunos junto de seus pais 
deve-se também à importância que as crianças têm na vida produtiva da família. Assim explica Alzeli-
na, hoje professora na aldeia:

Eu vejo assim: é importante [a manutenção das quartas como dia de aula prática] porque uma 
criança da cidade, ela não sabe nem cozinhar, lavar uma roupa, cuidar de outra criança. E as crian-
ças aqui da aldeia são muito diferentes, porque desde os cinco anos ela sabe lavar uma roupa, fazer 
uma comida, fazer um fogo, cuidar do próprio irmãozinho dentro de casa quando a mãe deixa. É 
muito importante o dia de quarta-feira, ela acompanha os pais. As meninas acompanham as mães, 
né? A mãe ensina a cozinhar, lavar uma roupa, limpar um terreiro, tomar conta de casa. E os meni-
nos aprendem com o pai a pescar, caçar, cuidar do roçado. E a gente como pais precisa muito deles 
também. Se eles ficarem os cinco dias na escola, a gente não tem nem como conviver com eles, nem 
ensinar eles também (Alzelina, oficina realizada na Apiwtxa, 2015).

Isaac, então diretor da escola, na mesma oficina em que Alzelina compartilhou essa sua pers-
pectiva, complementou a professora apontando que na Apiwtxa, diferente do que acontece com os 
brancos, não existe um “sistema de empregado”, e que as crianças são componente indispensável na 
economia doméstica.

Laura Rival (1997), a partir de suas pesquisas na Amazônia equatoriana, afirma que nas aldeias 
escolarizadas dos Huaorani, acontece um processo de “desabilitação” das crianças para a vida na flores-
ta, já que, na descrição dessa autora, se produz uma separação entre adultos – pais de família – produti-
vos, e crianças que deixaram de acompanhar seus pais nas atividades cotidianas para frequentar as salas 
de aula, onde aprendem conhecimentos que os distinguem dos adultos. Entre as famílias Ashaninka, 
parece existir uma resistência ativa a essa desabilitação, e os moradores da Apiwtxa apontam enfati-
camente que as crianças “aprendem na escola, mas aprendem com os pais também”, e que ambos os 
conhecimentos são complementares. 

A escola funciona, através da organização das aulas práticas e das reuniões comunitárias sempre 
convocadas e conduzidas por professores e lideranças, como uma espécie de observatório de todas as 
parentelas que compõem a comunidade, pois a partir dos alunos, os professores olham também os pais 



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 43

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

e o que acontece nos núcleos familiares. A descrição da coordenadora pedagógica da escola Samuel 
Piyãko14, de como as quartas-feiras compõem o planejamento escolar, nos dá indícios disso:

As atividades das quartas-feiras, quando não tem aula dentro da escola, é pros filhos acompanha-
rem os pais nas atividades do cotidiano, nos roçados, nas pescarias. É muito importante, mas eu 
vejo que isso precisa estar definido mesmo. Tem que ser definido pelo professor no dia anterior, 
o professor tem que orientar o aluno, dizer para ele para perguntar pro pai, ou pra mãe o que eles 
vão fazer na quarta-feira, se vai ser uma caçada, se vai pro roçado. O professor tem que dar essas 
orientações, para o aluno ter aquele compromisso mesmo de ir acompanhar o pai. Porque tem 
aquele que tem uma preguicinha né? O pai vai pro roçado, ou vai pescar, e o filho fica em casa só 
brincando, jogando bola, jogando pião. Então essas orientações do professor, obrigando mesmo 
ele a ir, quer dizer assim, quase obrigando, a acompanhar essa atividade, é muito importante. E 
também não só orientar, mas depois, no dia seguinte, perguntar: “você foi pra onde? O que você 
aprendeu? Vamos compartilhar com os outros colegas e cada um vai falar o que foi que fez na quar-
ta-feira durante o dia todo”. Com a conversa informal e depois sistematizar também, junto com o 
professor, «vamos escrever agora um texto», [e assim] pode desenvolver várias atividades dentro 
daquele planejamento. Isso tem que ser definido como compromisso dos professores (Fátima, ofi-
cina realizada na Apiwtxa, 2015).

No cotidiano da escola, as aulas práticas e a participação das crianças nas atividades familiares 
dão o tom para a dinâmica das demais atividades escolares, para além das quartas-feiras. Uma pedagogia 
que se constrói por meio de “atividades”, perceptível no cotidiano escolar, pode trazer luz a essa questão.

A cópia exaustiva de textos é apontada tanto por Collet (2007) quanto por Weber (2006) como 
característica da metodologia escolar, respectivamente, dos Bakairi e dos Huni Kuin. Em ambos os 
casos, as autoras apontam a aproximação desse método, dissonante das propostas “diferenciadas” para 
as escolas indígenas (inspiradas nas ideias da educação popular), dos processos nativos de ensino e 
aprendizagem, onde a observação e a repetição são a base da apreensão de uma nova habilidade. Na 
escola Samuel Piyãko – escola da Apiwtxa –, no entanto, a cópia de textos a partir de livros didáticos 
é inexistente. 

O mais comum, principalmente entre os professores mais jovens, é que a duração das aulas seja 
quase toda tomada por “atividades”, sempre escritas pelo professor no quadro, sem muitas orientações, 
seguidas pela realização individual pelos alunos, finalizadas pela correção do professor. Aulas expositi-
vas não fazem parte da forma de ensinar dos professores, excetuando-se em partes os professores mais 
antigos ainda atuando, Komãyari e Wewito, que se utilizam de exemplos e referências da vida na aldeia 
para explicar os exercícios propostos. Minha hipótese é que esta forma de ensinar por atividades é tam-
bém similar às formas tradicionais de ensino e aprendizagem entre os Ashaninka. 

Explico: quando pequena a criança acompanha seus pais e a sua exposição ao ambiente possi-
bilita que ela, ativamente, apreenda o mundo que a rodeia e as relações que constituem seu universo. 

14 Samuel Piyãko, que dá nome à escola na Apiwtxa, foi um dos primeiros Ashaninka a fazer residência permanente no rio Amônia, no 
início dos anos 1930. Era xamã e se mostrou hábil na interlocução com os brancos, tornando-se o primeiro “chefe” dos Ashaninka ali, 
quando da chegada da Funai ao Acre. Depois de sua morte, seu filho Antônio o substituiu. 



44 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

Os pais oferecem pouca orientação verbal, e à medida que a criança demonstra interesse e capacidade 
para conduzir por conta própria tarefas da vida cotidiana, seus familiares a mandam, sem instruções, 
fazer por conta própria. Assim, a autonomia é produto do empenho da criança em aprender, devendo 
os pais atuar incentivando e garantindo a imersão da criança nos espaços variados, seja o roçado, a cai-
çumada, a casa ou a floresta. Aprendizagem silenciosa (Beysen, 2008), aprendizagem informal (Weiss, 
2005), ou educação onde a criança deve “aprender por ela mesma” (Lenaerts, 2004: 179), fato é que, 
na pedagogia ashaninka, “[u]ma criança depende fortemente da observação dos adultos e das lições de 
sua experiência pessoal” (Weiss, 1974: 392) para apreender o mundo. 

Essa observação é articulada a uma produção própria num processo de reprodução que não ex-
clui a criação. O papel dos pais é criar os filhos corretamente e prepará-los para serem autônomos em 
uma nova unidade familiar, propiciando para eles os contextos para que desenvolvam suas habilidades, 
e o dos filhos é ativamente tornar-se agente, um ser humano produtivo. Por isso Hatã, morador da 
Apiwtxa, explica, sobre a educação fora da escola: “Eu levo desde pequenininho meu filho pro roçado, 
que é para ele andar, pra ele olhar, participar, aí ele vai aprendendo”. Assim, ele continua: “Quando está 
desse tamanhozinho [ainda bem pequeno], ele não sabe plantar ainda, mas ele pode andar no roçado, 
acompanhar, brincar lá. Aí quando fica maior eu chamo. Como o meu outro filho, que já tem 10 anos, 
esse daí já sabe plantar, já sabe cavar um barro pra plantar” (entrevista na Apiwtxa, 2014). 

Na escola, os professores também não oferecem conteúdos para serem absorvidos simplesmente 
pelas crianças. Tratam de mediar o seu processo de “leitura do mundo”, como dizia Paulo Freire (2005), 
testando suas habilidades e conhecimentos e introduzindo a escrita e a leitura a partir daquilo que ro-
deia a criança. A rotina escolar se produz desta forma: o professor inicia a aula escrevendo no quadro 
uma atividade, um exercício, a ser realizado quase sempre individualmente pela criança. Depois, os alu-
nos levam os cadernos até a mesa do professor, que avalia assim a capacidade da criança de desenvolver 
o que lhe foi solicitado, ou corrige no quadro, com pouca participação dos estudantes. Algumas vezes, 
os alunos são convocados a compartilhar o que escreveram para a atividade, mas nunca são repreendi-
dos pelo professor pela leitura quase sempre inaudível que acontece nesses momentos. 

Especialmente nos primeiros anos do Ensino Fundamental, as crianças são estimuladas a dese-
nhar, a partir da orientação do professor, o que fazem com seus pais e a vida na comunidade. As ativi-
dades para casa, quando existem para os mais velhos, costumam basear-se no registro, pelo aluno, de 
conhecimentos de seus familiares: histórias para serem buscadas com os avós, plantas que a família cul-
tiva, o que fizeram no final de semana. Também as atividades de matemática, por exemplo, consistem 
em cálculos a partir dos produtos da cooperativa ou da produção dos roçados para a merenda escolar. 
Assim, a escola é um teste da vida em comunidade, um observatório das famílias, uma produção contí-
nua dos laços que unem todas as parentelas a partir das crianças que se reúnem na escola. Daí emergem, 
do empenho da criança no universo letrado e na disposição para atuar para a comunidade, aquelas que 
futuramente atuarão como professores, agentes de saúde, agentes agroflorestais ou lideranças. 

Diferentemente do processo que acompanha a escolarização em muitas aldeias indígenas, onde 
a escola é vista pelas famílias como ponte para o trabalho na cidade, entre os Ashaninka, como afirmou 
para mim Wiko, barqueiro da escola, “as crianças aprendem na comunidade para trabalhar na comu-



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 45

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

nidade”. Não por coincidência, são poucos os casos de migração para a cidade, restritos hoje a alguns 
membros das famílias de lideranças. Komãyari analisa assim a escolarização para as crianças e jovens 
no rio Amônia:

É uma comparação que eu faço: uma escolinha de futebol, um timezinho que vai começar a for-
mar uma equipe, ele vai treinar, vai aprender, conhecer as regras e até mesmo ter habilidade no fu-
tebol, na bola. Aí depois ele vai aperfeiçoar, mas não são todos desse time, os que estão treinando, 
não é todo mundo que vai aprender, ou seja, não é todo mundo que vai ter a mesma habilidade, 
o mesmo desenvolvimento. Vão ter diferenças. Um vai se interessar mais, um que tem mais habi-
lidade, pode se interessar em jogar lá fora. Com a escola é a mesma coisa: ela leva um grupo de 
pessoas, comparando com a turma de alunos em sala de aula, todos os alunos, vamos dizer que 
tem uns 50 alunos numa sala. Esses 50 alunos não vão todos se formar, outros vão ficar no meio 
do caminho e o outro vai terminar o Ensino Fundamental. Aí vai diminuindo. Pode ser que todo 
mundo termine o Ensino Fundamental, mas daí depois no Ensino Médio vai diminuir, outros vão 
fazer outras atividades, podem se casar, construir família e não se interessar mais por estudar. Aí 
depois chega o momento de terminar o Ensino Médio e depois chega fazer faculdade. Esses que 
terminaram o Médio, uns poucos vão fazer faculdade. Então o conhecimento é assim (Komãyari, 
entrevista, Apiwtxa, 2015).

Considerações finais

A escola indígena funciona no encontro entre pessoas, coletivos, saberes e epistemologias, como 
um “espaço de fronteira”, para utilizarmos a definição de Tassinari (2001), ou como “encruzilhada”, 
como define Luciano (2013). A escola remete, sobretudo, a tensões e negociações políticas, como lugar 
de reconstrução de mundos em transformação. Como propõe Silvia Tinoco (2007: 256), ela é primor-
dialmente um “laboratório político”, no qual se experimentam ideias sobre os outros e sobre si mesmos. 

Ainda que apropriada pelos Ashaninka para viver em comunidade, a escola está sempre imersa 
numa tensão entre algo que promove sua autonomia, mas também como algo que pode representar 
uma ameaça se não for adequadamente controlada:

Para a gente é muito bom [a existência da escola], porque a gente garante esse lado de não ser 
mais explorado da forma que a gente era antes. Mas também a escola desperta muito um lado não 
indígena. É importante marcar um limite. A nossa educação aqui não é para o mundo de fora. Lá 
tem um milhão de doutores, pessoas formadas e lá segue. A gente tem que se voltar para a nossa 
cultura, os nossos costumes. É por isso que a gente tem a escola diferenciada, para voltar os estudos 
para dentro da cultura. Por exemplo no ashaninka como primeira língua e só depois o português. 
É importante trabalhar dentro da cultura e, também, fazer a adaptação da educação lá de fora para 
um formato que não venha prejudicar a cultura, que venha fortalecer a cultura e fazer as pessoas 
entenderem porque tantas comunidades foram exterminadas, exploradas, entenderem também a 
nossa história, trazer isso tudo para o presente, para fazer as pessoas enxergarem a cultura como a 
pátria delas. (Moisés, entrevista. Apiwtxa, 2014).



46 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

A escola continua a ser vista como espaço de desconstrução de assimetrias e produção de relações 
controladas com os brancos. Especialmente para os moradores mais velhos, que viveram concretamen-
te as amarras do tempo dos patrões, a escola deve ser capaz de evitar que o desconhecimento da língua 
portuguesa, da matemática e da escrita se mantenha nas gerações mais novas, para que os Ashaninka 
possam se comunicar, em contextos específicos, com os brancos. Como sugerem as entrevistas realiza-
das com os moradores mais velhos, a questão é que a impossibilidade da comunicação produz situa-
ções de humilhação, como sugere Ririta, irmã de Antônio Piyãko, referindo-se aos casos de consultas 
médicas na cidade: “A mulherada aí vai na cidade e perguntam: ‘diz aí, esse menino, o quê que esse 
menino tem?’ E ela só abaixa a cabeça, nem fala nada (Ririta, entrevista, 2015). Ou ainda Aricêmio, 
seu marido: “Aprender português na escola é bom. Tem que aprender essa coisa. Para quando vai andar 
por aí, porque quando chegar na cidade ele não vai poder saber porque não vai poder falar. E não vai 
entender o que o branco está falando” (Aricêmio, entrevista, 2015).

Como espaço de fronteira, a escola indígena permite aos Ashaninka um maior controle sobre a 
agência dos brancos. Desse modo, ela funciona como um espaço de reflexão sobre as transformações em 
seu mundo e mesmo sobre o mundo dos brancos, num sentido que lembra a incorporação de objetos 
estrangeiros descrita por Van Velthem (2002) para o caso dos Wayana, que procuram domesticar para 
então incorporar a alteridade. A escola é importante porque permite a manutenção das relações de 
parentesco, já os conhecimentos de fora, “civilizados” como sugerem os Piro para Gow (1991), impe-
dem a perpetuação das relações de escravidão, isto é, permitem impedir os fluxos de retorno a um “tem-
po dos patrões”. Mas esses mesmos conhecimentos e as relações que eles evocam são uma ameaça, uma 
potência de perigo para a vida como Ashaninka. Isaac descreve essas armadilhas que a escola representa:

[...] hoje é uma guerra, pode ser uma guerra silenciosa, a escola. Ela pode destruir um povo sem 
que ele esteja percebendo que está sendo destruído por ela. Se a gente não souber usar a escola, a 
escrita, a gente pode estar perdido nesse caminho. Pode se perder e pode tirar a identidade de um 
povo, o conhecimento. Aí está: contaminar - porque eu acho que aí traz o ponto mais forte -, de 
contaminar o cérebro do ser humano, que pensa diferente do outro (Pianta, 2003: s/p).

Ao mesmo tempo, como me disse certa vez, na Apiwtxa, o professor Komãyari, “a escola tem 
uma direção política também, de articulação, de ordenamento das famílias. Ela tem uma ligação forte 
com o professor, com o aluno, com a família”. Nesse sentido, a escola cria um contexto de produção efe-
tiva da consubstancialização das crianças e jovens da comunidade, e por extensão, dos seus familiares, 
que por sua vez participam juntos de reuniões e atividades mediadas pela escola. Manter-se em comu-
nidade hoje é um meio de viver bem, sem o controle dos patrões, e a escola é um dos pontos centrais da 
produção contínua do “corpo” da comunidade, que precisa ser a todo tempo fabricado.

A escola se faz importante para os Ashaninka porque através dela se mantém o movimento de 
uma comunidade. E é através da forma comunidade que se pode hoje viver “como Ashaninka”, organi-
zados em famílias autônomas. Como definiu Seu Cláudio:



CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 47

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

Tem gente que fala que aquele que estuda mais vai sair fora, vai trabalhar, não sei o que. Aqui pensa 
outra coisa. Esse é o pensamento de outras tribos. Por exemplo Jaminawa, Kaxinawa, não sei o quê. 
Em Brasília, tem Xavante, né? Xavante é outra tribo. Eles deixam as aldeias e vão pra cidade. Mas 
nós aqui não. Eu falo sempre isso. Aqui nós [somos] diferentes de outro povo. Aqui é outro, aqui 
é o Ashaninka. Nunca vai perder cultura, costume, né? Porque isso é nosso. [...] [Ashaninka] é 
diferente de outro povo. Tem pessoas [de outras comunidades] que estão pedindo comida na rua, 
estão morrendo de fome. Rapaz, tem aldeia lá. Por que deixou a aldeia? Na aldeia é melhor porque 
lá pode mariscar, comer tranquilo, né? Fazer roçado que é pra comer (entrevista, Apiwtxa, 2015).

Paula Colares é Doutora em Antropologia Social pelo Museu Nacional/Uni-
versidade Federal do Rio de Janeiro (MN/UFRJ) e professora da Universidade 
Federal do Oeste do Pará (Ufopa).

Referências 

Beysen, P. M. B. I. (2008). Kitarense: pessoa, arte e estilo de vida Ashaninka do Oeste Amazônico (Tese 
de doutorado). Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia, Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Brown, M. F., & Fernández, E. (1991). War of Shadows: the struggle for utopia in the Peruvian 
Amazon. Berkeley: University of California.

Carneiro da Cunha, M. (1998). Pontos de vista sobre a floresta amazônica: xamanismo e tradução. 
Mana, 4(1), 7-22. https://doi.org/10.1590/S0104-93131998000100001

Colares, P. (2019). Viver em comunidade, experimentar com a escola: os Ashaninka do rio Amônia 
(Tese de doutorado). Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Museu Nacional, Univer-
sidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro. 

Collet, C. L. G. (2007). Escuela bakairi: disciplina, desarrollo y patriotismo. In S.M. García, & M. 
Paladino (ed). Educación escolar indígena. Investigaciones antropológicas en Brasil y Argentina (pp. 
147-162). Buenos Aires: Antropofagia.

Freire, P. (2005). Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

Gow, P. (1991). Of Mixed Blood. Kinship and History in Peruvian Amazonia. Oxford: Clarendon.

Hvalkof, S., & Veber, H. (2005). Los Asheninka del Gran Pajonal. In F. Santos-Granero, & F. Barclay 
(ed.). Guía Etnográfica de la Alta Amazonía, v.5 (pp. 75-279). Balboa: Smithsonian Tropical Resear-
ch Institute; Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos.

https://doi.org/10.1590/S0104-93131998000100001


48 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

Killick, E. (2005). Living Apart: separation and sociality amongst the Ashéninka of Peruvian Amazo-
nia (Tese de doutorado). University of London, London.

Killick, E. (2008). Creating Community: Land Titling, Education and Settlement Formation amon-
gst the Ashéninka of Peruvian Amazonia. Journal of Latin American and Caribbean Anthropology, 
13(1), 22-47. https://doi.org/10.1111/j.1548-7180.2008.00003.x 

Lenaerts, M. (2004). Anthropologie des Indiens Ashéninka d´Amazonie. Nos soeurs Manioc et l’étranger 
Jaguar. Paris: L’Harmattan.

Luciano, G. J. dos S. (2013). Educação para o manejo do mundo: entre a escola ideal e a escola real no 
Alto Rio Negro. Rio de Janeiro: Contracapa/Laced.

Mendes, M. K. (1991). Etnografia preliminar dos Ashaninka da Amazônia brasileira (Dissertação 
de mestrado). Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas. 

Monte, N. L. (2000). Os outros, quem somos? Formação de professores indígenas e identidades in-
terculturais. Cadernos de Pesquisa, 110, 7-29. https://doi.org/10.1590/S0100-15742000000300001

Monte, N. L. (2008). Cronistas em viagem e educação indígena. Belo Horizonte: Autêntica.

Pianta, I. da S. (2003). Autonomia, para a gente, é ter uma escola com nosso próprio pensamento. 
http://www.indiosonline.net/autonomia_para_a_gente_e_ter_uma_escola_/. Acesso em 16 nov. 
2020. 

Pimenta, J. (2002). “Índio não é todo igual”: a construção ashaninka da história e da política interétnica 
(Tese de Doutorado). Departamento de Antropologia, Universidade Brasília, Brasília.

Pimenta, J. (2007). Indigenismo e ambientalismo na Amazônia ocidental: a propósito dos Ashaninka 
do rio Amônia. Revista de Antropologia, 50(2), 633-681. https://www.revistas.usp.br/ra/article/
view/27274 

Pimenta, J. (2011). “Parentes diferentes”: etnicidade e nacionalidade entre os Ashaninka na fronteira 
Brasil-Peru. Anuário Antropológico, 1, 91-119. https://doi.org/10.4000/aa.270

Pimenta, J. (2018). Amor rebelde: história, casamento e política no Alto Juruá. Mana, 24(2), 199-
234. https://doi.org/10.1590/1678-49442018v24n2p199

Rival, L. (1997). Modernity and Politics of Identity in na Amazonian Society”. Bull. Latin Am. Res., 
16(2), 137-151. https://doi.org/10.1111/j.1470-9856.1997.tb00047.x

https://doi.org/10.1111/j.1548-7180.2008.00003.x
https://doi.org/10.1590/S0100-15742000000300001
http://www.indiosonline.net/autonomia_para_a_gente_e_ter_uma_escola_/
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/27274
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/27274
https://doi.org/10.4000/aa.270
https://doi.org/10.1590/1678-49442018v24n2p199
https://doi.org/10.1111/j.1470-9856.1997.tb00047.x


CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 49

Sobre a escola na produção da vida em comunidade

Rojas, Z. E. (1997). Origen y clasificación de las plantas cultivadas en el pensamiento mítico 
asháninka. Anthropologica del Departamento de Ciencias Sociales, 15(15), 255-288. Disponível em: 
http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/1219 

Sarmiento Barletti, J. P. (2011). Kametsa Asaiki: the porsuit of the ‘good life’ in an Ashaninka village 
(Peruvian Amazonia) (Tese de doutorado). University of St. Andrews, St. Andrews.

Seeger, A., & Vogel, A. (1978). Kamparia: breve notícia etnográfica. In Relatório de Viagem no Alto 
Juruá, município de Cruzeiro do Sul, estado do Acre. Brasília: Fundação Nacional do Índio. Disponível 
em: https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/0MD00174.pdf 

Tassinari, A. M. I. (2001). Escola Indígena: novos horizontes teóricos, novas fronteiras da educação. 
In A. Lopes da Silva, & M.K. Leal Ferreira (orgs.). Antropologia, História e Educação: a questão indí-
gena e a escola (pp. 44-70). São Paulo: Global.

Tinoco, S. L. M. (2006). Ekolya et Karetajar: maître de l’école, maître de l’écriture. L’incorporation de 
l’écriture et de l’école par les amérindiens wayãpi de l’Amapari (Brésil) et de l’Oyapock (Guyane française) 
(Tese de doutorado). École des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris.

Tinoco, S. L. M. (2007). Cuando la antropología se encuentra com la educación: la escuela como 
objeto antropológico de investigación de campo. In S. M. García & M. Paladino (ed.). Educación 
escolar indígena. Investigaciones antropológicas en Brasil y Argentina (pp. 241-256). Buenos Aires: 
Antropofagia.

Van Velthem, L. H. (2002). “Feito por inimigos”. Os brancos e seus bens nas representações Waya-
na do contato. In B. Albert, & A. R. Ramos (ed). Pacificando o branco: cosmologias do contato no 
Norte-Amazônico (pp. 61-83). São Paulo: UNESP/ Imprensa Oficial do Estado.

Veber, H. (1992). Why Indians Wear Clothes: Managing Identity Across an Ethnic Boundary. 
Ethnos, 57(1-2), 51-60. https://doi.org/10.1080/00141844.1992.9981445

Veber, H. (2007). Memories, identity, and indigenous/national subjectivity in eastern Peru. Dialogos 
latino-americanos, 12, 80-102.

Weber, I. (2006). Um copo de cultura: os Huni Kuin (Kaxinawá) do rio Humaitá e a escola. 
Rio Branco: Edufac.

Weiss, G. (1974). Campa Organization. American Ethnologist, 1(2), 379-403. https://doi.
org/10.1525/ae.1974.1.2.02a00110

Weiss, G. (2005). Los Campa Ribereños. In F. Santos-Granero, & F. Barclay. (ed). Guía Etnográfica 
de la Alta Amazonía, v.5 (pp. 1-7). Balboa: Smithsonian Tropical Research Institute; Lima: Instituto 
Francés de Estudios Andinos.

http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/1219
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/0MD00174.pdf
https://doi.org/10.1080/00141844.1992.9981445
https://doi.org/10.1525/ae.1974.1.2.02a00110
https://doi.org/10.1525/ae.1974.1.2.02a00110


50 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021

Sobre a escola na produção da vida em comunidade: experiências 
ashaninka no rio Amônia

Resumo: Este artigo, desenvolvido a partir de um trabalho etnográfico junto aos Ashaninka do rio 
Amônia, trata do lugar da escola na produção contínua da “vida em comunidade”, novidade recente 
nas dinâmicas da socialidade ashaninka, e que se opõe diretamente ao seu passado imediatamente an-
terior, quando se vivia no “tempo dos patrões”. Busco apresentar o papel que a escola desempenhou na 
atração dos núcleos familiares e a maneira como as mantém na “Apiwtxa”, traduzível por “nós juntos”, 
que dá nome tanto à comunidade, quanto à associação indígena. Afirmo que viver em comunidade, em 
torno de uma escola, se traduz na produção de uma força que pretende impedir ativamente o retorno à 
exploração pelos patrões e, portanto, um meio de reconstruir sua autonomia. 
Palavras-chave: escola; comunidade; Ashaninka.

The role of the school in the production of community life: 
ashaninka experiences in the Ammonia river

Abstract: This article, based on ethnographic work with the Ashaninka of the Ammonia river, deals 
with the place of the school in the continuous production of “community life”, a novelty in the dyna-
mics of Ashaninka sociality, which is directly opposed to its recent past when they lived in the “time 
of the bosses.” I seek to present the role that the school played in attracting the different families and 
households and the way it maintains them in the “Apiwtxa,” translatable by “us together,” which gives 
name to both the community and the indigenous association. I claim that living in a community arou-
nd a school translates into the production of a force that intends to actively prevent the bosses from 
returning and, therefore, it is a means of rebuilding their autonomy.
Keywords: school; community; Ashaninka.

RECEBIDO: 29/05/2020

APROVADO: 08/01/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 51-75 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

O professor-liderança Huni Kuin do 
Breu e os seus contextos de atuação: 
uma etnografia das relações
Maria Zenaide Gomes de Castro 
Secretaria de Estado de Educação do Distrito Federal (SEEDF), Brasília (DF), Brasil  
https://orcid.org/0000-0002-7043-3261 

Huni Kuin é a autodenominação, que significa “homens verdadeiros” ou “gente com costumes 
conhecidos”, do coletivo indígena também conhecido pelo etnônimo Kaxinawá. Falam a língua hantxa 
kuin (língua verdadeira), que faz parte da família linguística pano. Habitam uma extensa faixa territo-
rial entre o Brasil e o Peru, distribuindo-se, no lado brasileiro, em áreas dos rios Tarauacá, Breu, Humai-
tá, Jordão, Murú, Envira e Purus. Segundo informações mais recentes disponibilizadas pelo Instituto 
Socioambiental (ISA), os Huni Kuin são uma população de 10.818 pessoas no Brasil e 2.419 no Peru1. 

A etnografia descrita neste artigo iniciou-se no XI Curso de Formação para Professores do Ma-
gistério Indígena, realizado nos meses de agosto e setembro de 2014 no município de Plácido de Castro 
(AC), oportunidade em que atuei como mediadora de atividades a serviço da Secretaria de Educação 
do Estado do Acre2. Essa experiência inicial foi desenrolada em um projeto de mestrado, cuja pesquisa 
de campo realizou-se durante dois meses, entre novembro de 2014 e janeiro de 2015, na Terra Indígena 
Huni Kuin/Ashaninka do Rio Breu (doravante, TI Breu)3 e em Rio Branco. 

1 Os números disponibilizados pelo ISA são oriundos da Secretaria Especial de Saúde Indígena (SESAI) e podem ser conferidos, assim 
como outros dados socioculturais sobre os Huni Kuin, através do link: Huni Kuin (Kaxinawá) - Povos Indígenas no Brasil (socioambien-
tal.org) (acesso em: 03-12-2020).  

2 Participaram do curso de formação 305 professores(as) de 12 etnias. Ao todo foram nove turmas, divididas pelos níveis de escolaridade 
e por etnias. Três dessas turmas eram exclusivamente Huni Kuin e foi com uma destas que atuei, formada por 52 professores e 2 profes-
soras com Ensino Médio incompleto. 

3 A Terra Indígena Huni Kuin/Ashaninka do Rio Breu encontra-se entre os municípios acreanos de Jordão (59,69%) e Marechal Thau-
maturgo (40,49%). Os dados do censo de 2010 registraram uma população de 503 pessoas nessa área. A pesquisa de campo foi desenvol-
vida em estadias nas aldeias Jacobina e Vida Nova, ambas situadas nas barrancas do lado brasileiro do Rio Breu, cuja margem esquerda 
constitui território peruano. A população em cada uma dessas aldeias não passava de 50 pessoas à época. Sua localização geográfica e 
outros dados dessa Terra Indígena podem ser conferidos através do link Terra Indígena Kaxinawa/Ashaninka do Rio Breu | Terras Indí-
genas no Brasil (terrasindigenas.org.br), (acesso em: 03-12-2020).  

https://orcid.org/0000-0002-7043-3261
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Huni_Kuin_(Kaxinaw%C3%A1)
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Huni_Kuin_(Kaxinaw%C3%A1)
https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/3807
https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/3807


52 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

A escolha da TI Breu foi estratégica, visto que não há muitas produções etnográficas sobre essa 
região, em especial na área da educação. A opção pelas aldeias Vida Nova e Jacobina deveu-se à impor-
tância histórica de ambas na Terra Indígena e também porque suas principais lideranças nelas residiam 
à época. De saída, explico que, embora cada aldeia tenha suas lideranças, também chamados de “ca-
ciques” (xanembu), existem líderes que têm proeminência nas suas terras indígenas, sendo descritos 
como “lideranças centrais”. 

A primeira questão que me chamou atenção durante o curso de formação foi a constante menção 
sobre outras “funções/cargos” acumulados por alguns professores indígenas. Cerca de 10 professores 
também eram pajés ou estavam se preparando para tanto. Além disso, na turma com a qual trabalhei, 
vários docentes possuíam alguma relação de parentesco (filhos ou genros, na maioria dos casos) com 
pessoas tidas como lideranças locais ou mesmo centrais das Terras Indígenas. A princípio, ser pajé ou 
ter alguma relação próxima de parentesco com lideranças são características importantes na escolha 
de alguém como professor na comunidade. Essa relação não é peculiar ao caso que acompanhei, pois, 
como atesta Ingrid Weber (2004:71),

[v]ários trabalhos que, direta ou indiretamente, abordaram a temática da ‘escola indígena’ [...], já 
chamaram a atenção para o estreito vínculo entre ‘liderança’ e ‘professor’. Na maioria das vezes, eles 
estão ligados por fortes laços de parentesco.

A formação no curso foi de grande valia para essa turma de professores, visto que adotam o papel 
de mediadores entre o mundo Huni Kuin e o dos nawá4. Os docentes possuem, na maioria dos casos, 
o reconhecimento da comunidade, principalmente pela aptidão na relação com o Estado e, ao alcançar 
essa competência de transitar entre os dois mundos, conseguem inspirar na escola suas concepções de 
conhecimento. 

Em um certo sentido, talvez possamos dizer que o professor opera como um tipo de xamã, já que 
este é o sujeito capaz de se comunicar com seres de outras naturezas, agindo como um tradutor. Em 
termos analíticos, o “branco” pode ser visto como a encarnação de uma alteridade prototípica, eviden-
ciada por sua caracterização como simplesmente nawá: o outro. O professor tem a capacidade de se 
comunicar com esse nawá, mas, por outro lado, essa ação não pode ser simples e deve se mostrar ampla, 
no sentido de que precisa estabelecer um conhecimento mútuo entre os dois. 

A respeito das práticas dos xamãs na Amazônia, Manuela Carneiro da Cunha (1999:227) 
aponta que 

[c]abe-lhes, sem dúvida, interpretar o inusitado, conferir ao inédito um lugar inteligível, uma in-
serção na ordem das coisas. Essa ordenação não se faz sem contestação e frequentemente é objeto 
de ásperas disputas que se assentam tanto na política interna como nos sistemas de interpretação.

	

4 No cenário do curso, o termo nawá fazia referência, segundo os professores indígenas, ao homem branco. No entanto, tal terminologia 
possui outras conotações a depender dos seus contextos, o que inclui outras etnias indígenas pertencentes à família Pano. Mas sempre se 
remete ao estrangeiro, o de fora.



CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 53

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

Tomado por essa perspectiva, o professor indígena opera então como um tradutor de mundos, 
que, no entanto, possui uma linguagem única, um olhar parcial, uma certa tentativa de reconstrução de 
sentido, de constituir relações (Carneiro da Cunha, 1999:229). Assim, o papel do docente como lide-
rança, agente e executor do conhecimento se impôs como uma questão fundamental no meu primeiro 
contato com os Huni Kuin. 

Nessa experiência, a categoria professor-liderança foi enunciada constantemente e questionamen-
tos a respeito desse sujeito como mediador essencial entre a escola, a aldeia e as instituições estatais 
representantes da educação foram colocadas. A perspectiva de liderança explicitada por esses docentes 
se dá através da interação destes com os agentes não indígenas, como funcionários das Secretarias de 
Educação do Estado e do Município, bem como com a própria comunidade.	

Logo, o objetivo desse artigo é analisar os contextos em que os professores indígenas Huni 
Kuin estão inseridos e, principalmente, as relações que constituem nesse universo, como aquelas com 
as ONGs (Organizações Não Governamentais), as Secretarias de Educação (Municipal e Estadual) e 
com suas respectivas comunidades. Esse enfoque permitirá analisar as propostas e as ações da educa-
ção escolar indígena Huni Kuin. Pretende-se, ainda, problematizar as relações das diversas instituições 
envolvidas no Estado do Acre com as comunidades foco da pesquisa, entendidas como um produto 
histórico resultante de um campo de tensões, produzido por interesses, percepções e demandas de 
diferentes atores sociais, políticos e econômicos. 

Orientada por uma perspectiva etnográfica, a pesquisa se propõe a expor a complexa rede de 
interações que constitui a experiência escolar nas comunidades, mostrando como se estrutura o pro-
cesso de produção de conhecimento e a correlação entre as esferas cultural, institucional e instrucional 
da ação pedagógica, objetivada principalmente na figura do professor. Logo, não houve o objetivo de 
produzir uma etnografia dos Huni Kuin em sentido estrito, mas sim de fornecer uma “descrição densa” 
(Geertz, 2008:04) da experiência de duas aldeias com a educação escolar.

O professor e a liderança: professor-liderança?

Antes era meu shubuã [termo nativo para aldeia], depois veio comunidade, aldeia, então tudo foi 
transformado. Foram criadas várias categorias de liderança dentro da comunidade. Por exemplo, 
como um governador: o cacique ainda faz essa comparação com a cidade. Tem mais, tem TI que 
tem o cacique geral, Santa Rosa do Purus, o Breu, cada aldeia tem seu cacique, como se fosse o 
prefeito. Ainda tem outras categorias de liderança que é como se fosse o secretário, por exemplo, 
o professor, ele é considerado o assessor do cacique, assessor da comunidade, pra assessorar 
porque aquele ator sabe ler, sabe escrever, sabe fazer os documentos, lê os documentos. O 
segundo é o agente de saúde, depois a parteira tradicional. O AISAN, agente indígena de sanea-
mento, o agente agroflorestal, o presidente da associação, a representação feminina (das mulheres) 
na aldeia, o representante da juventude, o representante da cultura, o capataz, que é herança do 
seringal, é o cara que coordena o trabalho do roçado, limpeza, coordena os trabalhadores. E tem 
aldeia que tem a polícia indígena, como é o caso do Caucho. Foi aprovado na Câmara de Vereado-
res, ganha salário e tudo. Não pode andar armado. No Breu é segurança. Hoje nas comunidades 



54 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

existem esses atores que são considerados as lideranças, mas o pajé não estava entrando muito nes-
sa categoria, porque o trabalho dele é mais espiritual, os outros são atores políticos. Isso foi criado 
pelo Estado e aí a comunidade acata isso como uma maneira de arrecadar fundos. E ainda tem a 
figura da liderança tradicional, o ancião da aldeia, que lutou pela demarcação, etc. Hoje não existe 
mais respeito com os caciques, porque todo mundo quer ser liderança. Todos querem ter sua auto-
ridade independente, então por isso o cacique fica sem função. A função dele é organizar, porque 
o que acontece é que todo mundo acha que é autônomo e isso acaba fragilizando a comunidade.  
Porque o que era um só, se desmembrou em vários. O problema maior é o presidente da associa-
ção, porque como ele arrecada os fundos, ele quer ser o xanenbu5 da aldeia indígena, o patrão. A 
figura da verdadeira liderança mesmo, no caso do nibu, ele fica fraco. Porque ele não tem espaço de 
atuação (Davi6, liderança indígena. Entrevista concedida dia 09 de janeiro de 2015. Grifos meus.

Davi é uma liderança atuante e reconhecida na luta pelos direitos dos Huni Kuin no Estado 
do Acre. A sua perspectiva sobre a construção das lideranças perante o Estado e, principalmente, nas 
comunidades, problematiza uma organização social resultante do contato estabelecido entre índios e 
nawás, o que possivelmente pode vir a justificar a adoção da terminologia liderança entre os índios do 
Estado do Acre.

	 No entanto, a liderança pressupõe uma série de direitos e deveres tanto com a relação estabele-
cida com o Estado, quanto com as comunidades, em que as diversas esferas sociais de atuação dentro e 
fora das aldeias estão divididas por habilidades e/ou categorias como: saúde, educação, captação de di-
nheiro, entre outras. Essa mesma divisão é apropriada e incorporada nos respectivos representantes na 
comunidade, como o agente de saúde, o agente agroflorestal, o professor, o presidente da associação etc. 

Certamente essa profusão de líderes não ocorre sem maiores consequências. Tudo indica que a 
principal, comum em processos de segmentação, é aquela apontada por Davi em sua fala: o enfraque-
cimento da liderança que poderíamos chamar de tradicional, o xanembu. As causas apontadas são a 
atomização induzida pela expansão do universo relacional Huni Kuin e as demandas atualizadas na 
forma de recursos financeiros.   

	 A educação/escola, que nos interessa nesse artigo, é personificada na figura do professor, que 
é a liderança desse quesito na comunidade e, também, no contato com as instituições e os agentes que 
regulam o sistema educacional na federação brasileira. Quem é essa figura? Em uma primeira aproxi-
mação, pode-se dizer que um professor precisa ser capaz de compreender a realidade indígena e formar 
estudantes de acordo com os conhecimentos (“tradicionais” e dos nawá) valorizados nas suas comuni-
dades. A partir desse aspecto, percebe-se um vetor centrípeto, caracterizado pela autonomia do profes-
sor e autodeterminação comunitária. 

Contudo, a educação indígena também segue uma grade curricular e um planejamento sequen-
cial que, por mais que tenha sido construído observando-se os preceitos da interculturalidade, origi-
na-se na matriz epistêmica não indígena. Esse vetor centrífugo gera desafios e instabilidades na atuação 
que são incorporadas na figura do professor. Tal ambiguidade, típica das posições liminares, talvez seja 

5 Também grafado como xanen ibu, e, às vezes, contraído na fala como nibu, pode ser traduzido como liderança política.

6 Os nomes citados no artigo foram modificados a fim de preservar as identidades dos interlocutores.



CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 55

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

o aspecto que, do ponto de vista da sua atuação, coloque o professor em certa simetria com as noções 
de liderança de tipo tradicional. Que noções são essas?   

Em primeiro lugar, é preciso explicar por que um líder, que em vários contextos culturais pode 
ser pensado como o centro do social, é, no caso indígena, uma figura liminar. Para tanto, recorro à 
análise de Pierre Clastres (2003; 2004), que demonstra não haver uma correlação direta entre chefia e 
poder (pelo menos na sua forma coercitiva) entre os ameríndios. 

Segundo o autor, quando surgem sinais da unificação dessas esferas, a qual poderia conduzir ao 
aparecimento da desigualdade – uma divisão entre senhores e súditos –, o procedimento adotado é 
geralmente a anulação desse chefe: sua destituição, seu abandono ou até mesmo sua morte. Na forma 
de um chefe sem poder reside sua instabilidade liminar. Mas, do ponto de vista de sua liderança formal, 
ele é quase sempre um líder “para fora”, isto é, “quando circunstâncias e acontecimentos a colocam [sua 
sociedade] em relação com os outros” (Clastres, 2004:147). 

Em segundo lugar, cabe entender quais seriam os atributos peculiares da chefia indígena. Se-
gundo Clastres (2003:47), tais distintivos são recorrentes entre vários povos ameríndios e consistem 
basicamente em: 1) generosidade, de maneira que possa doar os seus bens para a sua respectiva comuni-
dade; 2) dom da oratória, percebido na sua capacidade de falar perante a sua comunidade e com outras; 
3) moderação, no intuito de sempre buscar a harmonia, a paz entre os seus. Com efeito, percebe-se 
que a chefia é fundamentalmente um entreposto de trocas ocupado por alguém com habilidade para 
circular bens, palavras e perspectivas. 

Acredito que uma das situações observadas na pesquisa pode ser analisada através desse instru-
mental clastreano. Em um domingo, 30 de novembro de 2014, Carlos, Gustavo e Edivan, todos Huni Kuin, 

chegaram no município de Marechal Thaumaturgo (AC), onde se situa a TI do Breu. Estavam acom-
panhados de uma figura peculiar: um peruano, residente no Brasil e que também circulava muito na 
Europa. Inti, como ele se intitulava, dizia ser um xamã muito poderoso, conhecedor das práticas rituais 
e curativas dos Huni Kuin. Além disso, afirmava-se índio do povo Quéchua da região do Peru, mas que, 
pelo desgaste da convivência, tivera que se retirar. 

Inti veio para a região com um propósito: realizar uma oficina entre jovens pajés, com uso inten-
sivo de kampô, nixipae e rapé7. A intenção principal residia em documentar essas oficinas e fazer um 
filme para ser comercializado na Europa. Os produtores do filme em questão eram ingleses e iam para 
Marechal de batelão (uma espécie de barco). Diogo, professor Huni Kuin da T.I. do Breu, então ficara 
em uma situação um tanto quanto incômoda: Inti havia se hospedado na casa da sua mãe e aparente-
mente não estava agradando. Diogo relatou que o convidado ocupou a sala, nem rede tinha, comia sem 
pedir licença e usava as coisas da casa sem permissão. 

Com a chegada, dois dias depois, dos estrangeiros ou gringos, como os Huni Kuin chamavam os 
produtores do filme, uma situação aconteceu. Diogo organizou uma reunião com as outras lideranças 

7 Kampô, conhecida como “vacina do Sapo”, é muito utilizada e difundida pelo povo Katukina, também residente em territó-
rio acriano. Nixipae refere-se ao cipó  Banisteriopsis, adicionado a outras plantas, principalmente  Psychotria viridis  (Rubiaceae) 
e Diplopterys cabrerana (Malpighiaceae). Essa mistura, que altera a consciência, também conhecida como Ahyuasca, é utilizada tradi-
cionalmente por vários povos indígenas amazônicos e nas religiões chamadas ahyauasqueiras. Rapé, por sua vez, é o tabaco em pó usado 
em inalação.



56 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

para decidir se eles poderiam entrar na TI.  Em um passado recente, Inti esteve ali presente e havia 
ensinado os aprendizes de pajelância, inclusive Diogo e Gustavo, a usar o kampô e fazer o nixipae mel. 
Este é uma espécie de chá com mel, mais grosso e mais potente. 

No entanto, quando partiu, Inti levou consigo muitas doses de kampô e litros nixipae, deixando 
a promessa de que, quando retornasse, traria o dinheiro referente aos produtos. Os Huni Kuin, por sua 
vez, lhe exigiram o pagamento como condição para entrar na TI e, sobre o filme, conversariam com a 
comunidade adiante. O pagamento exigido era em torno de 5 mil reais e Inti ferozmente respondeu 
que jamais envolveria dinheiro como condição de realizar seu trabalho espiritual. Os Huni Kuin sem 
hesitar lhe disseram que, em suas comunidades, ele não entraria mais. 

No caso relatado acima, Diogo exerceu seu poder de moderação, o que o qualifica em primeira 
instância como um bom articulador e “fazedor de paz” (Clastres, 2003:46) e, além disso, aliado à nova 
perspectiva de liderança imposta no contato interétnico, como um bom captador de verba. Em segun-
da instância, sua generosidade (duapa) é medida com os bens que pode ofertar para a comunidade. 
Diogo situava-se como o melhor caçador da aldeia, reconhecido com tal pelos outros membros. 

Fato igualmente digno de nota me foi relatado pela coordenadora do núcleo indígena do mu-
nicípio de Marechal Thaumaturgo, relativo à posição de professor-liderança: os Jaminawá-Arara do rio 
Bagé, outro coletivo indígena, após retornarem do curso de formação no ano de 2014, compartilharam 
com a comunidade os conhecimentos adquiridos, entre eles a perspectiva da categoria de professor-li-
derança, aparentemente, até então, desconhecida por eles. Os docentes voltaram ao seu território se 
intitulando como lideranças indígenas e a comunidade acatou ascender a categoria de professor para a 
de liderança efetiva. Em contrapartida, impuseram a condição de que o salário desse professor, a partir 
daquele momento, passava a ser propriedade da comunidade. Afinal, liderar pressupõe generosidade.

No quesito oratória, Diogo, devido à sua habilidade de fala, era sempre solicitado pela comuni-
dade, principalmente no contato com os nawá, com frequência enviado a Rio Branco para oficinas e 
reuniões com o governo e os órgãos indigenistas. A sua aptidão como bom orador foi condição estabe-
lecida pela comunidade no processo de seleção. Conforme seu relato: 

A minha escolha eu tive que fazer um pequeno teatro pra poder a comunidade me avaliar e acre-
ditar que eu podia tá ensinando. O teatro era pra eu ensinar como eu ia trabalhar junto com os 
alunos e não só com os alunos, também se eu fosse pra uma formação pra eu tá apresentando meu 
trabalho. Por exemplo, dizer meu nome, qual aldeia, qual região. Se eu dava de apresentar, se dava 
de eu ser professor. A comunidade toda estava presente, as mulheres, as crianças, as lideranças 
(Diogo. Entrevista concedida dia 10 de dezembro de 2014).

O ato de representar a sua capacidade de oratória demonstra, de certa maneira, uma das habili-
dades essenciais no exercício como liderança local, tanto na perspectiva do ambiente escolar, quanto 
na esfera do contato com a alteridade, nesse caso representado pelo nawá, de maneira que é primordial 
sempre marcar a sua origem. Clastres (2003:53) ainda aponta que há outra característica observada na 
literatura etnográfica sul-americana: “[...] quase todas essas sociedades, qualquer que seja o seu tipo de 



CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 57

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

unidade sociopolítica e a sua dimensão demográfica, reconhecem a poligamia; mas quase todas tam-
bém a reconhecem como privilégio mais frequentemente exclusivo do chefe”.

Uma das discussões que ocorreram no curso de formação diz respeito à possibilidade de o profes-
sor Huni Kuin ter mais de uma esposa e, de fato, segundo os docentes, eles podiam possuir cerca de sete 
esposas. Entretanto, uma das poucas professoras da sala levantou-se brava e logo disse que isso era uma 
conduta do passado, atualmente proibida, que não era “coisa de Deus”. Entre respostas e acusações, um 
dos docentes mais velhos da turma logo se apressou: “Moça, você pensa desse jeito? Você não é mais 
Huni Kuin. Não respeita a liderança do professor”.

Desse confronto, podemos deduzir que há o reconhecimento do professor enquanto liderança, 
afinal, pode se casar com mais de uma esposa. Fato é que alguns docentes Huni Kuin retornaram para 
suas aldeias com uma segunda ou terceira esposa, escolhidas entre as poucas professoras participantes 
do curso. A partir dessas situações e da presença masculina massiva no espaço escolar, pode-se inferir 
que, do contexto que situa os homens enquanto agentes envolvidos de forma peculiar com o mundo 
da alteridade, as mulheres estão apartadas, pelo medo dos seus respectivos maridos no que tange ao 
envolvimento com outros homens ou pelo receio diante de outros maridos em potencial. Conforme o 
relato de Sebastião:

Nossa cultura é diferente, a de vocês é diferente. Sendo uma professora, mulher, tem que fazer o 
curso, daqui ela vai pra Rio Branco. Fica um mês, dois meses, o marido fica na aldeia. Ela não tá 
sabendo como tá o marido, nem o marido sabe dela lá. Não é muito certo. Porque eu já fui muito 
em reuniões e as pessoas se encontram, as pessoas se envolvem. Aí é bom homem, porque homem 
pode. Mulher não. Porque às vezes não faz coisa certa lá, a mulher, aí vai querer separar (Entrevista 
concedida dia 23 de dezembro de 2014).

No entanto, para além de todas as características da liderança indígena, é preciso levar em conta 
como é feito o escopo dessa chefia, ou seja, como é a fabricação de seu corpo nas sociedades ameríndias. 
Antonio Guerreiro Júnior (2011:110, grifo do autor) afirma que “ninguém nasce um chefe ‘pronto’, 
mas que é preciso ser feito chefe ao longo de toda a vida”. Ainda segundo ele, “[a] fabricação dos chefes 
não trata apenas da fabricação de corpos individuais, mas de corpos coletivos” (ibid.:122). 

Para tanto, cabe notar que a construção dessa liderança demanda alguns atributos necessários 
para a construção de seu corpo. Como, por exemplo, a ‘hereditariedade’, sinalizada por Guerreiro Jú-
nior (2011:104): 

[...] os chefes podem ser pensados como uma conexão entre o presente e um passado específico, 
pessoal, nomeado e localizado, do qual nem todos participam por igual. São as relações de con-
tinuidade entre os anetaõ8 do presente e do passado que permitem produzir, refinar e perpetuar 
identidades coletivas duráveis no decorrer do tempo.

8 Termo para ‘chefe’ na língua Kalapalo, povo ameríndio da região do Alto Xingu, localidade onde o citado antropólogo desenvolve suas 
pesquisas.



58 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

	 No caso da região do Breu, podemos pensar na posição do professor Leonardo. Este é o filho 
primogênito de Sebastião, uma das lideranças mais importantes da TI e, como tal, preparado para 
ocupar também esse lugar. Leonardo é visto por todos como uma pessoa digna de confiança. Entretanto, 
como podemos verificar em McCallum (2015:136):

[...] nenhum corpo individual é inteiramente confiável, qualquer que seja sua história pessoal. Esta 
é uma consequência da instabilidade corporal do pensamento (xinan). A confiança como pensa-
mento tem uma qualidade líquida. [...] [P]ara muitos povos amazônicos, a corrente sanguínea é 
o veículo ativo da consciência. É como os pensamentos fluem pelo corpo. [...] [X]inan (os pen-
samentos) são transportados pelas veias e artérias do corpo em forma líquida, e de fato os sinais 
apontam para isto. Embora eu nunca tenha ouvido alguém dizer precisamente tal coisa, os Huni 
Kuin afirmaram que o pensamento permeia o corpo inteiro, como disseram a Kensinger nos anos 
1950 e 1960.

Dessa perspectiva, Leonardo naquele momento era o mais digno de confiança da região, afinal 
havia assumido o posto de liderança da aldeia Jacobina recentemente. Também é filho de liderança 
forte, nas palavras de muitos Huni Kuin. Assim, podemos retomar o termo da ascendência proposta 
por Guerreiro Júnior (2011:104) e o atributo de possuidor de “bons pensamentos” como observado 
em McCallum (2015:136). 	

Sob essa luz, é possível analisar o caso de Francisco, chefe da T.I., presidente da Associação Huni 
Kuin do Breu (Akarib) e ex-professor da Escola Rainha da Floresta. Sua liderança estava em “corda 
bamba”, já que reside no Município de Cruzeiro do Sul (AC) e, como relatado pelos parentes Huni 
Kuin, quase não aparecia na Terra Indígena, o que dificultava o estreitamento das relações, no que 
tange à articulação de projetos e à própria comensalidade desse sujeito enquanto líder das necessidades 
particulares da comunidade, principalmente o fortalecimento da Akarib.  Muitas reclamações referen-
tes à panema9 de Francisco e a sua pouca articulação política fizeram com que seu papel de professor da 
região fosse revogado pelos parentes Huni Kuin. A comunidade não o defendeu perante a Secretaria 
Municipal de Educação (SME) quando houve a revogação de seu salário de professor.

Importante ressaltar que a questão da liderança para os Huni Kuin é uma qualidade transitória, 
como podemos ver em Lagrou (1991:07): “O líder Huni Kuin só existe enquanto tiver a confiança 
do grupo, e isto apesar das ou graças às críticas que recebe”. Diferente, portanto, do observado por 
Guerreiro Júnior (2011:103) entre os Kalapalo. Assim, a liderança de Francisco estava estremecida 
e já não preenchia amplamente as qualidades essenciais de uma chefia clássica: a oratória, a modera-
ção e a generosidade.

A partir desses exemplos, deduz-se que a construção da liderança a cargo da comunidade se cruza 
com o papel de professor construído na sociedade não indígena, o qual está restrito à ação pedagógica 
e administrativa no âmbito da escola, regulada pelo seu desempenho como docente, pela realização 
de relatórios, entre outros requisitos. No caso em tela, todavia, a comunidade atua como regulador do 
professor-liderança nas duas esferas: a indígena e a não indígena. 

9 Termo usado entre os Huni Kuin para se referir à preguiça, vítima de feitiço, tristeza, apatia e a fraco desempenho.



CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 59

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

	 Contudo, podemos inferir ainda que a fabricação do corpo do professor-liderança é a mescla 
das duas sociedades, uma fabricação intercultural. A sociedade não indígena oferece a formação peda-
gógica e a informação política entre os dois polos, enquanto a coletividade Huni Kuin confere funcio-
nalidade a esse conteúdo na organização social indígena, principalmente no que compete ao espaço 
da escola.

Em terra de cego quem tem olho é rei: o professor na visão das 
instituições burocráticas

Ato 1: Secretaria de Educação do Estado do Acre (SEE) e Secretaria Municipal de 
Educação (SME) de Marechal Thaumaturgo

Essa questão do professor ser uma liderança foi criada a partir do momento que foram criadas as 
escolas, ou seja, foi com a CPI [Comissão Pró-Índio do Acre]. Antes, tinha escolas, mas não em 
favor das comunidades; o objetivo era amansá-los, foi uma estratégia de amansamento e quando a 
CPI começa a fazer um trabalho em 1983, no Jordão, em Tarauacá, começou a se criar essa coisa 
do professor-líder porque o acesso à educação, à escrita faz com que ele tenha um maior acesso à 
cidade, à nossa sociedade principalmente. E isso empodera ele dentro da comunidade. O diálogo 
fica mais próximo. E ele vinha pra cidade fazia curso... então... aquela coisa: em terra de cego quem 
tem olho é rei” (Aparecida, Coordenadora SEE/AC. Entrevista concedida em 22 de novembro 
de 2014). 

Aparecida, que foi coordenadora da educação escolar indígena no Estado do Acre, utilizou-se de 
um ditado popular para explicar a posição do professor-liderança: “em terra de cego quem tem olho é 
rei”. Fato é que a liderança do professor, segundo o depoimento, reverbera apenas dentro da comunida-
de, nunca perante o Estado, nesse caso representado pela Secretaria de Educação. 

Afinal, que sujeito é esse que se forma para a docência? Há a percepção de que se revela impossí-
vel ao professor em uma aldeia ser apenas um docente a ensinar uma técnica disso ou daquilo, porque 
ele estabelece relações em outras escalas, articulando o plano local com diferentes agentes do governo. 
O professor é protagonista nessas relações. Confrontos de visões são estabelecidos desde sua origem, 
afinal, aparentemente a criação do docente como liderança é uma construção “de fora para dentro”, no 
discurso veiculado pelas instituições. Uma construção produzida por não índios, segundo Aparecida, 
para conduzir um processo de escolarização alternativo dentro das comunidades ameríndias: 

Então a SEE pegou esse processo em andamento, dialogou com a CPI. A CPI foi quem orientou o 
primeiro curso de formação, elaborou um currículo mínimo para que a SEE trabalhasse o primeiro 
curso, ajudou a localizar as escolas, porque a CPI não atendia a todos, era um número pequeno e 
a SEE ampliou isso. A gente já pegou essas ideias, essas construções todas e seguimos (Aparecida, 
Coordenadora SEE/AC. Entrevista concedida em 22 de novembro de 2014).

	



60 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

Nesse contexto, desenha-se uma relação conflituosa, a partir dessa herança deixada pela CPI 
para a SEE. Como trabalhar com essa perspectiva de liderança se para o Estado o que interessa é o 
professor? Fato é que, como salientado por Davi, a reorganização do sistema social das comunidades 
foi permeada pelas construções da ordenação social da sociedade não indígena. Afinal, isso garante 
recursos a esses coletivos.

O papel de liderança do professor indígena, como dito, funciona como o elo na relação da aldeia 
com a sociedade não indígena. No entanto, representa um problema ao sistema burocrático, visto que 
o docente enquanto ator político e, de certo modo, como um sujeito que acessa determinados conhe-
cimentos para a comunidade, posiciona-se como o mais adequado para articular diretamente com os 
atores não indígenas. Isso representa desafios e avanços tanto na perspectiva das comunidades e, prin-
cipalmente, das instituições. 

Mas como lidar com essas diferenças de perspectivas? O que está implicado nessas relações que 
torna esse sujeito pivô de conflitos ligados ao espaço escolar? São as percepções do que deve ser essa 
escola indígena, pois enquanto o governo atua com a marca de uma instituição de ensino diferenciada 
de modo verticalizado, os indígenas operam com a lógica da interculturalidade, que busca uma relação 
de troca horizontal.

Diferenças de perspectivas também acontecem no processo de escolha do professor indígena, 
visto que, enquanto as comunidades optam por determinados padrões de representatividade, que fun-
cionam dentro daquela dinâmica social (a qual considera que a escola ultrapassa os limites da aldeia), a 
SEE busca outro conjunto de habilidades: 

A gente concorda que seja pela comunidade, mas que se tenha critérios; muitas vezes, as comu-
nidades não utilizam o critério da competência, o critério do conhecimento que o professor tem. 
Utilizam mais o parentesco, já melhorou bastante, à medida que as comunidades vão se conscien-
tizando do papel da escola, vão buscando escolher o professor que se adeque a que querem. Mas, 
na maioria dos casos, os professores são escolhidos pelo critério do parentesco. Essa questão do 
parentesco é muito forte, quem escolhe o professor? É a liderança. A liderança muitas vezes usa o 
critério do parentesco. Muitas vezes na comunidade tem aquele indígena que estuda, se esforça, 
que tem facilidade na sala de aula, gosta, mas não é o escolhido, porque não está próximo, não é 
do clã. Nessas relações internas nós não interferimos, respeitamos. O nosso papel é dar formação. 
Não é concordância, é respeito (Aparecida, Coordenadora SEE/AC. Entrevista concedida em 22 
de novembro de 2014).

Para Grupioni (2006:24), o professor indígena tem duas funções essenciais, pois ao passo que 
prepara discentes para conhecerem seus direitos dentro da sociedade envolvente, necessita assegurar 
que estes prossigam no exercício de sua cidadania dentro da comunidade: “[O]s professores indíge-
nas, em seu processo de formação, têm que, o tempo todo, refletir criticamente sobre as possíveis con-
tradições embutidas nesse duplo objetivo, de modo a encontrar soluções para os conflitos e tensões 
daí resultantes”. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 61

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

É da competência do professor indígena também fazer o calendário escolar e elaborar o projeto 
político pedagógico de sua escola. Mas, para respeitar o Referencial Curricular, faz-se necessário cons-
tituir os objetivos educacionais, adaptar a grade curricular, selecionar o conteúdo das disciplinas, bem 
como elaborar um sistema de avaliação. Tais procedimentos também são parte das responsabilidades 
dos docentes indígenas. Essa não é uma empreitada simples: os órgãos oficiais de ensino dos Estados, 
em muitos casos, forçam os professores a cumprir os programas e não percebem que os princípios pe-
dagógicos dos povos indígenas são baseados em outras lógicas de ensino-aprendizagem.

Exemplo dessa abordagem reside na adoção de determinados programas que são impostos 
como uma maneira de estabelecer metas no sistema nacional de educação. Dessa maneira, políti-
cas públicas de alfabetização e letramento chegam de maneira engessada às comunidades indígenas 
e interferem diretamente na construção de currículos diferenciados, além de submeter o professor a 
determinadas burocracias.

Diogo relatou que alguns professores da Terra Indígena participam de um programa chamado 
Pacto Nacional pela Alfabetização na Idade Certa (PNAIC). Por sua vez, é preciso compreender que 
o PNAIC “[...] é um compromisso formal assumido pelos governos federal, do Distrito Federal, dos 
estados e municípios de assegurar que todas as crianças estejam alfabetizadas até os oito anos de idade, 
ao final do 3º ano do ensino fundamental”10.

O Pacto possui quatro princípios centrais que guiam o trabalho pedagógico na alfabetização:
 
1. o Sistema de Escrita Alfabética é complexo e exige um ensino sistemático e problematizador; 2. 
o desenvolvimento das capacidades de leitura e de produção de textos ocorre durante todo o pro-
cesso de escolarização, mas deve ser iniciado logo no início da Educação Básica, garantindo acesso 
precoce a gêneros discursivos de circulação social e a situações de interação em que as crianças se 
reconheçam como protagonistas de suas próprias histórias; 3. conhecimentos oriundos das dife-
rentes áreas podem e devem ser apropriados pelas crianças, de modo que elas possam ouvir, falar, 
ler, escrever sobre temas diversos e agir na sociedade; 4. a ludicidade e o cuidado com as crianças 
são condições básicas nos processos de ensino e de aprendizagem.

O Pacto prioriza o ensino de português e matemática; compromete os entes governamentais 
a realizar avaliações anuais; garante o apoio entre os estados e municípios, assim como conta com 
quatro frentes de atuação: formação continuada dos professores alfabetizadores; materiais didáticos; 
avaliações sistemáticas (no caso relatórios mensais, como citado pelo professor Diogo); além de gestão, 
mobilização e controle social11.É importante notar que a cartilha utilizada, nesse contexto, volta-se à 
educação do campo e acaba corroborando a imposição de políticas públicas generalizantes para uma 
realidade sociocultural totalmente específica e diferenciada como a indígena.

Apenas os professores que lecionam no primeiro ciclo (do 1º ao 3º ano) podem participar. No 
entanto, a remuneração adicional do PNAIC, de R$200,00, só é paga algumas vezes, pois está condi-

10 Disponível em: http://pacto.mec.gov.br/o-pacto. Acesso: 20-04-2015.

11 No site referente ao PNAIC, não fica claro como seria a gestão, mobilização e, principalmente, o controle social do programa com 
relação à educação escolar indígena. 

http://pacto.mec.gov.br/o-pacto


62 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

cionada à entrega de uma ficha com o perfil da turma para a Secretaria Municipal de Educação (SME). 
A questão da ficha enumera uma série de fatores que dificultam o trabalho docente e também da SME. 
Um deles é que o relatório versa sobre a aquisição da cultura escrita e letrada da língua portuguesa, 
ao passo que em uma escola indígena, específica, diferenciada, bilíngue e intercultural, as aulas são 
ministradas na língua materna, ou seja, em hantxa kuin. Outro exemplo, segundo o professor Diogo, 
se encontra na entrega da ficha. É preciso ir até a cidade mensalmente para isso, de modo a receber a 
bolsa. Por questões geográficas e financeiras, a eficiência dessa política educacional fica comprometida, 
devido à ausência do acompanhamento pedagógico nas aldeias, bem como ao custeio do combustível 
para o transporte a cargo do professor. 

No caso específico da região do Breu, o acesso à terra indígena equivale a dois dias de viagem pelo 
rio Juruá e pelo rio Breu na época do verão, o que equivale a 100 litros de gasolina, com preço médio 
de R$6,00 a R$7,00/L. Já na seca, leva-se em torno de seis a nove dias e, provavelmente, consomem-se 
mais litros de gasolina. Ou seja, o valor da bolsa não cobre os gastos do acesso a ela. Além disso, o pro-
fessor, para tê-la, acaba assumindo tantas obrigações que dificultam não só o seu trabalho, mas também 
comprometem o tempo de vivenciar o próprio grupo em suas práticas diárias.

O PNAIC está presente no município desde 2013 e o ideal é que a formação continuada dos 
alfabetizadores ocorra quatro vezes ao ano. No entanto, em 2014 apenas uma formação aconteceu, 
devido à ausência de recursos12. A princípio, os docentes indígenas não seriam incluídos na imple-
mentação da política no município. Os funcionários da SME relataram dificuldades com esse grupo, 
principalmente pela “falta de manejo” da língua portuguesa. Porém, o interesse em aprender por parte 
dos professores mobilizou a SME, que optou por incluir as comunidades indígenas. 

Entretanto, como se vê, apesar dos esforços e da legislação específica, a efetivação da escola no 
meio indígena ainda encontra dificuldades de ordem prática e de resistências das esferas pertinentes do 
Estado. Uma delas é a indagação dos órgãos públicos sobre a educação específica e diferenciada e, tam-
bém, sobre a forma pela qual os docentes indígenas atuam nas escolas. Destarte, têm-se gestores públi-
cos forçando políticas que contrastam com a realidade sociocultural dos povos indígenas e, nesse caso, 
sobressaem-se os impedimentos burocráticos do sistema de ensino não indígena. Como reforça Gru-
pioni (2009:61): “Com o passar dos anos, vê-se alargar a distância entre o que está preconizado como 
proposta de uma educação diferenciada e os meios administrativos postos em prática para efetivá-l[a]”.

Há outros fatores a serem analisados em termos burocráticos que os professores indígenas nem 
sempre compreendem. Por exemplo, qual a diferença entre a regulação da educação escolar indígena 
em âmbitos municipal e estadual? Aparecida, quando questionada sobre isso foi categórica:

Na verdade, não tem diferença, porque nós temos escolas municipais em três municípios aqui no 
Acre. Na resolução nº 3, está colocado que as escolas podem ser assumidas pelo município se tiver 
anuência da comunidade. A gente não tem nenhum documento até hoje que prove essa anuência. 
Mas esses três municípios resolveram assumir e no momento que assumiram as escolas multiplica-
ram, porque as comunidades começam a se dividir e formar novas aldeias, tem novos professores e 

12 Ver mais em: https://www.facebook.com/pnaicmarechal.thaumaturgo?fref=ts. Acesso: 21-04-2015.

https://www.facebook.com/pnaicmarechal.thaumaturgo?fref=ts


CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 63

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

isso faz com que se tenha mais renda. Em relação ao funcionamento da escola, em relação ao cur-
rículo, a escola indígena mesmo, como funciona, não tem nenhuma diferença. Os recursos são os 
mesmos, passam direto para o município ou para o Estado. Eu acredito que o que eles colocaram 
diferente é que as escolas municipais estão mais próximas das SME e às vezes facilita ou dificulta, e 
nós estamos mais distantes. O nosso contato é por meio do técnico que temos em cada município. 
A maioria desses técnicos são indígenas e eles fazem a ponte entre a gente e as escolas. Nós temos 
aqui as atividades de campo, que faz tempo que não fazemos. Temos a nossa presença direta, mas 
no geral a nossa presença é indireta. E não acontece como na rede municipal, em que eles conse-
guem resolver os problemas com o gestor. A contratação de professores parece mais fácil, os servi-
ços que são oferecidos. Acho que é mais uma questão de relação de todos os recursos, orientações 
legais, tudo é a mesma coisa, não modifica. Marechal Thaumaturgo, Jordão e Santa Rosa do Purus 
são as localidades que possuem escolas indígenas na rede municipal. As escolas são do sistema mu-
nicipal, mas quem dá formação é o Estado e quem faz o acompanhamento é o Estado. Nesses três 
municípios, a gente faz parcerias. O Estado assume a formação e o acompanhamento pedagógico 
(Aparecida, Coordenadora SEE/AC. Entrevista concedida em 22 de novembro de 2014).

	 Entretanto, quando vêm à tona problemas com relação à verticalização e ao descumprimento 
da legislação por parte dos municípios, Aparecida assume a fragilidade do sistema: 

Esse conflito é antigo. Nós sempre perguntamos: vocês querem continuar na rede municipal? Por-
que tendo anuência da comunidade, vocês podem voltar pro Estado. É bastante complicado, nós 
não temos o controle de tudo. Mas a gente faz discussões, conversa com as equipes pedagógicas da 
SME, no entanto, existe uma resistência dos técnicos em aceitar um projeto diferente. A formação 
que eles têm e quando vão pra comunidade ocorrem os conflitos. Mas os nossos professores foram 
os responsáveis pela elaboração dos projetos, então, eles têm bastante conhecimento pra discutir 
com os técnicos da SME. Só que existe essa coisa da hierarquia, do poder. E aí não conseguem 
impor. A intervenção maior quem tem que fazer é a comunidade, não a gente, porque não estamos 
lá no dia a dia” (Aparecida, Coordenadora SEE/AC. Entrevista concedida em 22 de novembro 
de 2014).

É possível constatar que a educação indígena apresentou um crescimento significativo nos últi-
mos anos, conforme podemos observar na tabela abaixo, o que não quer dizer que a qualidade tenha 
seguido nesse mesmo ritmo, assim como o capital destinado às escolas diferenciadas não registrou au-
mento significativo. O Estado somente investiu a mais como resposta às demandas dos povos indígenas.



64 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

Tabela 1 - Número de estabelecimentos de Educação Escolar Indígena no Brasil, de 1999 
a 2005 

Unidades da Federação Número de Escolas 
Indígenas 1999

Número de Escolas 
Indígenas 2005

Brasil 1.392 2.323

Acre 75 136

Alagoas 10 13

Amapá 38 57

Amazonas 370 783

Bahia 35 51

Ceará 24 36

Espírito Santo 10 7

Goiás 2 2

Maranhão 138 225

Mato Grosso 145 176

Mato Grosso do Sul 63 46

Minas Gerais 5 10

Pará 62 91

Paraíba 29 28

Paraná 24 28

Pernambuco 46 119

Rio Grande do Sul 40 49

Rio de Janeiro 2 3

Rondônia 48 69

Roraima 135 257

Santa Catarina 25 31

São Paulo 7 29

Sergipe 1 1

Tocantins 58 76
 
Fonte: http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484154/Estat%C3%ADsticas+sobre+educa%C3%A7%C3%A3o+escolar+in-
d%C3%ADgena+no+Brasil/fcaed45e-c69f-4767-8b91-055e416aec48?version=1.1

De sua perspectiva como Secretária Municipal de Educação de Marechal Thaumaturgo, Fátima 
pondera sobre o seu trabalho com as populações indígenas da região: 

Sabemos que eles atuam com educação diferenciada e nós respeitamos isso. Então, fazemos os 
acompanhamentos. Antes eu não sabia o trabalho de um supervisor, mas depois da caminhada 

http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484154/Estat%C3%ADsticas+sobre+educa%C3%A7%C3%A3o+escolar+ind%C3%ADgena+no+Brasil/fcaed45e-c69f-4767-8b91-055e416aec48?version=1.1
http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484154/Estat%C3%ADsticas+sobre+educa%C3%A7%C3%A3o+escolar+ind%C3%ADgena+no+Brasil/fcaed45e-c69f-4767-8b91-055e416aec48?version=1.1


CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 65

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

participei de uma formação pra técnico indígena, em 2012, então comecei a entender qual o meu 
papel ao chegar nas aldeias. Avaliar tudo, não só o trabalho do professor, mas a participação da 
comunidade. No nosso caso aqui, todos dão aula, os pajés, os agentes de saúde, os agentes agroflo-
restais. É importante observar como eles estão se adaptando com essa escola. Eles alfabetizam as 
crianças na língua indígena. Eu observo pra ver se eles realmente estão usando a identidade deles 
(Entrevista concedida em 19 de dezembro de 2014). 

Importante ressaltar que a SME, nesse caso específico, atua mais como um órgão fiscalizador 
que de fato como um ente que assessora e acompanha as escolas e os professores indígenas. Discurso 
semelhante me foi relatado pelo assessor pedagógico indígena da região, contratado tanto pelo Estado 
quanto pelo Município, quando o acompanhei no final do ano letivo de 2014 nas aldeias indígenas da 
TI do Breu. Sua preocupação era a coleta dos relatórios e boletins, como também a realização de novas 
matrículas – pois, segundo ele, quanto mais matrículas, mais verba para as escolas. Mostrou-se categó-
rico ao afirmar que o seu trabalho consistia em fiscalizar a atuação dos professores no cumprimento da 
carga horária e dos processos administrativos cabíveis, haja vista que, com isso, conseguiam garantir 
verba para a merenda escolar, os materiais didáticos e os salários dos docentes.

Fátima, ao longo de nossa conversa, sempre se mostrou preocupada com os documentos, posto 
que, aparentemente, existe uma grande dificuldade de fazer com que os professores atuem na esfera 
administrativa, para além da docência. Segundo ela: 

Antes, os documentos não importavam muito com relação às escolas indígenas, mas, com o tem-
po, descobrimos que não era o professor que preenchia o boletim, mas sim o aluno. No entanto, 
é necessário, porque quando eles saem da aldeia, quando termina o 5º ano, precisam dar a conti-
nuidade do saber e, por precisar da transferência pra vir estudar aqui no município, foi quando 
começamos a implementar essa coisa do boletim, do relatório final, pois se precisa desses docu-
mentos aqui na cidade. Existe uma lei. Não tem como eles terem acesso à escola da cidade sem esses 
documentos (Entrevista concedida em 19 de dezembro de 2014).

	 Mais uma vez, nos deparamos com o confronto entre a diferença da educação escolar indígena 
e o sistema regular de ensino. A primeira é submetida aos mesmos padrões de avaliação e monitora-
mento do segundo. Talvez por esse motivo, muitos municípios optem por endurecer no que diz respei-
to a calendários específicos, disciplinas, materiais didáticos, entre outros. Mais um exemplo da falta de 
autonomia e de diferenciação concreta da escola indígena é a avaliação dos estudantes pela Provinha 
Brasil13, que não aprecia a especificidade de cada povo ameríndio e, dessa forma, não leva em conside-
ração o direito à educação diferenciada.

13 A Prova Brasil e o Sistema Nacional de Avaliação da Educação Básica (Saeb) são avaliações para diagnóstico em larga escala, de-
senvolvidas pelo Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (Inep), vinculado ao Ministério da Educação 
(MEC). Têm o objetivo de avaliar a qualidade do ensino oferecido pelo sistema educacional brasileiro a partir de testes padronizados e 
questionários socioeconômicos.



66 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

Ato 2: Organização do Professores Indígenas do Acre (OPIAC) 

Naquela época, quando a CPI começou a atuar no Acre, foram feitas muitas viagens, começou 
um mapeamento das Terras Indígenas e com isso não tinha nenhum professor. A CPI trouxe 28 
professores indígenas pra ensinar operações matemáticas, não era nem ler e escrever, mas aprender 
matemática. E, naquela época, esse professor que veio tinha essa função de pesquisar, de liderar, 
pesquisar sobre as línguas, os conhecimentos, coordenar o povo pra reivindicar os direitos. Naque-
la época, tinha essa necessidade. A educação é a base. Com o tempo, fomos pra 40 e hoje temos 
590 professores, destes 120 são graduados no Ensino Superior (Marli, coordenadora da OPIAC. 
Entrevista concedida em 26 de novembro de 2014).

Marli é professora indígena e, como tal, situa o contexto histórico da categoria de docente en-
quanto liderança, em meio às lutas dos povos ameríndios pelo direito à terra, educação e saúde. Rea-
firma a atual posição desse professor dentro da comunidade, com o papel essencial de assegurar as 
condições dessa educação, em confronto com o estabelecido pelos órgãos burocráticos no cotidiano. 
Analisa, ademais, as quatro atribuições da docência na esfera da sociedade envolvente:

Estamos revendo esses critérios, os quatro: professor articulador, pedagógico, intercambista e po-
lítico. Hoje, tem que ser feito com mais cuidado, porque tem outras pessoas fazendo isso também. 
No entanto, foi com muita luta que conseguimos todas as nossas especificidades e, hoje, a SEE que 
obrigar o professor a ficar apenas no âmbito pedagógico, quer que ele vire um professor branco. A 
gente sabe que isso não é possível, porque pra gente é diferente. A escola veio pra respeitar a gente 
e não a gente respeitar a escola. Ela chegou por último.  A escola-prédio, o mundo da escrita e da 
leitura. Pelo menos com o início da escolarização diferenciada, a gente aprendeu a fazer política 
porque se não tivesse aprendido, pensa só? O que acontece atualmente é que o professor deixou 
um pouco essa coisa do político, de reivindicar os direitos, porque eles acham que, como funcio-
nário do Estado, pode cortar o salário. Então, fazem na medida do que pode ser feito. E com isso, 
ficam presos. Essa coisa de professor-liderança fracassou porque não estão defendendo muito mais 
a causa. Quando chega as coisas, as políticas, tudo pra escola, eles não querem mais ver se serve pra 
comunidade, só recebe. E se a comunidade reclama, eles acabam sendo uma barreira. É isso que 
estamos vivendo hoje (Entrevista concedida em 26 de novembro de 2014).

	 Marli faz uma análise da conjuntura, em que o exercício do professor enquanto liderança ficou 
comprometido no momento em que a SEE assumiu a administração da educação escolar indígena. Afi-
nal, desde o início do processo de escolarização, o que foi construído e ensinado para essas populações 
residia na política interétnica. Não do ponto de vista de que os povos indígenas não faziam política, 
mas sim, uma política institucional, o ato de fazer política para reivindicar direitos. Nesse contexto, a 
escola é um veículo de compreensão do mundo dos brancos, um mundo que se impôs sem nenhuma 
diplomacia. Assim, a escola vem da necessidade diplomática de atuar nessa sociedade envolvente. 

Nessa perspectiva, o docente atua essencialmente como mediador, um filtro para o mundo dos 
brancos. Marli endossa o que Davi disse antes, que o professor é um assessor. No entanto, o Estado 
articulou a educação a outras esferas, de tal maneira que acabou aparelhando o professor indígena. Ou 



CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 67

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

seja, a partir dessa técnica de torná-los funcionários via contratos temporários, o Estado mantém os 
indígenas na insegurança, afinal, não existem concursos públicos diferenciados para o cargo de docente 
que garantam a permanência em sala de aula e, consequentemente, o exercício das funções de político 
e assessor fica vulnerável. Logo, não se pode exercer muito bem nenhuma das duas frentes de trabalho, 
em virtude da submissão a duas esferas sociais completamente diferentes, totalmente divergentes. 

Nesse caso, características de liderança na comunidade ficam comprometidas, visto que, como 
funcionário do Estado, muitas vezes o professor não reivindica direitos coletivos por insegurança ou 
medo, como, por exemplo, da já mencionada possibilidade de perda de salário. Isso coloca em xeque, 
ao mesmo tempo, o seu eventual exercício de generosidade na aldeia, bem como a demonstração de 
capacidade oratória que se espera dele. Dessa forma, esse sujeito está imerso em um labirinto criado 
pelo sistema burocrático. 

A OPIAC, enquanto órgão representativo, passa a ter um papel de guia. Embora também esteja 
aparelhado, carecendo das condições plenas de atuar como interventor e reivindicador de direitos, não 
deixa de buscar recriar, diante da sociedade envolvente, seu papel de representação indígena:

A OPIAC está pra defender a política de educação indígena. O papel da OPIAC é fazer com que 
o professor seja beneficiado com todos os programas que o governo oferece: concurso público, 
formação, acompanhamento pedagógico, material didático, material escolar. A nossa obrigação é 
orientar esses professores de acordo com a legislação (Marli, coordenadora da OPIAC. Entrevista 
concedida em 26 de novembro de 2014).

Assim, cabe ao professor lidar com duas concepções opostas de sua categoria e, principalmente, 
do papel da escola na sociedade. O que está em jogo aqui são entendimentos divergentes de educação e 
de perspectivas de futuro, diante da sociedade envolvente.

Ato 3:  Comissão Pró-Índio do Acre (CPI)

A categoria de professor indígena, por um lado, segue um recorte do professor clássico, aquele que 
tem um grupo de estudantes, que coordena, ensina, que está totalmente associado a letramento, 
alfabetização. Porque ter uma população não alfabetizada dentro dessas sociedades era um sinal 
de desigualdade, quer dizer, aprender a ler e escrever era ter acesso à informação pra acompanhar 
uma porção de coisas de fora. Que é diferente daquela educação Huni Kuin, com muita obser-
vação, experimentando, seguindo os conselhos dos mais velhos, enfim. Um universo complexo 
dos modos de aprender dessas sociedades. O professor tinha também que aprender esses modos, 
junto com essa escola. Isso constitui o ser nessas sociedades, a escola também tem que estar junto 
com esses modos tradicionais. Desde o começo, você tinha que lidar com uma escola com essa 
interculturalidade, pra eles e pra nós (Helena, coordenadora da CPI. Entrevista concedida em 14 
de janeiro de 2015).

	 A CPI, como pioneira no processo de escolarização indígena no Estado do Acre, sempre 
buscou atuar em conjunto com esses professores e formá-los para a compreensão do mundo não in-



68 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

dígena, em uma perspectiva de associação de conhecimentos de ambos os lados, que visa a garantir 
a cidadania indígena, em um Estado marcadamente indiferente e violento ao modo de viver dessas 
populações. Assim,

[e]sse professor foi participando desses cursos de magistério indígena justamente pra dar conta 
dessa concepção de escola diferenciada. Se, num primeiro momento, era ensinar aprender a ler e 
escrever no primeiro curso da CPI, posteriormente era lidar com toda complexidade que emana 
e circunda o ambiente deles. E aí o que acontece é muito difícil. Trabalhar a formação, qualificar, 
desenvolver e aprimorar certas competências em alguns indivíduos que eram esses professores. 
Então, a equipe da CPI voltava pra Terra Indígena com esses professores pra fazer o acompanha-
mento pedagógico, pelo menos uma viagem por ano. Era necessário e ainda é batalhar pelas condi-
ções de trabalho para o exercício dessa atividade docente. Acompanhamento pedagógico, relação 
dele na comunidade, os modos próprios de ensinar e aprender. Os materiais didáticos em língua 
indígena. O professor então é o sujeito com quem se conversava e com quem a gente trocava, a 
qualificação para quem chegava. Professor tinha que fazer tudo isso sozinho na comunidade. Essa 
categoria então passa por isso. Esse sujeito que está tendo uma formação, específica, qualificada 
e regular que tem que dar conta desse universo todo, de educação, de cultura, de construção de 
conhecimento, manutenção de conhecimento. Concentrado nele por conta dessa formação (He-
lena, coordenadora da CPI. Entrevista concedida em 14 de janeiro de 2015).

O projeto de instrumentalização desse sujeito oriundo de uma comunidade indígena abrange, 
desse ponto de vista, uma aquisição de conhecimentos, símbolos que o tornam importante dentro 
da comunidade, pois, além de alfabetizar os parentes, sua atuação tem por característica mobilizar a 
comunidade em prol da manutenção da terra, dos saberes tradicionais, entre outros. O fato de ser uma 
liderança é intrínseco a esse processo. 

A categoria faz a integração de uma docência com modos, práticas e jeitos de ser muito próprios. 
O cuidado todo é que não se eliminasse esse jeito de ser indígena. Primeira pergunta: o que você 
quer aprender? E pra quê? Não existem no Brasil ambientes escolares que te dão essa oportunida-
de. Precisava ter essas figuras, com disponibilidade pra essa formação. Por que eles são lideranças? 
Do ponto de vista da formação e da informação, acabam sendo lideranças. Indivíduos que têm 
formação anual e regular e contato com várias culturas indígenas e a nossa não indígena. Então, 
isso é de uma riqueza para o ser humano. Eles se destacam por isso (Helena, coordenadora da CPI. 
Entrevista concedida em 14 de janeiro de 2015).

Ato 4: Conselho Indigenista Missionário (CIMI)

O ponto de partida é a compreensão de como os diversos atores e a própria comunidade indígena 
notam a educação escolar indígena. Acho que é um problema conceitual fundamental. Porque a 
concepção enquanto comunidade é uma coisa, sobre essa educação escolar, o que é o professor. 
E cursos, os espaços que o professor faz, são uma outra coisa. E o que a SEE discute, debate e, 
enfim, tenta implementar, é ainda uma outra coisa. Entendeu? Então, as relações em torno, não 
só do professor, mas em torno do conjunto dessas concepções, do que seria ou de como seria a 
educação escolar indígena, vêm com uma aura. É importante pra gente observar a questão da re-



CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 69

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

lação de poder da educação escolar, de um modo geral, e, evidentemente da indígena, de modo 
muito especial. Quando a própria constituição garante uma educação diferenciada, em que esse 
diferenciado pressupõe autonomia, a ideia, essa é a nossa leitura aqui do CIMI, o que está por trás 
é uma escola autônoma e não uma escola adequada. Porque autonomia é diferente de adequação. 
Ao se adequar, você nega a própria autonomia. Então, a simples existência administrativa da SEE 
é uma prova concreta de que não há essa autonomia das escolas indígenas. O que significa dizer 
que o diferenciado não existe, deixa de existir na medida em que não há autonomia. Não estamos 
falando de uma questão estrutural, estamos falando de uma questão pedagógica. O que estamos 
dizendo é: se a forma de transmitir conhecimentos e a forma de absorver esses conhecimentos 
não for autônoma do povo, então a educação escolar indígena é uma farsa (Pedro, indigenista do 
CIMI/AC. Entrevista concedida em 21 de novembro de 2014). 

Pedro pontua em seu depoimento um conflito epistemológico sobre a educação diferenciada 
quando esta passa a ser orientada e coordenada pela SEE. Enfatiza a construção dessa política educa-
cional como uma manobra de controle, principalmente nos estados com uma parcela significativa de 
populações indígenas. Contra essa situação, defende a autonomia dos povos indígenas em gestar, gerir 
e conduzir os próprios processos de escolarização.

Você tem muito limitado o lugar da escola e do professor. Isso é também entre os Huni Kuin, sabe? 
Então a participação na vida comunitária termina quando o indivíduo vira professor. Por exemplo, 
às vezes, quando o indivíduo está no ritual não é professor, é Huni Kuin. Mas tem esse papel de 
professor-liderança, essa figura pra sustentar. Essa é uma exigência moral, isso não está escrito em 
um papel de conduta. A SEE coloca essa exigência na cabeça do professor, é um grande mal. Co-
loca e funde lá dentro, entendeu? Isso aí está na cabeça dos Huni Kuin, na cabeça de todo mundo. 
Não por eles. Mas pelo modelo da nova economia, o nome disso é tutela. Tutela normal, por conta 
da Funai [Fundação Nacional do Índio], mas existem as tutelas específicas por conta de ONGs 
e secretarias. Então, a SEE exerce tutela sobre os professores. E essa tutela impede a autonomia. 
Impede os professores de serem eles mesmos. Eles deixam de ser Huni Kuin pra serem professores. 
Quando deixa de ser professor, volta a ser Huni Kuin. É uma coisa louca, porque não é assim na 
vida real deles. Não é assim. Pajé é pajé 24 horas por dia. Não existe isso. Então, esse modelo de 
separação começa exatamente com a escola nesse processo, quando faz isso. Você passa a ter papéis 
e isso é muito complicado. Porque a ideia de liderar, por exemplo, passa a ser falha. O professor 
enquanto professor, ele não pode ser líder. Está entendendo como é? Porque, efetivamente, o pro-
cesso do exercício do professor não é dele próprio, é da SEE que tutela. Então, concretamente, 
quando um professor se posiciona como liderança, efetivamente, está liderando em nome de algo 
ou alguém. O poder de liderança dele não foi dado pelo povo. Mas pela SEE. E é a SEE que paga 
o seu salário. Isso é complexo. A gente não tem ideia. Mas isso atinge brutalmente a estrutura 
epistemológica do professor. Existe uma contradição interna, um sujeito que é do mundo, que 
circula pelo seu próprio mundo e o mundo do branco. E, de repente, está limitado a determinadas 
normas, diretrizes. Então, nós precisamos discutir isso. O resto é futilidade (Pedro, indigenista do 
CIMI/AC. Entrevista concedida em 21 de novembro de 2014).

A perspectiva que o CIMI adota do professor-liderança, bem como da própria escola, é redutí-
vel, no sentido de que tal papel surge imposto pelas instituições. Essa visão contradiz o próprio modo 



70 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

indígena de operar com o mundo dos nawá, como exposto antes. Os processos pelos quais a SEE e as 
ONGs tentam encaixotar a figura desse sujeito não se dão, necessariamente, como nas comunidades. 
São percepções muito divergentes a respeito desse ator em todas as esferas em que transita. 

De fato, nem todo docente é visto por sua comunidade obrigatoriamente como liderança, mas 
ao sair da sua aldeia, opera como um embaixador, um porta-voz da sua cultura.  É preciso comunicar 
no mundo do branco a sua origem, marcar uma posição enquanto representante e articulador do seu 
povo. Comunicar a alteridade para estabelecer uma relação e uma política interétnica. Reduzir essa 
atuação a simples controle da SEE no âmbito da aldeia é ignorar as especificidades, a lógica operacional 
da organização social à qual o professor corresponde.

Assim, cabe ressaltar que os olhares para esse sujeito, enquanto docente e liderança, são essen-
cialmente baseados em visões etnocêntricas de relações de poder e da função de professor. Median-
te essa perspectiva, o desenvolvimento do processo de educação escolar indígena fica comprometido, 
visto que os órgãos institucionais que a regulam e operacionalizam não compreendem e trabalham 
em conjunto com as comunidades, em suas respectivas particularidades. No entanto, cabe aos órgãos 
indigenistas construírem reflexões sobre essa escola indígena ainda em construção. No tópico a seguir, 
para fins de encerramento, discute-se como o corpo dessa escola coexiste mediante tantas perspectivas.

Considerações finais

Como visto ao longo do artigo, o professor-liderança é a personificação da escola na comunida-
de Huni Kuin. Figura enquanto representação da ponte entre os conhecimentos dos Huni Kuin e dos 
nawá. Isso posto como ponto de partida, vale ressaltar a importância dele como detentor, comunicador 
e, principalmente, tradutor desses saberes. Essa visão concebe a escola enquanto parte criada e consti-
tuída. É, por excelência, um espaço de elaboração de saberes, de maneiras variadas de viver, de agregar, 
dividir e somar. 

A escola indígena, junto do professor-liderança, se elabora, ao mesmo tempo, diante da pers-
pectiva das instituições da sociedade nawá, como também daquela da sociedade Huni Kuin, abraçan-
do como um de seus fundamentos essenciais a incorporação de um projeto de interculturalidade. No 
entanto, do ponto de vista lógico, essa baliza intercultural está mais afinada com o discurso proferido 
pelos professores Huni Kuin e com a comunidade do Breu de uma maneira geral, que àquele dos órgãos 
institucionais com os quais mantêm uma relação direta. 

Supõe-se dessa lógica uma troca de conhecimentos de maneira horizontal ou, minimamente, um 
desejo de simetria, da perspectiva dos Huni Kuin (a que aqui nos interessa) e que, por fim, algo está sen-
do dado, assim como, por ora, igualmente recebido. Porém, de acordo com as Secretarias de Educação, 
tanto municipal quanto estadual, há uma perspectiva de “troca” vertical. Mas como se dá essa suposta 
troca, a fim de estruturar, de fato, uma escola que constrói a educação Huni Kuin?

Entre os Huni Kuin, conforme salienta Lagrou (1998:39), as posições das relações são sempre 
permutáveis. Ou seja, “esta relação não denota uma reversibilidade de posições em que sujeito significa 
agência e objeto passividade, mas uma intersubjetividade em que ambas as posições apresentam a qua-



CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 71

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

lidade da agência e da subjetividade”. A escola, enquanto estrutura ativa, é também passível de “regular” 
essas relações, como explicita McCallum (2005:229):

 [...] por meio do engajamento com o mundo fenomenal – ou seja, com objetos e seres que, para 
os Huni Kuin, são concomitantemente materiais e imateriais, visíveis e invisíveis; a forma e a apa-
rência dependem da condição corporal (consciente, inconsciente) do observador. As relações de 
proximidade nunca são dadas a priori, pois precisam ser construídas materialmente e reafirmadas 
sempre.

A percepção fina da questão consiste em compreender que, enquanto as instituições marcam 
sempre o fator diferencial da educação escolar indígena como primordial e vertical, os indígenas bus-
cam continuamente marcar, apesar de contradições internas sobre concepções do que é e do que deve 
ser a escola Huni Kuin, o fator intercultural diante de uma perspectiva de troca horizontal, de desejo 
pela simetria.

 Nessa visão cosmológica dos Huni Kuin, a escola, enquanto espaço de construção de conheci-
mentos diferenciados e interculturais na e para a comunidade, atua pontualmente na objetificação da 
troca, do ponto de vista da diferença e da identidade, pois, “[...] para ser capaz de lidar com a alteridade 
deve-se aprender a tornar-se outro ou imitar o ser outro no sentido de captar seu ponto de vista no 
mundo e, assim, ganhar poder sobre a situação interativa” (Lagrou, 1998:39). Contudo, a perspectiva 
adotada pela SEE e SME não condiz com esse desejo, o ideal de simetria, mas sempre se dirige à aspira-
ção de “encaixotar” e enrijecer os conhecimentos pertinentes à escola, principalmente aos sujeitos que 
dela participam. O erro persiste em configurar a escola indígena sempre nos moldes da escola do nawá. 

Sob essa luz, sempre será desafiador conduzir um processo de pedagogia libertária, autônoma e 
eficaz. Pois, o discurso não se alinha à prática e a ausência de assessoria pedagógica na construção de 
concepções de educação diferenciante arruína as possibilidades diversas das escolas indígenas. Confor-
me expõe Freire (2010:44), a
 

[...] educação que, desvestida da roupagem alienada e alienante, seja uma força de mudança e li-
bertação. A opção, por isso teria de ser também, entre uma ‘educação’ para a ‘domesticação’, para 
a alienação, e uma educação para a liberdade. ‘Educação’ para o homem-objeto ou educação para 
o homem-sujeito.

Assim, o professor-liderança é um agente importante na transmutação e comunicação de conhe-
cimentos, seja para a comunidade indígena, seja para os agentes públicos que se inter-relacionam com 
as suas compreensões no que tange à escola. Esse docente corporifica, de fato, a escola Huni Kuin. 

Maria Zenaide Gomes de Castro é Mestre em Educação pela Universidade Es-
tadual de Campinas (UNICAMP) e Professora de Educação Básica na Secre-
taria de Estado do Distrito Federal (SEEDF). Foi bolsista da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (Capes) entre 2013 e 2015.



72 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

Referências 

Bergamaschi, M. A., & Medeiros, J. S. (2010). História, memória e tradição na educação escolar 
indígena: o caso de uma escola Kaingang. Revista Brasileira de História, 30(60), 55-75.  https://doi.
org/10.1590/S0102-01882010000200004  

Brasil. Ministério da Educação. (2014). Diretrizes Curriculares Nacionais para a Formação de Professo-
res Indígenas. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=ar-
ticle&id=21013%3Adiretrizes-para-a-formacao-de-professores-sao-homologadas&catid=202&Ite-
mid=86 

Brasil. Congresso Nacional. (2001). Lei n. 10.172, de 9 de janeiro. Aprova o Plano Nacional de Edu-
cação e dá outras providências. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/leis_2001/
l10172.htm 

Brasil. Ministério da Educação. (1998) Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas. 
Brasília: MEC/SEF. 

Brasil. Conselho Nacional de Educação. (1999). Parecer CNE/CEB n. 14. Diretrizes Curriculares 
Nacionais da Educação Escolar Indígena. Brasília: MEC. 

Brasil. Conselho Nacional de Educação. (1999). Resolução CNE/CEB n. 03. Diretrizes Nacionais 
para o funcionamento das escolas indígenas. Brasília: MEC.

Brasil. Congresso Nacional (1996). Lei n. 9.394, de 20 de dezembro. Estabelece as Diretrizes e Bases da 
Educação nacional. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm

Carneiro da Cunha, M. (1999). Xamanismo e Tradução. In A. Novaes (org.). A Outra Margem do 
Ocidente (pp. 223-236). São Paulo: Companhia das Letras.

Carneiro da Cunha, M. (2009). “Cultura” e cultura: conhecimentos tradicionais e direitos intelec-
tuais. In: Cultura com aspas e outros ensaios (pp. 311-373). São Paulo: Cosac Naify.

Clastres, P. (2003). Troca e poder: filosofia da chefia indígena. In: A Sociedade contra o Estado – pes-
quisas de antropologia política (pp. 45-63). São Paulo: Cosac & Naify.

Clastres, P. (2004). Arqueologia da Violência. São Paulo: Cosac & Naify.

Cohn, C. (2005). Educação escolar indígena: para uma discussão de cultura, criança e cidadania 
ativa. Perspectiva, 23(02), 485-515.

Cohn, C. (2014). A Cultura nas Escolas Indígenas. In P. de N. Cesarino, & M. C. da Cunha. Políticas 
culturais e povos indígenas (pp. 313-338). 1ª. ed. São Paulo: Cultura Acadêmica.

https://doi.org/10.1590/S0102-01882010000200004
https://doi.org/10.1590/S0102-01882010000200004
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=21013%3Adiretrizes-para-a-formacao-de-professores-sao-homologadas&catid=202&Itemid=86
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=21013%3Adiretrizes-para-a-formacao-de-professores-sao-homologadas&catid=202&Itemid=86
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=21013%3Adiretrizes-para-a-formacao-de-professores-sao-homologadas&catid=202&Itemid=86
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/leis_2001/l10172.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/leis_2001/l10172.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm


CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 73

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

Ferreira, P. R. N. (2010). Na remenda do céu com a terra: escolas diferenciadas não são Huni Kuĩ. (Dis-
sertação de Mestrado). Universidade Federal do Paraná, Curitiba.

Francheto, B. (2006). Notas em torno de discursos e práticas na educação escolar indígena. In L. D. 
B. Grupioni (org). Formação de professores indígenas: repensando trajetórias (pp. 191-198). Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade.

Francheto, B. (2010). Micol Brazzabeni, “La Scuola di Carta: una ricerca di antropologia dela 
formazione tragli insegnanti tikmu’un del minas gerais”. Etnográfica, 14 (2), 407-411. https://doi.
org/10.4000/etnografica.344 

Freire, P. (1967). Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

Guerreiro Júnior, A. R. (2011) Aliança, chefia e regionalismo no Alto Xingu. Journal de la société des 
américanistes, 97(2), 99-133. https://doi.org/10.4000/jsa.11902

Grupioni, L. D. B. (2013). Quando a Antropologia se defronta com a Educação: formação 
de professores índios no Brasil. Pro-Posições, 24(2), 69-80.  https://doi.org/10.1590/S0103-
73072013000200006

Grupioni, L. D. B. (2008). Olhar Longe, porque o Futuro é Longe: cultura, escola e professores indígenas 
no Brasil. (Tese de Doutorado). Universidade de São Paulo, São Paulo.

Gusmão, N. M. M. (1997). Antropologia e Educação: Origens de um diálogo. Cad. CEDES, 18(43), 
8-25 . https://doi.org/10.1590/S0101-32621997000200002

Huni Kuin, J. P. M. et al. (2002). Índio do Acre: História e Organização. 2 ed. Rio Branco: Comissão 
Pró-Índio do Acre. 

Lagrou, E. M. (1991). Uma Etnografia da Cultura Huni Kuin: Entre a Cobra e o Inca. (Dissertação de 
Mestrado). Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis. 

Lagrou, E. M. (1998). Caminhos, Duplos e Corpos. (Tese de Doutorado). Universidade de São Paulo, 
São Paulo.

McCallum, C. (1998) Alteridade e Sociabilidade Kaxinauá: Perspectivas de uma antropologia da 
vida diária. Revista Brasileira de Ciências Sociais, 13(38), 127-136.  https://doi.org/10.1590/S0102-
69091998000300008

McCallum, C. (2013). Intimidade com estranhos: Uma perspectiva Huni Kuin sobre confiança 
e a construção de pessoas na Amazônia. Mana, 19(1), 123-155. https://doi.org/10.1590/S0104-
93132013000100005

 

https://doi.org/10.4000/etnografica.344
https://doi.org/10.4000/etnografica.344
https://doi.org/10.4000/jsa.11902
https://doi.org/10.1590/S0103-73072013000200006
https://doi.org/10.1590/S0103-73072013000200006
https://doi.org/10.1590/S0101-32621997000200002
https://doi.org/10.1590/S0102-69091998000300008
https://doi.org/10.1590/S0102-69091998000300008
https://doi.org/10.1590/S0104-93132013000100005
https://doi.org/10.1590/S0104-93132013000100005


74 CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021

McCallum, C. (2015). Espaço, pessoa e socialidade ameríndia: sobre os modos Huni Kuin de 
relacionalidade. Revista de Antropologia, 58(1), 224-256. https://doi.org/10.11606/2179-0892.
ra.2015.102107

Sampaio, J. A. L. (2006). O resgate cultural como valor: reflexões antropológicas sobre a formação 
de professores indígenas. In L. D. B. Grupioni (org). Formação de professores indígenas: repensando 
trajetórias (pp. 165-174). Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade.

Seeger, A., DaMatta, R., & Viveiros de Castro, E. (1979). A construção da pessoa nas sociedades 
indígenas brasileiras. Boletim do Museu Nacional, 32, 2-19. 

Tassinari, A. M. I. (2001). Escola Indígena: novos horizontes teóricos, novas fronteiras de educação. 
In: A. L. da Silva, & M. K. L. Ferreira (orgs). Antropologia, História e Educação: a questão indígena e 
a escola (pp. 44-70). São Paulo: Global.

Weber, I. (2004). Escola Kaxi: História, Cultura e aprendizado escolar entre os Kaxinawá do Rio 
Humaitá (Acre). (Dissertação de Mestrado). Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janei-
ro, Rio de Janeiro. 

Weber, I. (2006). Um Copo de Cultura: os Huni Kuin do Rio Humaitá e a escola. Rio Branco: EDU-
FAC.

https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.2015.102107
https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.2015.102107


CAMPOS V.22 N.2 p. 51-75 jul.dez.2021 75

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de atuação

O professor-liderança Huni Kuin do Breu e os seus contextos de 
atuação: uma etnografia das relações

Resumo: A categoria professor-liderança é enunciada constantemente entre os Huni Kuin, povo in-
dígena que habita uma extensa faixa territorial entre o Brasil e o Peru. Emergem, assim, questiona-
mentos a respeito desse sujeito como mediador essencial entre a escola, aldeia e as instituições estatais 
representantes da educação. O objetivo deste artigo é analisar esses contextos em que os professores 
indígenas Huni Kuin estão inseridos e, principalmente, as relações que constituem nesse universo, com 
Secretarias de Educação (Municipal e Estadual), Organizações Não Governamentais e suas respectivas 
comunidades. 
Palavras-chave: Huni Kuin; Educação escolar indígena; professor; liderança; relações interétnicas.

The Huni Kuin teacher-leader from Breu village and your acting 
contexts: an ethnography of relationships

Abstract: The teacher-leader category is constantly enunciated among the Huni Kuin, an indigenous 
people who inhabit an extensive territorial strip between Brazil and Peru. Thus, questions emerge 
about this personage as an essential mediator between the school, village, and state institutions repre-
senting education. The objective of this article is to analyze these contexts in which the Huni Kuin 
indigenous teachers are inserted and, mainly, the relationships that constitute in this universe, with 
Education Secretariats (Municipal and State), Non-Governmental Organizations, and their respective 
communities.
Keywords: Huni Kuin; Indigenous School Education; Teacher; Leader; Interethnic Relations.

RECEBIDO: 30/04/2020

ACEITO: 11/01/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 76-96 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

A importância da escola no 
processo de afirmação da 
identidade linguística Kiriri
VANESSA COELHO MORAES 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA (UFBA), SALVADOR/BA, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0003-1805-2469 

Os Kiriri são uma etnia indígena, situada no contexto dos povos indígenas do Nordeste. Loca-
lizados no Norte da Bahia, no município de Banzaê, ocupam um território octogonal, que teve seu 
decreto de homologação dos 12.320 hectares em 1995. Nele vivem aproximadamente 4 mil indígenas 
distribuídos em 13 aldeias. 

Com base em minha pesquisa de natureza etnográfica1 sobre o processo linguístico dos Kiriri 
(Moraes, 2020), neste artigo, pretendo discutir a relação entre língua e identidade a partir da escola. 
Destaco que embora não saibam como falar sua língua cotidianamente, os Kiriri buscam efetivar um 
processo de “revitalização linguística”, entendendo esse conceito a partir da perspectiva de Bruna Fran-
chetto (2020:2), a qual afirma que “revitalização linguística consiste na pesquisa e desenvolvimento 
de metodologias de manutenção e propagação do uso de línguas ameaçadas [...] ou extintas”. A partir 
disso, pretendo compreender as dificuldades desse processo no âmbito da escola, bem como os desafios 
colocados para promover a disciplina de Língua Indígena. 

Na primeira seção do artigo, apresento elementos da história desse grupo, focando em questões 
linguísticas e educacionais, a partir dos textos de Leite (1945), Dantas, Sampaio e Carvalho (1992), 
Pompa (2001) e Coelho (1999). Em seguida, discuto o processo de retomada territorial desse grupo, 
pois é nele que a escola indígena e a língua Kiriri assumem maior relevância. Para isso, a partir do livro 
de Bandeira (1972) farei uma breve descrição de como estavam socialmente antes da retomada; tendo 
consideração os trabalhos de Nascimento (1994) e de Brasileiro (1996) mostrarei como eles se reorga-

1 Tendo em mente a perspectiva de Ingold (2015) sobre o trabalho antropológico, passei três meses em campo em 2019, ficando em casas 
de diferentes lideranças. Nesse período conversei e convivi com professores, lideranças e funcionários das escolas Kiriri e frequentei, em 
diferentes momentos, as três principais escolas que irei descrever. Também assisti a algumas aulas de Língua Indígena e Cultura e Iden-
tidade. Além disso, estive presente em algumas reuniões escolares, em rituais, nas atividades didáticas no “dia do índio” e acompanhei a 
luta dos Kiriri no evento Acampamento dos Povos Indígena da Bahia.

https://orcid.org/0000-0003-1805-2469


CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 77

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

nizaram. Correlacionarei isso com as noções de identidade formuladas por Gimenéz (2007) e Reesink 
(1983) e ao conceito de etnogênese de Bartolomé (2006).

 Na terceira seção do texto, detenho-me sobre o que é educação diferenciada e como a observa-
mos nas escolas Kiriri. Sob a ótica de Tassinari (2000), analiso a escola como um espaço de fronteira. 
Na sequência, detalho o processo linguístico através das disciplinas específicas, mostrando como as 
disputas intraétnicas repercutem na disciplina de Língua Indígena. Por fim, sintetizo os principais ele-
mentos do texto e a relevância da reflexão proposta nesse artigo.

Um pouco da história étnica e linguística do povo Kiriri

Nos séculos XVI e XVII os Kiriri viviam em aldeamentos missionários dos jesuítas. Nesse perío-
do, como nos mostra Pompa (2001), a Companhia de Jesus2 enviou para diversos lugares do mundo 
padres missionários para que pudessem ampliar o número de fiéis ao cristianismo, pois acreditava-se 
que grupos não europeus eram culturalmente inferiores e era necessário “elevar” sua cultura, fazendo 
com que incorporassem hábitos e crenças europeias. Compreendia-se que a única religião verdadeira e 
correta era o cristianismo e todas as outras eram formas errôneas de evocar um certo tipo de espiritua-
lidade que não conduziria o ser humano ao “reino de Deus”. Além disso, esse processo colaborava para 
a pacificação dos povos, facilitando as entradas no Sertão e a expansão econômica. Assim, os missioná-
rios da Companhia de Jesus cumpriam uma dupla função: catequizando outros povos e expandindo o 
cristianismo, além de auxiliar a promover o processo de colonização.

De acordo com Dantas, Sampaio e Carvalho (1992) existiam Kiriri nos aldeamentos missioná-
rios conhecidos como Saco dos Morcegos, Juru (atualmente a cidade de Tomar do Geru/SE), Natuba 
(atual Nova Soure/BA) e Canabrava (hoje Ribeira do Pombal/BA). O que perdurou por mais tempo 
foi o de Saco dos Morcegos, onde localiza-se o atual território indígena Kiriri. Muitas etnias encontra-
vam-se em aldeamentos missionários, pois fora destes poderiam correr o risco de morrer, sendo perse-
guido pelos colonos. Apesar da vida nos aldeamentos ser uma alternativa para sua sobrevivência, eles 
eram submetidos a um conjunto de violências e constrangimentos que discriminava seu modo de ser e 
promovia a catequese (Leite, 1945) 3.

A comunicação dos jesuítas com os indígenas tornou-se fundamental para implementar o pro-
jeto missionário. Assim, os padres foram estudando e aprendendo as línguas nativas e algumas obras 
jesuíticas sobre línguas indígenas foram escritas de modo a instrumentalizar os missionários, viabili-
zando a expansão da catequese e a compreensão da confissão dos indígenas. Como não era possível fa-
zer obras sobre todas as línguas, as que eram elaboradas diminuíam as diferenças dialetais, descrevendo 

2 A Companhia de Jesus foi fundada por Santo Inácio de Loyola em plena Contra Reforma, no ano de 1534. Ele e um grupo de estu-
dantes da Universidade de Paris fizeram votos de obediência à doutrina da Igreja Católica. Foram reconhecidos pela bula papal em 1540. 
Procuravam combater o protestantismo, pregando o cristianismo e uma rígida obediência a essa doutrina. Essa instituição tinha como 
objetivo catequisar povos e nações inteiras, chegando ao Brasil com esse propósito por volta de 1549. 

3 Catequizados, os indígenas não podiam praticar sua religiosidade. Eram constrangidos a aprender o português e trabalhavam para 
promover o aldeamento, construindo obras como igrejas e colégios, além de plantar e colher para todos que viviam nesse espaço (Leite, 
1945).

http://www.infoescola.com/historia/contrarreforma/


78 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

uma língua que pudesse ser comunicada com o máximo de sujeitos e de etnias de uma mesma região, 
já que os aldeamentos missionários eram espaços multilíngues e multiétnicos. Leite (1945) nos mostra 
que duas das principais obras foram produzidas pelo padre Vicencio Mamiani: Catecismo da Doutrina 
Christãa na Lingua Brasilica da Nação Kiriri, em 1698 e a Arte de Grammatica da Lingua Brasilica, em 
1699, ambas baseadas nos aldeamentos em que Mamiani esteve no sertão.

Com o fim dos aldeamentos missionários, iniciou-se em 1755 o Diretório dos Índios4. De acor-
do com Coelho (1999), o Diretório tinha como principal objetivo integrar os povos indígenas à socie-
dade nacional, civilizando-os e impondo um modelo educacional assimilacionista, tornando a escola 
um meio de tornar os indígenas trabalhadores brasileiros. Nesse período, foi proibido o uso das línguas 
indígenas no Brasil. Mesmo assim, em 1798, com o fim do Diretório dos Índios, ainda existiam falantes 
de diversas línguas indígenas.

É importante notarmos que existia, tanto entre os jesuítas quanto no Diretório dos Índios, a 
ideia de que os povos originários eram inferiores, primitivos e selvagens, sendo um dever torná-los 
civilizados. Nos aldeamentos, os Kiriri deviam ser transformados em cristãos; no Diretório dos Ín-
dios, trabalhadores brasileiros. Ambas as perspectivas coloniais estavam voltadas a fazer os povos in-
dígenas instrumentos para fins políticos de determinadas instituições. Porém, existiram processos de 
resistência e, por isso, tais projetos civilizadores tiveram problemas em sua implementação de modo 
que muitos indígenas confrontaram os colonizadores mediante estratégias que lhes possibilitassem sua 
sobrevivência e práticas tradicionais (Coelho, 1999; Leite, 1945; Pompa, 2001)

Com relação à língua, como já mencionado, os jesuítas usavam muito os idiomas indígenas 
como modo de promover a colonização. Também ensinaram o português para esses povos, no intuito 
de fazê-los se comunicar em uma língua mais “civilizada”, pois era comum classificarem suas línguas 
como feias e selvagens. No Diretório dos Índios, radicalizaram-se os esforços para integrar as etnias 
à sociedade nacional, tendo como consequência a busca por eliminar por completo o uso das línguas 
indígenas. Afinal, para que o projeto de integração fosse cumprido com sucesso, era necessário forçar os 
índios a se comunicarem com os não indígenas através do português (Dantas et al, 1992).

No século seguinte, ao fim do Diretório dos Índios, segundo os próprios Kiriri, os últimos falan-
tes e pajés morreram na Guerra de Canudos5, quando os seus antepassados seguiram Antônio Conse-
lheiro em busca de “montanhas de cuscuz” e “rios de leite”6.  Não fica claro na bibliografia disponível 
sobre esse assunto, nem nas narrativas dos Kiriri, se todos os falantes foram mesmo para Canudos. 
Dentre os que ficaram será que ninguém sabia falar sua língua? Argumento, assim, não ser possível 
elucidar quando ou como essa língua deixou de ser falada amplamente. 

4 Diretório dos Índios foi uma lei que propunha a normatização e a regulamentação de diversas práticas coloniais, estabelecendo critérios 
educacionais, territoriais, administração da força de trabalho e relações entre indígenas e colonos. Ao mesmo tempo em que regulava a 
liberdade das populações indígenas e institucionalizava seu trabalho forçado. Em função disso, várias unidades coloniais foram criadas a 
partir das antigas aldeias missionárias, com objetivo de levar as populações indígenas a realizar a transição para a vida civil, produzindo 
gêneros voltados ao comércio. 

5 De acordo com Vander Velden (2003), os Kiriri seguiram Antônio Conselheiro para a Guerra de Canudos, pois este se assemelhava 
com os pajés, pois expressava um carisma político e se expressava também enquanto liderança religiosa. Além disso, em Canudos viam a 
possibilidade de sair de uma condição de miséria e galgar uma vida melhor.

6 Nas narrativas dos Kiriri eles utilizam essas expressões para se referirem às expectativas dos seus antepassados com relação ao que en-
contrariam em Canudos.



CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 79

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

Bandeira (1972), que fez pesquisa entre os kiriri na década de 1960, mostra que ninguém sabia 
“cortar a língua”, termo nativo para se referir às pessoas que se comunicavam no seu idioma; apesar dis-
so, ela registrou um conjunto de palavras que alguns Kiriri conheciam. Assim, demostrou a relevância 
desse conhecimento, ainda que estivesse, em sua maior parte perdido. Em sua dissertação, Bandeira 
narra que os Kiriri diziam que sua língua é fundamental para entender melhor os seres invisíveis que 
viviam naquela região, porém eles tinham perdido essa habilidade. 

Percebamos aqui alguns dos efeitos do projeto político colonial que incidiu sobre essa etnia. 
Esse processo teve como uma das principais consequências o fato deles terem deixado de falar a própria 
língua, o que trouxe problemas na relação com seres não humanos que vivem na região.

(Re)Construção identitária e a retomada territorial

Ao longo do século XX, os Kiriri foram discriminados e inferiorizados constantemente. Com-
punham o segmento social mais pobre na região em que viviam, próximo onde hoje fica a cidade de 
Banzaê; devido à questão étnica e à situação econômica, constantemente se submetiam a humilhações 
para obter trabalho (Bandeira, 1972), sendo estigmatizados pelos não indígenas da região como al-
coólicos, desonestos, ladrões, imorais e sujos. De acordo com Reesink (1983), os Kiriri estavam de tal 
modo integrados à sociedade regional que frequentemente não eram mais vistos como índios, pois, no 
imaginário nacional, só seriam indígenas aqueles que vivessem de maneira claramente diferente das 
pessoas que moravam naquela região7. 

Sujeitos a discriminação e sem direitos, os Kiriri precisaram rearticular sua identidade para que 
fossem reconhecidos como indígenas8 e, assim, identificados como detentores do direito ao território. 
Cabe lembrar que o território que eles reivindicavam foi concedido originalmente em 1700 pelo rei de 
Portugal por meio de um Alvará Régio, o qual decretou que todos os aldeamentos que tivessem mais de 
cem casais indígenas receberiam um território com 12.320 hectares. Como o aldeamento de Saco dos 
Morcegos tinha essa dimensão, esse território se tornou um direito dos índios daquela região. Depois 
do Diretório dos Índios o grupo perdeu esse direito. Diante das condições que viviam na década de 
1970, passaram a reivindicar a retomada do território, o que só poderia ser garantido na medida em que 
eles demarcassem sua identidade explicitamente.

Os Kiriri começaram então a adotar uma série de práticas que evidenciavam sua diferença fren-
te aos segmentos sociais com os quais tinham contato para, assim, afirmar sua condição etnicamente 
diversa. Assim, reorganizaram a política local intraétnica, passaram a usar tanga de craoá e deixaram 
de fazer rituais que se assemelhavam a práticas afro-brasileiras. Como principal consequência disso, 

7 Ou seja: despidos, vivendo nas matas, caçando, além de ter um fenótipo com traços marcantes das populações indígenas (Reesink, 
1983). 

8 Para Gimenéz (2007), a identidade tem dois aspectos centrais. O primeiro é o caráter individual, articulado a partir características 
próprias do indivíduo, do estilo de vida, pelas suas relações afetivas, pelas práticas individuais, sua biografia pessoal e a forma que se vê. 
O segundo é o caráter social, os grupos possuem identidade de oposição, se definindo a partir das suas especificidades, negando outros 
grupos e afirmando a si mesmo, construindo uma identidade própria. 



80 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

aprenderam o toré com os indígenas da etnia Tuxá. Nascimento (1994:18) sintetiza o que ocorre no 
toré que os Kiriri passaram a realizar:

Providências devem ser tomadas em relação à preparação do terreiro, ao ar livre, tais como a de-
fumação. Nela um entendido, quase sempre um conselheiro, cargo político inferior apenas ao de 
cacique, com uma cabaça contendo ora a bebida jurema, ora o vinho de milho ou buraiê, ora o zuru 
(cachaça comum), sai aspergindo o líquido sobre o chão, enquanto que às suas costas, formando 
uma fila, seguem dois outros entendidos, homem ou mulher, um segurando uma lamparina (um 
fifó de querosene), outro fumando de um paú (cachimbo) e baforando ao longo de todo o trajeto, 
que percorre toda a área externa e interna do terreiro. Espera-se com isso, atrair os encantos e afastar 
os coisa rúim, espírito de morto, ou espírito branco, categoria que envolve espíritos tanto de falecidos 
brancos como negros. Visto de cima, o conjunto busca, em fila indiana, performar um círculo, ho-
mens a frente, girando no sentido antihorário, de forma que os primeiros, puxados pelo pajé, logo 
alcancem os últimos, necessariamente mais lentos, ultrapassando-os ora por dentro do círculo, ora 
por fora, de modo a formar uma espiral que se contrai ao máximo, quando uma inversão súbita 
de sentido, por parte daquele que puxa os demais, desfaz completamente a espiral, repetindo-se 
indefinidamente essa coreografia, que somente se altera no momento em que chegam os encantos. 
Juntamente com o canto e o som produzido pela maracá, há também uma pisada característica, 
um passo simples, o “jeito” Kiriri de pisar, através do qual costumam se distinguir de outros índios 
que também dançam o Toré e dos civilizados. Esse movimento em espiral é sempre paralisado 
quando se substitui uma linha - i.é., canto - por outra, servindo para que se tome um pouco de fô-
lego, permanecendo o círculo aberto - essa é a hora em que as pessoas entram e saem da formação, 
já que não é obrigatório que todos dancem todas as linhas. O ritmo tem sua frequência acelerada 
à medida em que se aproxima o climax, quando os encantos baixam ou enramam, dando-se aí um 
grande intervalo para a consulta aos encantados e a ingestão das bebidas rituais: o vinho da jurema 
e o buraiê.” (grifos no original)

Ainda de acordo com Nascimento, esse ritual é um marcador identitário que, ao ser introduzido 
nessas comunidades, transforma não só a cultura, mas a noção de distinção cultural que existia com 
relação à sociedade não indígena. Com a prática do toré, os kiriri puderam demonstrar sua indianidade 
ritualisticamente, enfatizando sua diferença étnica, o que reconstrói não apenas a sua cultura, mas a sua 
diferença com relação à sociedade regional, negando-a. Isso era muito importante: Arruti (1995:82) 
nos mostra, por exemplo, que os funcionários da Funai, ao chegarem nas aldeias, pediam para que o 
grupo dançasse “e, dependendo da performance, em seu relatório [...] tece[m] considerações acerca da 
autenticidade étnica do grupo, as quais, por sua vez, serão levadas em conta ao longo do processo de 
oficialização do grupo”. Para além disso, o toré também era importante porque reafirmava a identidade 
através de uma experiência religiosa, conectada com a identificação do que é ser índio. Ao incorporar o 
toré em sua cultura, os Kiriri estavam, portanto, se reinventando, tanto para obter seus direitos, quanto 
para se fortalecer internamente através da religião.

Assim como o toré, a língua emergiu como expressão identitária relevante. Durante o ritual, al-
gumas mulheres – chamadas mestras – incorporam os encantados (entidades sagradas, que são seus an-
tepassados) e, em um dado momento, depois da sua incorporação, vão para a “ciência do índio” ou ca-



CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 81

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

marinha. Nesse evento, elas, ou melhor, o encantado conversa com os indígenas, dando-lhes conselhos 
ou passando “remédios do mato”. Há um momento em que elas falam uma língua que não é português, 
a qual é identificada como sendo a língua dos antigos. Por conta disso, sonham com o dia em que os 
encantados não precisem mais falar em português. A língua começa a expressar um importante marca-
dor diacrítico do que é ser Kiriri, pois reafirma sua identidade, intimamente ligada à busca por aspectos 
relevantes, que faziam parte da vida dos seus antepassados. Isso expressa a reivindicação de uma iden-
tidade Kiriri, valorizando a história desse povo e o modo de ser dos ancestrais (Nascimento, 1994).

A partir daí, podemos perceber a demanda pela construção de uma identidade linguística pró-
pria. Isso fica explícito no relato de algumas lideranças que destacaram situações de discriminação, 
como quando foram para congressos nacionais de povos indígenas e pessoas de etnias do Norte disse-
ram que os Kiriri não eram índios, porque não tinham uma língua específica9. Acusação semelhante 
também foi produzida por não indígenas da região onde habitam os Kiriri. Além disso, conversando 
com Laecio, professor de história do Colégio Estadual Indígena Florentino Domingues de Andrade, 
ele me contou que queria muito que, em sua etnia, as pessoas falassem seu idioma cotidianamente; não 
sendo praticada, ele sentia “falta” de uma identidade. 

Houve, portanto, um processo de etnogênese do povo Kiriri. De acordo com Bartolomé (2006), 
essa categoria é usada para falar do processo de surgimento de novas etnias; para ele, apesar de assumi-
rem uma nova identidade, não são, de fato, novas etnias de fato, pois elas se atualizam frente a novas 
demandas. A etnogênese é fruto de uma reorganização política que rearticula e transforma diversos 
elementos, sobretudo no que diz respeito a características identitárias e estratégias para obtenção de di-
reitos frente ao Estado. A partir disso, emergem etnias enquanto sujeitos coletivos com uma identidade 
própria que se “mobilizam em conjunto em prol de objetivos compartilhados” (Bartolomé, 2006:54). 

Isso é ainda mais expressivo no seu processo de afirmação de uma identidade linguística, na qual 
a língua tanto demarca a identidade de modo político, quanto é um meio de comunicação com os en-
cantados. Negar sua condição linguística era uma ofensa direta à própria identidade; o conhecimento 
da língua Kiriri, por sua vez, reforçava o laço intraétnico e ampliava a comunicação com os encantados.

Escolas diferenciadas

É nesse contexto que surgiram as escolas diferenciadas dos Kiriri, as quais são a extensão des-
se processo de valorização cultural e resultado das suas lutas pelo território. De acordo com Côrtes 
(1996), desde a década de 1980 os indígenas se preocupam com uma educação escolar para o seu povo 
que inclua não apenas componentes do currículo básico de toda escola brasileira, mas principalmente 
conteúdos referentes à própria cultura e voltados a sua valorização.

As escolas na época da retomada eram muito importantes, porque através delas os kiriri se alfabe-
tizavam e aprendiam a ler importantes documentos, bem como aprendiam a contar, podendo calcular 
o que ganhavam com a roça comunitária bem como o pagamento das viagens das lideranças. Tais ins-
tituições sempre estiveram associadas, portanto, a necessidades políticas. A maioria dos estabelecimen-

9 Por razões éticas, não cabe expor essa situação de maneira detalhada.



82 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

tos de ensino já existia no seu território e eram dos não indígenas; na medida em que foram retomando 
suas terras, tais colégios passaram a ser dos Kiriri. Em 1995, com a homologação do território, todas as 
escolas dessa região tornaram-se indígenas. Embora não tenha sido possível fazer um mapeamento de-
talhado, sabemos através de Côrtes (1996) que em 1995 existiam 11 escolas, atendendo da pré-escola 
à quarta série do Ensino Fundamental.

Em minha última ida à campo, em 2019, havia três principais colégios: o Colégio Estadual In-
dígena Florentino Domingues de Andrade, o qual antes da estadualização chamava-se Escola Munici-
pal Marechal Rondon; o Colégio Estadual Indígena José Zacarias, antiga Escola Municipal Professora 
Francisca Alice Costa; e o Colégio Estadual Indígena Kiriri Índio Feliz, que antes da estadualização ti-
nha praticamente o mesmo nome, Escola Municipal Índio Feliz10. Cada um deles administra três escolas 
menores, que funcionam em outras aldeias, cada qual com duas ou três salas de maneira multisseriada11 
até o Ensino Fundamental I. Nos colégios existe uma média de 240 a 300 discentes e aproximadamente 
30 docentes, enquanto nas escolas menores a média é de 3 professores e entre 20 e 50 estudantes12. 

Meus interlocutores não souberam informar quando surgiram tais instituições. Na década de 
1990, as escolas kiriri estavam ligadas ao Município de Banzaê, e eram entendidas pelo Ministério da 
Educação (MEC), a partir do termo educação diferenciada (Moraes, 2018, 2020), como consta no 
Parecer nº 14/99:

As escolas indígenas são diferentes das escolas não-indígenas porque possui características de en-
sino próprias. Essas são grandes diferenças. Os regimentos escolares também diferem em vários 
pontos, como: calendário escolar, carga horária, conteúdos, metodologia de ensino, etc. É dife-
rente porque trabalha respeitando as maneiras tradicionais dos velhos passarem os conhecimen-
tos para os jovens. É diferente porque o professor é o principal autor de seus próprios materiais 
didáticos usados na escola e usa tanto o conhecimento na escrita quanto o conhecimento oral. 
A aproximação com a escola não-indígena é pelo caráter de ensino que fazem em busca dos seus 
conhecimentos sociais e da cidadania. (Brasil, 1999: 1)

Isso está em consonância com o decreto nº 26 de 1991:

Art. 1º. Fica atribuída ao Ministério da Educação a competência para coordenar as ações referentes 
à educação indígena, em todos os níveis e modalidades de ensino, ouvida a FUNAI.      
Art. 2º.  As ações previstas no Art. 1º serão desenvolvidas pelas Secretarias de Educação dos 
Estados e Municípios em consonância com as Secretarias Nacionais de Educação do Ministério da 
Educação (Brasil, 1991)

10 Os nomes passam a mudar por volta de 2008, quando foi iniciado o processo de estadualização. Os das duas primeiras instituições são 
referentes a importantes lideranças do período da retomada territorial, ao passo que os nomes que as escolas tinham antes da estaduali-
zação são de pessoas que meus interlocutores informaram não reconhecer. Sabemos, no entanto, que Marechal Rondon foi o presidente 
do primeiro órgão indigenista do Brasil.

11 Em uma mesma turma encontram-se alunos de diferentes séries, de modo que o professor, ao mesmo tempo, dá aula para algumas 
turmas em uma mesma sala de aula.

12 Não é possível ter um valor exato desses números, pois mudam semestralmente, devido ao alto índice de abandono no período da 
colheita e devido ao fato de que alguns contratos dos professores não duram mais do que um semestre. Tal assunto será detalhado adiante.



CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 83

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

Assim, é obrigação dos municípios e estados desenvolver e garantir os respectivos direitos a uma 
educação diferenciada que valorize os saberes e interesses da própria comunidade indígena. Isso não 
foi observado, contudo, no Município de Banzaê. Paula, ex-professora e atual liderança de uma das 
escolas, contou-me, por exemplo, que para os indígenas mudarem algo em seus colégios era necessária 
uma autorização da Prefeitura13, anulando o direito de autonomia administrativa sobre a escola. Além 
disso, existiria uma “espécie de má vontade” – expressão utilizada pelos próprios Kiriri para se referi-
rem à falta de ajuda dos funcionários públicos – já que as pessoas que trabalhavam na Prefeitura, em 
geral, eram as mesmas que os discriminavam, fosse devido a preconceito, ou ao fato de acreditarem ter 
sido injusta a homologação do território indígena, considerando a luta dos Kiriri ilegítima. Segundo a 
diretora de uma das escolas, Jozilene, outro problema era que todas as funções tinham o mesmo regime 
de contrato, chamado Prestação de Serviço Temporário (PST). Os servidores trabalhavam ao longo do 
ano sem ter direito nem ao pagamento nas férias, nem ao décimo terceiro, além de não terem garantia 
de continuidade na carreira. 

Percebemos aqui algo que Tassinari (2000) nos mostra. A autora demarca que as escolas indíge-
nas são espaços de fronteira. Ela utiliza esse conceito a partir de Barth (1976), mostrando que a escola 
é um lugar interétnico, no qual uma etnia indígena internaliza em sua comunidade uma instituição 
estatal e, por isso, deve sempre estar em relação com o Estado, através dos respectivos órgãos responsá-
veis por esse lugar. Tassinari também elenca dois aspectos que surgem a partir dessa situação: as “rela-
ções interétnicas estáveis”, que é quando podemos perceber que alguns elementos são promovidos de 
maneira mais harmoniosa sem conflitos e, em oposição a isso, as “zonas interditadas”, constituídas por 
disputas e negociações relacionadas à garantia dos direitos indígenas. 

Havia, pois, no cenário acompanhado interesses indígenas garantidos, como acesso à educação; 
porém, como já demonstrado, existia também um conjunto de problemas que inviabilizavam uma edu-
cação efetivamente diferenciada. Diante desse impasse, ao final dos anos 2000, os Kiriri vivenciaram o 
processo de estadualização dos estabelecimentos de ensino, o qual foi realizado de maneiras e períodos 
diferentes em cada colégio, até ser completado em meados da década de 2010. Ao cabo, puderam ter 
escolas com uma série de aspectos diferenciados, como um calendário específico, prevendo algumas au-
las do ano letivo nos rituais ou nas matas do seu território, além de cardápio da merenda composto por 
comidas típicas dos Kiriri, autonomia nos processos administrativos e oferta de disciplinas específicas. 
Desse modo, ampliavam a possibilidade de uma maior convergência de interesses entre comunidade 
indígena e Secretaria de Educação. 

O desenvolvimento de um conhecimento conteudista e didático que dê conta dessa demanda 
por uma educação diferenciada também passou, em consequência, a ser objeto da formação do corpo 
docente. Os(as) professores(as) participam de um programa nacional chamado Ação Saberes Indíge-
nas, o qual é localmente desenvolvido pela Universidade Estadual da Bahia, através do grupo Opará, 
em parceria com a Secretária Estadual de Educação da Bahia. Tal programa tem como objetivos: pro-
mover uma formação continuada para os docentes indígenas; oferecer recursos didáticos e pedagógicos 
que serão desenvolvidos por cada comunidade de acordo com seus interesses; oferecer subsídios para 

13 Meus interlocutores não detalharam de modo que não terei como desenvolver esse ponto.



84 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

desenvolvimento de um currículo diferenciado e para a definição de metodologias que atendam as de-
mandas da comunidade; fomentar a pesquisa; elaborar materiais didáticos e paradidáticos. De acordo 
com meus interlocutores, esse programa tem sido muito importante para o ensino da cultura kiriti nas 
escolas. Voltarei a este ponto adiante.

Interessa-nos, nesse artigo, refletir especialmente sobre a relação dos kiriri com o direito a disci-
plinas específicas, como as de Cultura e Identidade e Língua Indígena. Na primeira, os indígenas estu-
dam os aspectos relevantes para a comunidade, como os rituais, história do povo, suas lutas, direitos e 
tradições; na segunda, o foco é entender seu próprio idioma. Vale destacar que as demais disciplinas, 
equivalentes às ministradas em outras escolas públicas brasileiras, também contemplam, indiretamen-
te, o direito à educação diferenciada, já que existe uma cobrança, por parte da comunidade, de que 
os professores associem os conteúdos curriculares nacionais com aspectos da sua aldeia, tais como: 
ensinar matemática relacionada às atividades da roça; correlacionar a história do Brasil com a da colo-
nização indígena; explicar português a partir do português Kiriri que, como aponta Souza (2011), tem 
suas especificidades regionais e temporais.

Pude acompanhar aulas de Cultura e Identidade ministrada pela professora Jozineide, do Co-
légio Estadual Florentino Domingues de Andrade, em abril de 2019. Através desses momentos e de 
conversas informais com a docente, percebi que sua turma desenvolvia trabalhos escolares relativos à 
forma como os mais velhos da sua aldeia viviam, antes da retomada do território. Em conversas com 
Dernival, professor do Colégio Estadual Kiriri Índio Feliz, também pude notar que ele ensinava aspec-
tos sobre o território, fazia aulas de campo com a turma, mostrando as serras e também solicitava tra-
balhos envolvendo realização de entrevistas com os pais, sobre práticas antigas dos Kiriri. Em diálogo 
com Gustavo, docente do Colégio Estadual José Zacarias, ele me contou, por sua vez, que abordava em 
suas disciplinas a luta dos kiriri pelos seus direitos, explicando para seus alunos como era desenvolvida a 
relação com diferentes secretarias do Estado da Bahia. Ou seja: nas três escolas essa matéria tinha como 
principais conteúdos as práticas tradicionais e ritualísticas, a história da luta pelos seus direitos étnicos 
e o conhecimento do território Kiriri.

Na disciplina de Língua Indígena, ministrada por Ivanildes, Dernival, Gustavo e Arivaldo, en-
sina-se a língua dos seus antepassados. Na aula da professora Ivanildes, da Escola Estadual Indígena 
Florentino Domingues de Andrade, vi que ela também ensinava conteúdos relacionados a outras lín-
guas indígenas. Em conversas com os(as) docentes percebi que o conteúdo fica muito centrado em um 
léxico que não dá conta de preencher toda a carga horária, por isso acabam também ensinando assuntos 
que fazem parte do programa da disciplina Cultura e Identidade. É importante dizer que tudo que 
eles pensam sobre sua língua e ensinam está diretamente relacionado com os conhecimentos dos mais 
velhos e dos saberes rituais, como abordarei a seguir. 

Língua, tradição oral e escola

A fala dos idosos é sempre tratada pelos Kiriri de maneira mais respeitosa. Através deles, susten-
ta-se e promove-se a tradição oral daquela comunidade e a memória desse povo. Dentre as pessoas mais 



CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 85

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

antigas dessa etnia, alguns poucos dizem saber algumas palavras e seus significados. Por isso, muitos 
vocábulos que compõem seu léxico fazem parte das palavras que os mais velhos afirmam ser da sua 
própria língua. Na escola Kiriri, os saberes mais importantes são aqueles transmitidos no cotidiano; 
são alvo de tradução em conteúdo que assume um formato pedagógico na medida em que são inseri-
dos no espaço escolar. Assim, os conhecimentos dos mais velhos transformam-se em objeto da aula do 
professor de língua indígena. 

A esse respeito, menciono duas estratégias didáticas observadas durante a pesquisa. Uma rela-
ciona-se à organização de uma gincana, que levou os(as) estudantes a pesquisar como os mais velhos se 
divertiam, de modo a reproduzir suas brincadeiras. Outra, diz respeito às entrevistas: estudantes foram 
orientados(as) a pesquisar sobre como se vivia antigamente e quais eram os hábitos mais comuns na 
época. Como resultado da pesquisa, aprenderam com os mais velhos que os Kiriri faziam atividades na 
roça, em grupo, as quais eram acompanhadas de algumas músicas, o que não mais se realiza. No dia do 
índio, em 2019, a professora Ivanildes organizou uma peça com a turma, na qual as músicas aprendidas 
foram então apresentadas. Percebe-se, assim, um esforço coletivo em manter na escola conhecimentos 
oriundos dos antepassados, valorizando estes saberes, sobretudo os de ordem linguística.

Além do contato com os mais velhos, outro modo de aprender sua língua é através do ritual. No 
toré existem momentos em que os encantados ensinam algumas palavras e frases, as quais podem ser 
usadas em momentos rituais e em processos de cura, ou para se proteger de alguma situação anômala. 
Os encantados podem pedir algo, como folhas, falando as palavras dessas ervas em sua própria língua. 
Isso é um modo de aprender o nome de elementos rituais importantes. É interessante notar que sempre 
que perguntava se existia diferença entre as palavras que os mais velhos ensinam e as que os encantados 
falam, os kiriri me respondem que apenas o sotaque muda. 

Também existem pessoas que tem o “dom” de aprender melhor a língua com esses seres. “Dom” 
é uma categoria nativa que indica que uma pessoa nasceu com maior facilidade ou inclinação para 
aprender ou fazer algo. As lideranças, por exemplo, nasceram com o dom de liderar; alguns professores 
de língua indígena tem “o dom” de aprender a língua Kiriri e, muitas vezes, são os que mais entendem 
quando os encantados falam algo no seu idioma. Entre as pessoas que tem o “dom”, são comuns os re-
latos de sonhos com os encantados lhes ensinando palavras Kiriri. Os sonhos não são compreendidos 
como uma realidade à parte, mas, antes, como um canal de comunicação com esses seres. 

José Hamilton, ex-professor de Língua Indígena, é uma dessas pessoas. Quando dava aula, ensi-
nava cantos do toré na língua – algo que, como vimos, foi muito importante no período da retomada 
territorial. Segundo seu entendimento, os cantos na língua “fortalecem” o ritual. A noção de “fortale-
cimento” é muito importante no vocabulário Kiriri, pois significa a ampliação da possibilidade de ser 
orientado pelas suas entidades sagradas e expandir a conexão com elas, de modo a alcançar seus obje-
tivos de maneira mais satisfatória, plena e rápida14. Isso acontece não só para se referir à língua, mas a 
outros elementos; por exemplo, nas escolas kiriri eles fazem atividades que chamam de “fortalecimento 

14 Outro ritual importante é o da “concentração”, o qual é bem restrito, apenas poucas pessoas o fazem. Os participantes se reúnem nas 
serras, em um pequeno grupo e, durante a concentração, ficam sentados, ouvindo os sons ao redor, como o canto dos pássaros e o balançar 
das folhas; em um determinado momento começam a ouvir palavras e frases na sua língua e, a partir daí, aprendem mais sobre seu idioma.



86 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

cultural”, as quais são relacionadas a aprendizados sobre o território, ritual e tradições, ampliando os 
conhecimentos oriundos dos encantados e sobre sua cultura. “Fortalecer” faz referência, portanto, a 
essa ideia de ampliar as possibilidades da agência dos encantados, o que por sua vez incide sobre o 
modo pelo qual os kiriri lutam por seus direitos. Nesse processo de “fortalecimento”, José Hamilton 
buscou aprender várias palavras com os encantados; também aproveitou para tirar algumas dúvidas, 
perguntando a tradução de certas palavras. 

Desse modo, é possível perceber que existe um saber que se retroalimenta em diferentes níveis. 
Os Kiriri aprendem a língua com os mais velhos e com suas entidades sagradas, depois a ensinam nas es-
colas. Isso é feito para “fortalecer” sua cultura e seus rituais. “Fortalecendo” o toré, utilizando a língua, 
ampliam sua comunicação com os encantados, podendo dialogar mais e melhor com eles, os quais, por 
sua vez, vão lhes ensinar mais sobre seu idioma, tornando possível dar prosseguimento à tradução desse 
saber em conteúdo escolar e à utilização desse conhecimento para “fortalecer” a cultura e os rituais. 
A retroalimentação que acabo de resumir perpassa o aprendizado linguístico na escola, visando que 
futuras gerações continuem esse movimento.

Tais processos, por sua vez, são convertidos em conteúdo escolar. Uma das operações envolve 
condensar esses conhecimentos em listas de palavras, de modo a ensiná-las na disciplina Língua Indí-
gena. Além disso, os(as) docentes Kiriri criam diversas estratégias para difundir esses saberes oriundos 
dos rituais: em todas as escolas observei, por exemplo, a programação de aulas nas serras, nas quais 
o aprendizado sobre o território é feito por meio de caminhadas na mata. Como já mencionado, o 
calendário escolar também possibilita que os(as) docentes indígenas assumam os procedimentos ritua-
lísticos como foco de suas aulas. Não por acaso, quando os rituais ocorrem nos dias de semana, os(as) 
professores(as) falam, por exemplo, que “a aula deve ser no ritual” Além disso, há atividades voltadas à 
criação de músicas do toré. Há, portanto, um fluxo de conhecimento, uma circulação contínua entre 
escola e ritual, de tal modo que podemos observar práticas rituais serem traduzidas em conteúdos es-
colares, o que condiciona os ensinamentos da disciplina língua indígena.

Elaboração de material didático e disputas intra-étnicas

Se, por um lado, os conhecimentos dos mais velhos e dos encantados perpassam as dinâmicas 
de ensino-aprendizagem das três escolas Kiriri, por outro, em cada uma delas, há modos próprios de 
elaboração dos materiais usados para ensinar a língua. Isso acontece devido a disputas específicas, como 
tratarei a seguir.

No Colégio Estadual Índio Feliz, o professor das disciplinas Língua Indígena e Cultura e Iden-
tidade é Dernival. Ele tem bastante conhecimento sobre a língua Kiriri e pesquisa o assunto junto ao 
grupo de jovens da aldeia de Cajazeiras, que se reúne periodicamente para se aprofundar em estudos 
sobre sua cultura. Levando em conta as obras de Mamiani, para Dernival a língua dos seus antepas-



CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 87

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

sados é o Kipeá15. Na escola onde Dernival atua, contudo, não se incorpora toda a obra do Mamiani 
ao seu léxico, porque é questionado se, de fato, era assim que seus antepassados falavam. Sabemos que 
a obra de Mamiani buscava diminuir as diferenças dialetais entre as línguas para que fosse possível se 
comunicar com o maior número de etnias diferentes. É provável que o que está ali, de fato, não seja 
exatamente igual ao que os antepassados dos Kiriri falavam, mas certamente era algo que possibilitava 
a comunicação com os indígenas que viviam onde hoje é o atual território Kiriri. 

Além disso, poucos indígenas conhecem as obras de Mamiani e, mesmo dentre quem a conhece, 
podem não a entender em boa parte, pois para uma ampla compreensão são necessários conhecimen-
tos prévios de linguística. Nenhum Kiriri estudou ou sabe como começar a estudar linguística para 
se apropriar dos materiais já existentes sobre o idioma. Desse modo, conseguem apenas compreender 
algumas palavras e a sua tradução, de modo que não sabem como estudá-las ou tirar melhor proveito 
desse material. 

Frente a estas dificuldades, uma metodologia específica para o aprendizado do idioma kiriri foi 
elaborado por Dernival e o grupo de jovens de Cajazeiras. Eles repararam que muitas palavras que estão 
nas obras de Mamiani se assemelham a palavras que conheceram através das pessoas mais velhas, prin-
cipalmente com Zito, um dos mais idosos. Zito tem uma lista de palavras que foi feita pelo seu pai, que 
quando jovem escreveu as palavras que sua avó sabia. As palavras de Zito e algumas outras que Dernival 
havia coletado com outros mais velhos foram a base para a criação de um livro chamado Kiriri-Kipeá, 
no qual ao final consta o primeiro dicionário da sua língua, publicado com recursos provenientes da 
participação de um edital. 

No Colégio Estadual Indígena Florentino Domingues de Andrade, os professores João e Ivanil-
des usam esse mesmo livro. Porém, percebi que Ivanildes ensina também alguns conteúdos básicos da 
linguística, tais como: tronco linguístico; família linguística; variação dialetal; preconceito linguísti-
co. Pude assistir a uma de suas aulas, na qual ela escreveu um pequeno texto na lousa sobre o assunto, 
junto de algumas questões, e depois discutiu o tema com os alunos. João também usa esse material, 
mas o complementa com ensino sobre as obras do Mamiani, localizando algumas palavras que acha 
que podem ser efetivamente da língua kiriri. Além disso, usa algumas palavras que aprendeu com José 
Hamilton, ex-professor de língua indígena do Colégio Estadual Indígena José Zacarias.

José Hamilton é umas das pessoas que mais conhece o idioma Kiriri. Boa parte do vocabulário 
foi aprendido com os mais velhos, principalmente com Gino, Bonifácio e Jô. Seus sucessores na escola, 
os professores Gustavo e Arivaldo, me relataram usar as palavras que aprenderam com José Hamilton. 
Algumas dessas palavras eram diferentes das que foram registradas por Dernival, porque os levanta-
mentos foram feitos com idosos diferentes, possuidores de distintos conhecimentos da língua. Ao fazer 
um estudo minucioso da sua língua, José reparou que existiam termos que se assemelhavam às palavras 
compiladas por Maminani enquanto outras se diferenciavam, por isso não tem clareza se as obras desse 

15 Rodrigues (2018) levanta a hipótese de que existe o tronco linguístico macro-jê e, assim sendo, a família linguística Kariri pertenceria 
a ele a língua e seria formada por quatro línguas: o Sapuya e Kamuru, falados na região de Pedra Branca, próximo da atual cidade de 
Cachoeira; Kipeá, falada no sertão nordestino, principalmente pelos Kiriri; o Dzubukuá falada na metade ocidental do submédio do rio 
São Francisco (Dantas et al, 1992).



88 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

padre são, de fato, sobre a língua dos seus antepassados. Assim ele tem optado por ensinar o que apren-
deu diretamente com os mais velhos, sobretudo, com Bonifácio, seu tio. 

Essas diferenças na composição das estratégias didáticas para o ensino da língua kiriri e o ma-
nejo dos materiais didáticos ganham outra dimensão quando as relacionamos com os processos das 
divisões Kiriri. A este respeito, destaco que em 2019 existiam 8 caciques, cada qual relativo a um grupo 
de parentesco que lhes seguem: Hosano, Lázaro, Marcelo, Jailson, Agricio, Manoel, Roberto e João. 
Vejamos, muito sumariamente, como estas lideranças e grupos foram produzidos, bem como os efei-
tos destas divisões no acesso às escolas indígenas. É importante ressaltar que sei que o relato sobre 
estas cisões envolve a simplificação de um processo amplamente complexo e que durou décadas para se 
configurar; por ora, esta contextualização mínima já permite vislumbrar, no entanto, como as escolas 
ocupam lugar central na dinâmica das políticas indígenas.

É possível que a primeira divisão entre os kiriri tenha sido produzida pelo afastamento do grupo 
de Adrelina. Na época da retomada do território, Adrelina e sua família discordavam frequentemente 
de como o processo estava sendo conduzido e gradativamente foram afastando-se dos demais. Não 
fui informada sobre exatamente como ou em que época ela formou seu próprio grupo, apenas sei que 
ocorreu durante o processo de retomada territorial. Embora ela seja a maior liderança, o cacique é o seu 
filho, Roberto.

Outra divisão entre os kiriri ocorreu na década de 1980, também durante a retomada territorial. 
Segundo Nascimento (1994), Lázaro, o primeiro cacique, e algumas pessoas do seu grupo foram acu-
sadas de se beneficiar das demarcações de maneira injusta. O ápice do conflito se deu quando o cacique 
propôs que existisse apenas um pajé, o qual é responsável por promover os torés e efetivar processos 
de cura, além de também exercer liderança e ter grande influência nas tomadas de decisões. Na época 
existiam três pajés e Lázaro queria que Zezão, quem mais lhe apoiava, fosse o único. Assim o cacique 
diminuiria o prestígio de outros pajés que lhe criticavam.

 Os Kiriri não aceitaram isso e chegaram a um consenso de que os encantados deveriam indicar 
o novo pajé. O escolhido foi Adonias, quem mais sabia promover os processos de cura. Adonias e Lá-
zaro tinham, no entanto, muitas desavenças e quando o primeiro passou a realizar os torés, Lázaro e 
seus aliados deixaram de participar dos rituais. A partir disso formou-se um novo grupo, tendo como 
cacique Manoel. Os grupos dividiram-se em termos territoriais: o grupo de Lázaro foi denominado 
Kiriri Mirandela, pois a maioria das pessoas era dessa aldeia ou de aldeias próximas; do outro lado, 
formou-se o grupo dos Kiriri Canta Galo, assim denominados por concentrarem-se mais nessa aldeia 
ou aldeias próximas. 

Na época, nenhum dos grupos transitava pelo território onde estava o rival (diferentemente de 
como fazem hoje em dia). Em função disso, não frequentavam as escolas do grupo opositor, seja como 
aluno, professor ou funcionário. Por isso, o colégio hoje conhecido como José Zacarias era o frequen-
tado pelos Kiriri Mirandela e as escolas hoje conhecidas como Índio Feliz e Florentino Domingues de 
Andrade, bem como seus anexos, ficaram sendo frequentados pelos Kiriri Canta Galo.

As divisões posteriores aconteceram entre os anos de 2008 e 2013. Meus interlocutores não 
souberem me informar o ano exato de cada processo que resultou em novas divisões, tanto nos Kiriri 



CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 89

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

Mirandela, quanto nos Kiriri Canta Galo. Entre os primeiros, Lázaro teve conflitos com Marcelo, vice 
cacique do seu grupo; frequentemente divergiam sobre as tomadas de decisões e, em uma determinada 
situação, um conflito gerou a divisão dos grupos. Assim, Marcelo se tornou cacique, criando seu pró-
prio segmento com sua parentela e aliados.

Após alguns anos, Marcelo envolveu-se em conflitos com relação a divisão de roças dentro do seu 
grupo e João, junto com algumas pessoas, questionaram isso. Sentindo-se injustiçados saíram do grupo 
e formaram um novo, elegendo João como cacique. Hosano também teve desavenças com Marcelo 
e, devido às divergências, saiu do grupo, formando um novo. Os grupos de Lázaro, Marcelo, Hosano 
e João ainda hoje se intitulam como Kiriri Mirandela e os integrantes dos seus respectivos grupos só 
podem frequentar o Colégio Estadual Indígena José Zacarias e seus anexos.

Entre os Kiriri Canta Galo o processo de cisão foi ligeiramente diferente, envolvendo uma série 
de discussões e de acusações graves entre as lideranças, inclusive as de roubo. Como resultante destas 
querelas, parte do grupo de Manoel saiu e escolheu Agricio como cacique do novo grupo. Como haviam 
duas escolas grandes no seu território, os grupos as dividiram entre si, de modo que o grupo de Agricio 
ficou com o Colégio Florentino Domingues de Andrade e o de Manoel, com o Colégio Índio Feliz. 

Passados alguns anos, sucessivas brigas produziram nova cisão, separando os grupos de Manoel 
e de Jailson. Quando isso ocorreu, Jailson não conseguiu, contudo, se estabelecer enquanto liderança 
de nenhum colégio, por isso integrantes de seu grupo não podem ser funcionários dessas instituições. 
Estudantes oriundos de seu grupo, porém, frequentam as duas escolas dos Kiriri Canta Galo. Assim, 
os grupos que estão na aldeia de Mirandela frequentam o Colégio Estadual Indígena José Zacarias. 
O grupo do cacique Manoel frequenta Colégio Estadual Indígena Índio Feliz e o do cacique Agricio 
frequenta o Colégio Estadual Indígena Florentino Domingues de Andrade. 

José Hamilton (do grupo de Lázaro) e Dernival (do grupo de Manoel) são, portanto, de gru-
pos diferentes e ensinam palavras de mais velhos diferentes, por isso as palavras ensinadas nas escolas 
Kiriri não são iguais. Dernival e José reconhecem, porém, que, apesar de palavras diferentes, elas são 
bastante semelhantes entre si, bem como seus significados o são. Aparentemente algumas delas soam 
como variações linguísticas. Por exemplo: os professores do grupo de José Hamilton, ensinam que pai 
é painhequé16, pois um dos mais velhos ensinou assim; outros professores ensinam que pai é padzú, pois 
assim viram na obra de Mamiani. Algumas palavras são consenso entre eles, tais como bêbado (wodó) 
ou fumo (bozé). 

Os docentes do Colégio Estadual Indígena Florentino Domingues de Andrade – do mesmo 
grupo de Dernival – depois da cisão, porém, seguiram o grupo que surgiu com o cacique Agricio e, 
por isso, passaram a usar o livro feito pelo grupo de jovens de Cajazeiras. Nessa escola, a professo-
ra Ivanildes ensina as palavras compiladas por Dernival. O professor João, por sua vez, me disse que 
aprendeu algumas palavras com José Hamilton, pois reconhece nele uma pessoa que pesquisou bas-
tante sobre a língua; por isso, apesar das disputas políticas, João compreende ser importante valori-
zar seu conhecimento.

16 Todas as palavras escritas aqui estão de acordo como os Kiriri escrevem.



90 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

No geral, nenhum professor ensina mais de trezentas palavras, nem sabe ensinar a formar frases 
e, quando formam, é sem preposições. O léxico que conhecem está mais referente a nome de animais, 
plantas, artesanatos típicos dos Kiriri, comidas, fenômenos da natureza e, em menor número, a al-
guns adjetivos e nomes de objetos. As palavras que os mais velhos guardaram na memória, não por 
coincidência, são elementos típicos de uma identidade linguística, repleta de aspectos importantes para 
essa cultura.

Cada professor ou equipe de professores compõe, assim, o seu próprio léxico. Devido às dissi-
dências políticas, acabam por discordar uns dos outros com certa frequência. Esse processo político 
é marcado pela noção que têm sobre a língua, na qual cada grupo reivindica para si a forma “certa” 
de se expressar no seu idioma. O ditado popular “saber é poder” se faz presente, já que saber a língua 
constitui um projeto importante para essa comunidade; aqueles que mais sabem sobre ela são mais pro-
curados, requisitados e ocupam um lugar importante dentro do seu respectivo grupo político. Alguns 
estão entre os professores mais bem vistos das suas escolas; em contrapartida, os(as) docentes que mais 
se destacam também despertam desconfiança nos demais que também estudam a língua. Por conse-
quência, isso interfere diretamente na tentativa de estruturar uma linguagem que possa ser falada por 
todos e que sirva como veículo de comunicação com seus ancestrais; cada qual faz isso separadamente, 
de maneira fragmentada, com distintas metodologias e pouco diálogo entre si.

Em conversa com Henio, sobrinho de José Hamilton, e ex-professor de língua indígena, percebi 
outros aspectos que levam os professores a ensinarem de diferentes formas. Esse docente contou que 
existem palavras que se escrevem com “h” e tem som de “r”17. Muitas pessoas não leem com o som do 
“r”. Ele também contou que as palavras cagado (sambô) e jabuti (sambó) são escritas da mesma forma, 
porém devido ao acento as pessoas fazem confusão, sem chegar a um consenso sobre a grafia. Assim 
como a palavra brocoxo (avô) e inheque (vou, do verbo ir, no futuro) que também causam confusão, já 
que essas palavras tem som semelhante no português (sendo comum falar vô ao invés de avô). 

Por conta desses fatos, existe uma contradição entre os ensinamentos dos diferentes professores. 
Percebemos isso no caso de livro Kiriri-Kipeá, já citado aqui. Ele é utilizado por diferentes docentes, em 
distintas séries e escolas, de modo que frequentemente um aluno estuda esse livro tanto na disciplina 
Língua Indígena quanto na de Cultura e Identidade, em várias circunstâncias diferentes. Não há uma 
forma consensual de usar esse material. Em conversa com os estudantes dos diferentes colégios, eles me 
relataram que o ensino da língua Kiriri é repetitivo e que não aborda diferentes aspectos, deixando ne-
les a sensação de estudarem os mesmos conteúdos de maneira superficial, quando gostariam de realizar 
um estudo mais profundo e diversificado.

Além disso, o uso desse livro didático é cercado por polêmicas, pois sua produção não envolveu 
toda a comunidade, mas apenas o grupo de jovens de Cajazeiras. Algumas críticas relacionam-se, pois, 
há oposição a alguns membros do grupo produtor do livro; por questões políticas, portanto, esse livro 
passou a ser visto com certa desconfiança. Também são feitas outras acusações, como a de que o livro 
foi feito “de acordo com palavras da internet” – muitas vezes o termo internet é usado em referência à 
obra de Mamiani que, de fato, encontra-se disponível online –, ao invés de procurarem os mais velhos, 

17 Em uma descrição fonética esse som seria equivalente aos tipos de “r” fricativo glotal vozeado e/ou fricativo glotal desvozeado



CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 91

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

ou de não procuraram os mais velhos de outros grupos políticos, como os da aldeia de Mirandela, mas 
apenas aqueles de quem eram mais próximos. A despeito dessas acusações, já mostramos aqui a influên-
cia dos mais velhos na construção nesse material. Assim, o único material didático que existe sobre o 
Kipeá acaba sendo perpassado por controvérsias.

Nesse ponto, vemos novamente o emergir de zonas interditadas, problematizadas por Tassinari 
(2000). Ao questionar os interlocutores sobre a inexistência de mais materiais sobre a língua kiriri, 
eles relataram que há muita dificuldade para a produção de materiais didáticos específicos. Às vezes, 
até conseguem elaborar algo junto ao programa Ação Saberes Indígenas, porém, por falta de verbas, 
o recurso didático acaba não sendo impresso ou não é possível concluir a proposta. Este foi o caso de 
dois materiais específicos – a saber: Nosso povo: leitura Kiriri, produzido em 2005, e Ler e escrever 
alfabetização nas escolas Kiriri e Kaimbé, de 2007, ambos feitos em parceria com o referido programa 
– que foram distribuídos uma única vez, de modo que só quem estava na escola naquela ocasião pos-
suísse os livros. 

Na minha última ida a campo, em 2019, soube que em Mirandela professores estavam produzin-
do seu próprio material sobre a língua kiriri. Buscavam organizar um dicionário, baseado nos saberes 
dos mais velhos dos grupos que frequentam a escola dessa aldeia. O material desenvolvido em parceria 
com o programa Ação Saberes Indígenas, intitulado Língua indígena e o fortalecimento da identidade 
do povo Kiriri, porém ainda não foi publicado. Ou seja: embora esteja explícito na legislação acerca da 
educação diferenciada o direito ao material didático específico, notamos que a falta de verba inviabiliza 
sua produção, distribuição e manejo, prejudicando a promoção dos conteúdos oriundos dos saberes da 
própria comunidade indígena a qual se destina.

Apesar de todos os problemas descritos, os kiriri pesquisados concordam que a disciplina Língua 
Indígena assume lugar central na sua política identitária. Por conta dela, os indígenas veem a escola 
como o veículo da realização do projeto de voltar a falar a língua dos seus antepassados. Com essa 
disciplina, espera-se que os(as) professores(as) estudem sua língua e a ensinem para os(as) alunos(as), 
viabilizando a retomada linguística de modo mais amplo. Esse é um dos objetivos mais importantes 
dos Kiriri atualmente.

Existem dificuldades e limitações nesse processo, mas também existe muito desejo para que vol-
tem a falar seu idioma. Neste sentido, vale destacar, por um lado, a relevância desses docentes para essa 
comunidade, por meio dos quais busca-se conferir à escola o estatuto de uma instituição efetivamente 
diferenciada, na qual são ensinados aspectos relevantes da cultura kiriri. Por outro, cabe reiterar a cen-
tralidade dos colégios nos processos que envolvem a construção da sua identidade, tornando-a o motor 
que promove o projeto de voltar a falar na língua. 

Buscando solucionar problemas e elaborar estratégias didáticas para ensinar esses assuntos, os(as) 
professores(as) promovem suas aulas a partir do léxico que sabem. Dentre as metodologias relatadas 
por diferentes professores para ensinar essa disciplina, pude perceber que, em geral, há o ensinamento 
de algumas orações que estão no catecismo de Mamiani, orações as quais também constam no livro 
Kiriri-Kipeá. Em todas as escolas, acompanhei aulas nas quais se ensinavam orações inscritas no cate-



92 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

cismo, tais como pai-nosso, Ave Maria, o sinal da santa cruz e a oração do credo. Também percebi a 
escrita na lousa das palavras que conhecem, seguidas de sua tradução. 

A partir daí, cada professor tem seu método avaliativo para observar o processo de aprendizado 
dos estudantes. Dernival, por exemplo, desenvolvia junto a seus alunos trabalhos nos quais cada letra 
do alfabeto era associada a uma palavra na língua kiriri. Ele também pedia aos estudantes para fazerem 
trabalhos com uma palavra na língua Kiriri e um desenho a ela correspondente. Além disso, solicitava 
a elaboração de textos, nos quais, no meio de algumas frases, colocassem palavras no idioma indígena. 
João Eudes, por sua vez, além de usar slides para mostrar as palavras que conhecem, contou que gos-
tava de usar métodos lúdicos, como a elaboração de jogos da memória com palavras na língua kiriri. 
Chegou também a ajudar os estudantes a fazerem uma peça de teatro na qual eles falavam palavras em 
kipeá. José Hamilton, em contrapartida, mostrou seu caderno, no qual fazia muitos desenhos e escrevia 
o nome de cada um desses desenhos na sua língua (por exemplo: a figura de um pote e, abaixo dele, o 
nome do objeto em kiriri). O que mais chamou atenção foi o desenho de um corpo humano e, próximo 
a cada parte, ele puxou uma seta, indicando os respectivos nomes na língua kiriri.

Percebemos, por meio destes exemplos, que existem relações interétnicas estáveis, no sentido que 
nos aponta Tassinari (2000), pois há o desejo desse grupo que existam disciplinas específicas, nas quais 
possam ensinar sobre sua cultura – sendo este direito garantido pelo Estado. Ao mesmo tempo, existem 
zonas interditadas, as quais podem ser observadas através da escassez de material didático específico. 
Com a possibilidade de se conectar mais com os encantados através do domínio da língua, construído 
com o conhecimento dos mais velhos e com a sistematização do ensino do seu idioma na escola, vemos 
avançar os seus conhecimentos linguísticos. Os Kiriri sabem mais do seu idioma que no período da 
retomada territorial; além disso, possuem espaços escolares para transmitir esse saber para as próximas 
gerações. Porém, devido ao seu pouco conhecimento acerca do léxico, às constantes disputas e à falta de 
verba para elaboração de mais materiais didáticos, tal saber não tem um alcance ainda maior.

Considerações finais

Procurei demonstrar como a perda linguística foi, de fato, a consequência do processo colonial. 
Vimos como foram implementadas políticas, através da educação escolar, no século XVII e XVIII, de 
tal modo que no século XX os kiriri já não sabiam mais se comunicar no seu próprio idioma, além de 
terem se tornado o segmento mais pobre e discriminado da região.

Para se opor a essa condição, os Kiriri precisaram rearticular um conjunto de saberes e práticas, 
demarcando sua identidade indígena que, até então, era fortemente negada. Foi necessário demonstrar 
através dos seus marcadores diacríticos que eram indígenas, detentores de direitos, sobretudo, do di-
reito a um território. Neste contexto, a escola indígena e a língua passaram a ser valorizados: a escola 
podia lhes auxiliar alfabetizando-os nas letras e números, conhecimento imprescindível para não serem 
enganados; a língua, por sua vez, ampliava a comunicação com seus ancestrais, intensificando a agência 
destes e adensando o processo de retomada territorial.



CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 93

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

“Fortalecer” sua língua, revitalizando-a, é principalmente se opor a um projeto colonizador e 
opressor, revertendo e resistindo a processos históricos de violência. É reaver um patrimônio que foi 
parcialmente perdido devido a violências sofridas, mas que pode ser revivido mediante seus esforços. 
Falar na sua própria língua foi sendo assumida, assim, como uma expressão do que é ser Kiriri. Uma ex-
pressão da sua luta, do seu poder de articulação interna e, principalmente, da sua capacidade de realizar 
um projeto compartilhado por toda uma etnia.

Por isso, os Kiriri se esforçaram para que a educação diferenciada fosse um modo de efetivar a 
transmissão dos conhecimentos linguísticos. Através dos conhecimentos dos mais velhos e dos saberes 
oriundos dos rituais, os kiriri criam métodos próprios, transformando saberes tradicionais em conteú-
dos escolares por meio dos quais transmitem seu conhecimento, sobretudo, linguístico, para as gera-
ções futuras. Através dessas instituições escolares, constrói-se sua identidade na relação com a língua. 

Vanessa Coelho Moraes é Doutoranda de antropologia pela Universidade Fe-
deral da Bahia (UFBA) e Mestranda de planejamento territorial pela Uni-
versidade Estadual de Feira de Santana (UEFS). A pesquisa desse artigo foi 
financiada pela Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado da Bahia.

Referências

Arruti, J. M. (1995). Morte e vida no Nordeste indígena: a emergência étnica como fenômeno his-
tórico regional. Estudos Históricos, 8(15), 57-94. Disponível em https://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/
index.php/reh/article/view/1995  

Bandeira, M. de L. (1972). Os Kariris de Mirandela: Um grupo indígena integrado. Salvador: EDU-
FBA.

Barth, F. (1976). Los grupos étnicos e sus fronteras: la organización social de las diferencias culturales. 
México: Fondo de Cultura Económica.

Bartolomé, M. (2006). As etnogêneses: velhos atores e novos papéis no cenário cultural e político. 
Mana, 12(1), 39-68. https://doi.org/10.1590/S0104-93132006000100002 

Brasil. (1991). Conselho Nacional de Educação. Decreto nº 26. Diário Oficial da União.

Brasil. (1996). Conselho Nacional de Educação. Resolução nº 3. Diário Oficial da União. Brasília, 03 
de outubro.

Brasil. (1999). Conselho Nacional de Educação. Parecer nº 14. Diário Oficial da União. 

https://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1995
https://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1995
https://doi.org/10.1590/S0104-93132006000100002


94 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

Brasileiro, S. (1996). A organização política e o processo faccional no povo indígena Kiriri (Dissertação 
de Mestrado). Universidade Federal da Bahia, Salvador.

Chates, T. (2012). A domesticação da escola realizada por indígenas: uma etnografia histórica sobre a 
educação e a escola Kiriri (Dissertação de Mestrado). Universidade Federal da Bahia, Salvador.

Coelho, M. (1999). A civilização da Amazônia- Alexandre Rodrigues Ferreira e o Diretório dos Ín-
dios: a educação indígena e luso-brasileira, pela ótica do trabalho. Revista de História Regional, 5(2), 
150-175

Côrtes, C. N. (1996). A Educação é como o Vento. Os Kiriri por Uma Educação Pluricultural (Disser-
tação de Mestrado). Universidade Federal da Bahia, Salvador.

Costa, F. (2013). Revitalização e ensino de língua: interação entre sociedade e gramática (Tese de Dou-
torado), Universidade Estadual de São Paulo, Araraquara.

Dantas, B. G., Sampaio, J., & Carvalho, R. (1992). Os povos indígenas no Nordeste brasileiro: um 
esboço histórico. In: M. Carneiro da Cunha (org.). História dos povos indígenas (pp 430-456). São 
Paulo: Companhia das Letras.

Franchetto, B. (2020). Línguas indígenas ameaçadas: pesquisa e teorias linguísticas para revitalização. 
Disponível em: <http://nupeli-gela.weebly.com/revitalizaccedilatildeo.html> Acesso em 30 de abril 
de 2020

Giménez, G. (2007). Estudios sobre la cultura y las identidades sociales. México: Eco Cult.

Hanks, W. (2008). Língua como prática social: das relações entre língua, cultura e sociedade a partir de 
Bourdieu e Bakhtin. São Paulo: Cortez.

Ingold, T. (2015) Antropologia não é etnografia. In: Estar vivo: ensaios sobre movimento, conhecimen-
to e descrição (pp  327-348). São Paulo: Vozes.

Kiriri, D. et al. (2003). Índios na visão dos índios. Banzaê: FAZCULTURA.

Leite, S. (1945). História da Companhia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: INL.

Mamiani, L. V. (1698). Catecismo da Doutrina Christãa na Lingua Brasilica da Nação Kiriri. Rio de 
Janeiro: Biblioteca Nacional.

Mamiani, L. V. (1699). Arte de Grammatica da Lingua Brasilica da naçam Kiriri. Rio de Janeiro: 
Biblioteca Nacional.

Moraes, V. (2018). A construção da escola indígena Kiriri (Monografia de Bacharelado). Universidade 
Federal da Bahia, Salvador.

http://nupeli-gela.weebly.com/revitalizaccedilatildeo.html


CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021 95

A importância da escola no processo de afirmação da identidade linguística Kiriri

Moraes, V. (2020). O que devemos aprender com a ciência do índio? análise das contribuições educacio-
nais, epistemológicas e linguísticas dos saberes Kiriri (Dissertação de Mestrado). Universidade Federal 
da Bahia, Salvador.

Nascimento, M. T. de S. (1994). O tronco da jurema: ritual e etnicidade entre os povos indígenas do 
nordeste – o caso Kiriri (Dissertação de Mestrado). Universidade Federal da Bahia, Salvador.

Pompa, M. C. (2001). Religião como tradução: missionários, tupi e “tapuia” no Brasil Colonial (Tese de 
Doutorado). Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Cam-
pinas. 

Reesink, E. (1983). Índio ou caboclo: notas sobre a identidade étnica dos índios do nordeste. Revista 
Universitas, 32(2), 121-138. https://periodicos.ufba.br/index.php/universitas/article/view/1028 

Rodrigues, A. (2018). O artigo definido e os numerais na lingua Kirirí: Vocabulário na língua portu-
guês-kiriri e kiriri-português. Revista Brasileira de Linguística Antropológica, 4(2), 169-235. https://
doi.org/10.26512/rbla.v4i2.20679  

Souza, H. (2011). Português Kiriri (Tese de Doutorado). Instituto de Letras, Universidade Federal da 
Bahia, Salvador.

Tassinari, A. (2000). Escola indígena: novos horizontes teóricos, novas fronteiras da educa-
ção. In: A. Silva, & M. Ferreira (orgs.). Antropologia, história e educação: a questão indígena 
e a escola (pp 57-72). São Paulo: Global.

Vander Velden F. (2003). Combates singulares,historias singulares : sobre a participação indígena no 
movimento de canudos. Tellus, 3(4), 57-73. https://doi.org/10.20435/tellus.v0i4.64 

https://periodicos.ufba.br/index.php/universitas/article/view/1028
https://doi.org/10.26512/rbla.v4i2.20679
https://doi.org/10.26512/rbla.v4i2.20679
https://doi.org/10.20435/tellus.v0i4.64


96 CAMPOS V.22 N.2 p. 76-96 jul.dez.2021

A importância da escola no processo de afirmação da identidade 
linguística Kiriri

Resumo: Os Kiriri são do contexto etnológico do Nordeste, vivem no município de Banzaê-BA, e 
possuem um território demarcado de 12.320 hectares. Após passarem por um longo processo que cul-
minou no fato de não saberem mais falar sua língua, apenas algumas palavras, iniciam um processo de 
afirmação identitária e de retomada territorial que envolveu sua língua e rituais. A ampliação dos seus 
conhecimentos linguísticos, seja por meio do registro do que os idosos sabem, seja do que aprendem 
sobre seu idioma no toré, efetiva a relação com seus antepassados e constitui os Kiriri no presente. Com 
base na pesquisa etnográfica realizada junto aos Kiriri em 2019, destaco como as escolas assumem lugar 
central na definição dos termos da política étnica, tornando-as espaços centrais na afirmação identitá-
ria e na produção de saberes específicos. Neste artigo, as disputas e os desafios em torno do ensino das 
disciplinas Língua Indígena e Cultura e Identidade são o foco da análise.
Palavra-chave: educação diferenciada; Kiriri; língua indígena; escola indígena; revitalização linguís-
tica.

The importance of the school in the process of affirming the Kiri-
ri linguistic identity.

Abstract: The Kiriri is from the ethnological context of the Northeast, lives in the municipality of 
Banzaê-BA, and has a demarcated territory of 12,320 hectares. After going through a long process 
that culminated in the fact that they no longer know how to speak their language, just a few words. 
They begin a process of identity affirmation and territorial recovery that involved their language and 
rituals. The expansion of their linguistic knowledge is through recording what the elderly know, or 
what they learn about their language in the Toré, effective relationship with their ancestors and consti-
tutes the Kiriri in the present. Based on the ethnographic research carried out with the Kiriri in 2019, 
I highlight how schools play a central role in defining the terms of ethnic policy, making them cen-
tral spaces in the affirmation of identity and the production of specific knowledge. In this article, the 
disputes and challenges surrounding the teaching of Indigenous Language and Culture and Identity 
disciplines are the focus of the analysis.
Keywords: Differentiated Education; Kiriri; Indigenous Language; Indigenous School; Linguistic 
Revitalization.

RECEBIDO: 30/04/2020

ACEITO: 30/06/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 97-114 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

A alteridade na pesquisa escolar: 
apontamentos a partir de um 
trabalho de campo em escolas 
uruguaias
Amurabi Oliveira 
Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), Florianópolis/SC, Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-7856-1196

Introdução

A entrada em campo é sempre uma atividade complexa, que envolve inclusive os elementos que 
antecedem nossa ida. Separamos materiais, que vão desde bloco de anotações, gravador, passando por 
roupas, quando necessitamos realizar um deslocamento maior, além do próprio preparo afetivo que 
envolve o fazer antropológico (Pires, 2011). 

No caso da antropologia que é desenvolvida no espaço urbano, o desafio metodológico coloca-se 
em outro nível, que envolve o exercício de “estranhar o familiar” (Velho, 1978). Obviamente, alguns es-
paços podem nos ser mais familiares que outros. Penso que a instituição escolar é um desses ambientes, 
cujo grau de familiaridade é bastante intenso, tendo em vista os longos anos que passamos nos bancos 
escolares e, se você for um antropólogo ou antropóloga fazendo uma pesquisa, possivelmente passou 
mais alguns bons anos nos bancos das universidades1. 

Considerando o campo antropológico no Brasil, é interessante perceber que o desenvolvimento 
de pesquisas nas instituições escolares ocorre no movimento que se dá na direção de uma alteridade 
radical para uma alteridade mínima. Esse movimento se inicia com as pesquisas a partir dos anos de 
1960 e consolida-se a partir dos anos de 1980, quando os antropólogos desenvolvem cada vez mais 

1 Estou dando destaque aqui às pesquisas voltadas para as escolas no espaço urbano, considerando a centralidade que tais instituições 
ocupam nas sociedades modernas. Não nego com isso toda a tradição existente nas pesquisas antropológicas envolvendo a educação não 
escolar, bem como aquelas realizadas no contexto das escolas indígenas, rurais, quilombolas, etc.  

https://orcid.org/0000-0002-7856-1196


98 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

trabalhos voltados para as próprias sociedades nas quais estão inseridos (Peirano, 2006). Compartilho 
dessa perspectiva ao analisar a história da antropologia brasileira, entretanto, é importante indicar que 
essa não é uma leitura que constitui um ponto pacífico e hegemônico no campo, e também é necessário 
ressaltar que, ao incorporar essa interpretação, o faço de maneira crítica, compreendendo que esse é um 
processo marcado por descontinuidades e rupturas, sendo menos linear do que poderia parecer num 
primeiro momento. 

	 Notadamente, o que nos chama a atenção aqui é como a proposta de realização de uma etno-
grafia escolar, voltando-nos para nossa própria sociedade, nos distancia da experiência etnográfica no 
sentido mais tradicional do termo. Como nos colocam Pallma e Sinisi (2004: 123):

A diferencia de Malinowski, nosotros no vemos alejarse el barco desde la isla exótica para empezar 
a relacionarnos con el otro, sino que tomamos un colectivo o cruzamos con el bote el Riachuelo 
para, en poco tiempo, acercarnos al barrio o a las escuelas donde haremos nuestros estudios. Esta 
cercanía nos obliga a un esfuerzo para mirar con otros ojos los lugares tantas veces transitados, 
para poder descotidianizar el barrio y la escuela.

	 Longe de querer realizar uma longa contextualização sobre as pesquisas antropológicas em 
escolas, apenas gostaria chamar a atenção para o fato de que a ida de antropólogos para as institui-
ções escolares não se constitui exatamente em algo novo, e que isso se situa dentro de um movimen-
to mais amplo da própria antropologia brasileira (Gusmão, 1997). Soma-se, ainda, o fato de que o 
conjunto de investigações desenvolvidas na interface entre a antropologia e a educação tem ocorri-
do de forma bastante interdisciplinar no Brasil (Dauster, 2015), envolvendo também acadêmicos do 
campo educacional. 

	 No presente trabalho, pretendo desenvolver uma reflexão sobre a investigação etnográfica no 
contexto escolar a partir de uma situação de pesquisa bastante específica, que envolve o trabalho de 
campo em aulas de sociologia, com professores que possuem um background nas Ciências Sociais em 
um país vizinho, o Uruguai. Compreendo, assim, que nessa situação etnográfica radicaliza-se a ideia de 
alteridade mínima, o que pretendo evidenciar ao longo das seções desse artigo.

	 Minha intenção é, portanto, desenvolver uma reflexão sobre a questão da alteridade no exer-
cício da etnografia em contexto escolar, refletindo ainda sobre a relação entre antropólogo e nativo(s) 
nessa situação. Compreendo, assim, que esse exercício de alteridade situa o “nós” (antropólogo brasi-
leiro) e o “outro” (professores uruguaios) em polos dialógicos, que possuem proximidades e distancia-
mentos que serão explorados ao longo do artigo. 

Contextualizando o campo

Ainda no final de 2017, eu já havia realizado algumas entrevistas com professores uruguaios de 
sociologia em Montevidéu, contato que tive através de uma professora que atua no Instituto de Profes-
sores Artigas (IPA) – principal centro formador de professores do Uruguai. Apesar de algum contato 
inicial, por meio da literatura sobre como era a organização do sistema escolar uruguaio, não havia con-



CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021 99

A alteridade na pesquisa escolar

seguido materiais mais detalhados sobre a situação específica do ensino de sociologia, de modo que essa 
ida em 2017 a Montevidéu – por razões da realização do XXXI Congresso da Associação Latino-ame-
ricana de Sociologia (ALAS) – seria uma ótima oportunidade para aprofundar meus conhecimentos 
sobre essa realidade. No congresso da ALAS, dividi uma mesa-redonda com um professor argentino e 
uma professora uruguaia, na qual debatemos o ensino de sociologia nos países do Cone Sul. A referida 
docente havia atuado por muitos anos na educação secundária uruguaia e, atualmente, lecionava no 
IPA, atuando na formação de professores de sociologia. 

É interessante especificar que, no Uruguai, a formação de professores não ocorre nas universidades, 
mas sim nos Institutos de Formação de Professores, que são vinculados à Administração Nacional de 
Educação Pública (Anep)2. Isso significa que sociólogos, historiadores, geógrafos, etc., se graduam em 
instituições como a Universidade da República (Udelar), ao passo que os professores dessas disciplinas 
são formados nos institutos, não havendo necessariamente diálogos entre tais instituições. Importa 
ressaltar, ainda, que a sociologia não constitui uma disciplina obrigatória da educação secundária no 
Uruguai, estando presente apenas na educação secundária pós-obrigatória (bachillerato), na opção de 
ciências humanas e sociais3. São quatro aulas por semanas apenas em um dos anos do bachillerato. 

Por meio dessa professora do IPA, contatei outros docentes de sociologia que atuavam em Mon-
tevidéu, realizando entrevistas com eles. Entrevistei tanto professores que se formaram antes de 2008, 
ainda no modelo de licenciatura em direito e sociologia, como aqueles egressos no período seguinte, 
obtendo o título de docentes em sociologia estritamente. Apesar de a licenciatura em sociologia res-
tringir mais a atuação profissional desses docentes, que não poderiam lecionar as disciplinas de direito 
e de educação cidadã, eles percebiam como positiva a autonomização da área, considerando a maior 
bagagem teórica recebida e a ênfase ampliada na prática pedagógica desse campo (Oliveira, 2019b). 

Nesse momento, realizei as entrevistas tanto no espaço da Udelar, onde ocorria o congresso da 
ALAS, como, em alguns casos, fui convidado a fazê-lo em cafés e na casa dos próprios professores; 
foram seis entrevistas efetuadas nesse momento. No geral, os professores foram muito receptivos co-
migo e também bastante curiosos sobre a situação do ensino de sociologia no Brasil, pois, apesar da 
proximidade física entre os países, pouco conheciam dessa realidade, ficando sempre deveras surpresos 
com os números (instituições formadoras, livros didáticos produzidos, participantes em congressos 
acadêmicos, etc.) e com o fato de a sociologia ser obrigatória para todos que cursavam a educação 
secundária. Alguns deles também me perguntaram sobre o movimento “Escola sem partido”4 e o de-

2 Fugiria do foco e do escopo deste artigo examinar minuciosamente a formação de professores no Uruguai, porém, para um maior apro-
fundamento do leitor acerca dessa questão, vide Marrero (2010). 

3 A educação secundária no Uruguai está organizada em dois ciclos, sendo o primeiro geral e de caráter obrigatório, e o segundo, orien-
tado por áreas de conhecimento, em caráter obrigatório, porém, é requisito para o acesso ao ensino superior.

4 O movimento “Escola sem partido” foi fundado em 2004 e tem sido identificado com o avanço de uma agenda conservadora em edu-
cação, representando pais e estudantes contrários ao que se tem denominado de “doutrinação ideológica” nas instituições de ensino. O 
movimento tem subsidiado um conjunto de projetos de leis em níveis municipal, estadual e federal, que visam a estabelecer “deveres do 
professor”, estimulando também canais de denúncia sobre o que de supostamente “ideológico” seria ensinado em sala de aula. 



100 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

bate sobre “ideologia de gênero”5, sobre os quais já haviam ouvido falar, acerca da força que estavam 
ganhando no Brasil. 

No ano seguinte, por meio da Associação Universitária Grupo Montevidéu (AUGM), da qual 
minha universidade faz parte, pude concorrer a uma bolsa de mobilidade acadêmica e, obtendo-a, 
resolvi voltar ao Uruguai, vinculando-me ao Departamento de Sociologia da Udelar. Permaneci em 
Montevidéu entre abril e maio de 2019, período no qual tentei organizar novas entrevistas, observar 
algumas aulas, além de proferir palestras no IPA e na Udelar. Meu objetivo nessa pesquisa seria in-
vestigar o perfil profissional dos professores de sociologia no Uruguai e suas estratégias didáticas em 
sala de aula, todavia, ao longo da investigação, meus propósitos foram se ampliando, incorporando 
outras preocupações. 

Existia uma mudança sensível no contexto político brasileiro quando retornei a Montevidéu: 
Jair Bolsonaro havia sido eleito presidente em 2018, e diversas notícias estavam circulando na im-
prensa internacional, como na latino-americana em especial. Deve-se considerar ainda que 2019 era 
ano de eleição presidencial no Uruguai, onde se desenhava um claro desgaste da Frente Amplia (FA), 
que acabou não se reelegendo no segundo turno ocorrido em outubro daquele ano, perdendo para o 
Partido Nacional (PN). 

Havia ainda uma novidade naquele momento, que residia na fundação em março de 2019 do 
Partido Cabildo Abierto (CA), com uma agenda centrada na questão da segurança pública, no com-
bate à “ideologia de gênero” e na exaltação dos “valores tradicionais”, lançando como candidato um 
ex-comandante do Exército Nacional do Uruguai, Guido Manini Ríos, sendo o primeiro militar a 
concorrer à presidência desde o final da ditadura6. Assim, a curiosidade sobre o Brasil estava ainda mais 
acentuada, considerando que em nosso país parecia se consolidar uma tendência de câmbio político já 
acenada com a eleição de Maurício Macri na Argentina em 2015, e o Uruguai aparentemente seguia na 
mesma direção. 

Enfatizo esse dado das mudanças ocorridas no contexto político mais amplo, pois se colocam 
como pano de fundo no reencontro que tive com muitos professores de sociologia. Considerando a di-
mensão reflexiva que possui o encontro etnográfico, no qual o observador é também observado (Silva, 
1994), compreendo que essas são questões fundamentais. Fui alvo de perguntas constantes e, sabendo 
que esse tipo de pergunta viria à tona, nas minhas palestras na Udelar e no IPA abordei temas como 
“Escola sem partido” e o debate sobre “ideologia de gênero” nas instituições de ensino brasileiras, o que 
se mostrou bastante frutífero no diálogo com os docentes presentes nesses espaços. 

Minha atividade no IPA era a primeira da minha agenda, o que configuraria um ótimo espaço para 
reencontrar professores que havia entrevistado no final de 2017 e também para conhecer novos. Como 
já indicado, aparentemente há uma forte rede que se estabelece entre os professores de sociologia egres-
sos do instituto, pois muitos voltavam posteriormente como docentes ou ainda passavam a colaborar 

5 O debate sobre “ideologia de gênero” surge vinculado a movimentos conservadores católicos na década de 1990, ganhando proemi-
nência na arena pública nos últimos anos. Tal terminologia é utilizada por movimentos conservadores para indicar uma tentativa de 
disseminação de uma concepção “antinatural” de família e de sexo, que integraria uma agenda global de esquerda. 

6 Este candidato encerrou a campanha em quarto lugar no primeiro turno das eleições gerais.



CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021 101

A alteridade na pesquisa escolar

como tutores dos estudantes que estavam envolvidos nas práticas pedagógicas. Sendo assim, considerei 
que estabelecer relação com os docentes de sociologia a partir do IPA seria uma estratégia interessante. 

Havia chegado um pouco mais cedo para a palestra e, já do lado de fora do instituto, reencontrei 
alguns professores e fui introduzido a outros, que prontamente me ofereceram um mate, me pergun-
taram o que eu fazia no Uruguai e também como estava o Brasil, além de como era ensinar sociologia 
no atual contexto político. Ao se aproximar a hora da atividade, fomos para dentro do prédio, cuja 
estrutura se assemelha bastante ao de uma grande escola, na disposição dos corredores, das carteiras 
nas salas de aula, etc. Foi em uma dessas salas que realizei minha palestra, que versava sobre o ensino de 
sociologia no Brasil. 

A sala estava bastante cheia, e a interação, intensa: estranhavam a importância que havia no Bra-
sil aos livros didáticos, mas também se surpreendiam com o alcance do Programa Nacional do Livro 
Didático (PNLD), igualmente com as ações do movimento “Escola sem partido” e afirmavam estarem 
preocupados com a possibilidade de o Uruguai seguir o mesmo caminho. 

Estavam presentes na sala meus interlocutores, aqueles com os quais eu pretendia realizar obser-
vações das aulas de sociologia e, de fato, aquela situação era bastante singular no meu trabalho de cam-
po, pois eu estava sendo observado antes de observá-los. Apesar de compreender que há uma alteridade 
mínima entre meus interlocutores e eu, no sentido de partilharmos de um horizonte epistêmico e uma 
linguagem científica em comum, os limites acerca do conhecimento da realidade do outro, por sermos 
de nacionalidades distintas, nos colocavam nesse ponto numa alteridade mais radicalizada. 

Apesar de desenvolver todo o diálogo em castelhano, obviamente meu sotaque trazia várias mar-
cas sociais ao diálogo, inclusive era possível rastrear que tipo de castelhano aprendi, pois respondi mais 
de uma vez por quê falava com “sotaque espanhol”, o que refletia o aprendizado com minha professora 
do Ensino Médio.

As experiências anteriores que tive de trabalho de campo normalmente se iniciavam com a 
apresentação de meus objetivos para meus interlocutores, tanto no caso das pesquisas que desenvol-
vi no campo das religiões como em educação. No Uruguai, meu caminho foi estabelecer conexões 
a partir de uma informante-chave – a professora do IPA com quem dividi uma mesa no evento de 
2017 – , realizar algumas entrevistas, voltar ao campo e, antes de ir para as escolas, ser observado por 
aqueles que observaria. Nesse sentido, creio que é válido recuperar a ideia de etnografia postulada por 
Magnani (2009:135)

[…] a etnografia é uma forma especial de operar em que o pesquisador entra em contato com o uni-
verso dos pesquisados e compartilha seu horizonte, não para permanecer lá ou mesmo para atestar 
a lógica de sua visão de mundo, mas para, seguindo-os até onde seja possível, numa verdadeira 
relação de troca, comparar suas próprias teorias com as deles e assim tentar sair com um modelo 
novo de entendimento ou, ao menos, com uma pista nova, não prevista anteriormente.
Esse é um insight, uma forma de aproximação própria da abordagem etnográfica que produz um 
conhecimento diferente do obtido por intermédio da aplicação de outros métodos. Trata-se de 
um empreendimento que supõe um determinado tipo de investimento, um trabalho paciente e 



102 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

contínuo ao cabo do qual e em algum momento, como mostrou Lévi-Strauss, os fragmentos se 
ordenam, perfazendo um significado até mesmo inesperado.

Sob tal perspectiva, penso que minha etnografia das práticas pedagógicas dos professores de 
sociologia no Uruguai inicia-se antes mesmo de eu chegar a suas salas de aula, pois também na condi-
ção de observado, a partir de suas perguntas, ouvindo seus temores, ansiedades, etc., pude começar a 
adentrar o universo de meus sujeitos de pesquisa. Obviamente que se reconhece aqui a existência de 
uma “cultura escolar”, algo próximo dos termos colocados por Bourdieu e Passeron (2008), na qual 
determinadas práticas são elaboradas. Isso significa que, apesar de estar em outro país, em certa medida 
eu já estava previamente familiarizado com determinadas rotinas da realidade que investigaria. Afinal:

Quando elegemos a escola como objeto de análise, enfrentamos “nativos” diferentes daqueles ana-
lisados por Malinowski [...]. O exercício de imaginar-se em uma ilha distante ganha outros sig-
nificados nesses contextos em que o “outro” pode ser, com certa frequência, próximo àquele que 
realiza a pesquisa. A escola, como instituição, e os agentes presentes nesse contexto são familiares 
para os pesquisadores. A formação escolar, como experiência englobante, é compartilhada por 
todos que decidem trabalhar com Antropologia e Educação. Assim, de certa forma, todos são 
“antropólogos nativos” (Rosistolato, 2013:45).

Mas isso não é o mesmo que dizer que eu já conhecia essa realidade, afinal, o familiar nem sempre 
é conhecido (Gomes & Meneses, 2008). E, obviamente, no caso de uma pesquisa em terras estrangeiras 
(ainda que num país vizinho), haverá sempre outros códigos sociais que sutilmente se colocam na or-
dem da realidade observada. Assim sendo, ainda que se possa considerar que parte da minha pesquisa 
retrata práticas de uma realidade que poderia ser observada em outros cenários escolares, compreendo 
que a cultura escolar é mais geral, porém, as culturas das escolas, não, e estas dialogam diretamente com 
os quadros social e cultural dos agentes escolares, o que implica em sensíveis mudanças nesse contexto. 

Essa experiência de trocas e de me colocar previamente na condição de observado mostrou-se 
fundamental para meu acesso ao campo, afinal, nem sempre a escola é um ambiente onde se pode en-
trar tão facilmente (Oliveira et al., 2018). Quando estava na Udelar e comentei que faria observação 
de aulas dos professores, a reação de meus colegas foi de espanto, pois, aparentemente, havia inúmeras 
tensões entre o IPA e a Udelar que dificultavam a ida de pesquisadores da universidade às escolas. 

Apesar de não almejar aprofundar a discussão sobre esse ponto, já havia percebido que essas 
tensões estavam postas, o que poderia gerar alguma situação desconfortável, eventualmente, em meu 
trabalho de campo, já que meu vínculo institucional se dava através da Udelar. Cheguei a divulgar a 
atividade que realizaria na universidade na semana seguinte, mas, de fato, não houve grande adesão 
por parte dos professores que estavam no IPA, o que pode apontar para certo desconforto existente no 
trânsito entre esses dois espaços institucionais. 

Quando entrevistei a chefe de departamento de sociologia do IPA, ela me indicou que, na situa-
ção de um aluno ir à Udelar fazer o bacharelado em sociologia, esta não aceitava cursos de teoria socio-
lógica realizados no instituto, ainda que tivessem o mesmo conteúdo, ao passo que este normalmente 



CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021 103

A alteridade na pesquisa escolar

aceitava os créditos disciplinares realizados na universidade. Essa observação chama a atenção para as 
hierarquias acadêmicas existentes, que transparecem nas disputas entre escolas e faculdades na busca 
por prestígio e diversos recursos materiais e simbólicos (Bourdieu, 2011). Soube ainda que o IPA tinha 
um projeto antigo de transformar-se em universidade, o que implicaria em maior autonomia acadêmi-
ca, principalmente com relação à expedição de títulos de mestrado e doutorado, porém, tal iniciativa 
ainda não havia se concretizado.

Chegando na escola

Dado o tempo que possuía para realizar meu trabalho de campo, resolvi concentrar-me em uma 
única escola, ainda que tenha realizado entrevistas com diversos professores que atuavam na Educação 
Básica, além dos chefes de departamentos das instituições que formavam profissionais no campo da 
sociologia no país: Udelar, IPA e Universidade Católica de Montevidéu7. 

A professora que me acolheu para acompanhar suas aulas era bastante simpática, jovem e já 
graduada dentro da formação oferecida a partir de 2008, ou seja, possuía um título de licenciada em 
sociologia pelo IPA. Ela provinha de outra cidade uruguaia, mais ao interior, e morava em Montevidéu 
há alguns anos. Chegou a me perguntar se eu percebia diferença entre seu sotaque e aquele das outras 
pessoas que conhecia na cidade; eu lhe disse que não conseguia captar essas diferenças em castelhano, 
por não ser minha língua nativa. Perguntou-me ainda onde eu havia estudado castelhano, pois falava 
bem o idioma, e eu contei que aprendi na escola, o que aparentemente causou certo espanto. Expli-
quei-lhe que era uma instituição privada e que contava com muitas aulas de língua estrangeira, além de 
minha afinidade com esse idioma em particular. 

A curiosidade sobre minha trajetória, sobre o ensino de sociologia no Brasil, acerca de como 
eram nossas práticas e nossas escolas situavam-me nesse encontro de forma muito clara como sendo 
“o outro”. Reconhece-se, aqui, que essa “outridade” originava-se não apenas de minha nacionalidade, 
como também de minha inserção em outro sistema educativo. Os sistemas educacionais, nesse contex-
to, funcionavam como demarcadores de fronteiras e de identidades. Conversávamos como dois pro-
fessores, como pares que, ao mesmo tempo que compartilhavam uma série de experiências em comum, 
compreendiam que havia elementos distintivos, que passavam por elementos como: termos vivencia-
do diferentes modelos formativos; existir um ensino pós-obrigatório no Uruguai, com orientação por 
áreas, que inexiste no Brasil; naquele momento eu ocupar a posição de professor universitário, e ela, de 
professora da educação secundária, etc. 

A docente me apresentou ao pessoal na escola, indicando ser um professor de sociologia do Bra-
sil que vinha conhecer suas aulas no Uruguai. Aparentava estar bem animada com minha presença. A 
escola ficava numa região bastante central de Montevidéu, muito próxima do hotel no qual havia me 
hospedado, de modo que fui a pé a seu encontro. 

A recepção pela equipe da escola foi bastante calorosa; uma das secretárias fez questão de me 
conhecer, pois falava português e não tinha muita oportunidade de praticar o idioma. Contou-me 

7 A Universidade Católica forma exclusivamente bacharéis em Sociologia. 



104 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

sobre suas andanças pelo Brasil, os estados e as cidades que conhecia e como era apaixonada pela culi-
nária e cultura brasileiras; pediu ainda que eu passasse novamente na secretaria após meus afazeres nas 
aulas de sociologia. Apesar da presença de brasileiros no Uruguai ser bastante expressiva, especialmente 
em termos de turismo, não se revelava comum haver brasileiros circulando por escolas públicas uru-
guaias. Logo, minha situação era de alguém ao mesmo tempo observador e observado, que estava ali 
para fazer perguntas, mas também para responder perguntas. 

A docente portava para a aula livros de sociologia, aparentemente de uso próprio, e não para 
utilização em sala, eram de Bauman e Foucault. Perguntei a respeito deles, e a professora me disse que 
precisava ler sempre, que gostava de ler e, por isso, escolheu sociologia. Isso imediatamente me remeteu 
ao discurso dos professores de sociologia no Brasil, que também costumam sinalizar uma afinidade 
com as leituras que antecederia o ingresso no próprio curso, ainda que também reconheçam que a for-
mação superior é capaz de criar novos hábitos de leitura (Oliveira, 2019c). Compreendo também que 
portar os livros é uma forma de se situar no espaço social, uma vez que constituem uma forma de capital 
cultural objetivado (Bourdieu, 1998) e são elementos constitutivos do habitus profissional inscrito 
duplamente em seu corpo, como professora e como agente do campo da sociologia. 

Dado a divisão institucional e formativa existente entre os bacharéis e licenciados em sociologia 
no Uruguai, os professores eram bastante enfáticos em afirmarem-se como não sociólogos quando não 
possuíam a titulação de bacharéis. Ao mesmo tempo, os professores (como no caso da minha infor-
mante) reafirmam a escolha pela docência e uma maior afinidade ao trabalho direto com os estudantes, 
em oposição à atuação em pesquisa estritamente.

A turma que eu acompanharia seria de alunos um pouco mais velhos, porém, a rigor, não 
constituía um grupo de educação de jovens e adultos. Como indicado anteriormente, a sociologia está 
apenas no bachillerato, portanto, numa etapa pós-obrigatória da educação escolar uruguaia, de modo 
que é relativamente comum que haja estudantes que terminam a fase obrigatória e só posteriormente 
realizem o bachillerato, para efetuarem o ingresso no ensino superior. 

Minha ideia era acompanhar ininterruptamente as aulas da professora por mais duas semanas, 
articulando os dados da entrevista com a observação in loco. De fato, observar as aulas me possibilitava 
traçar alguns elementos comparativos interessantes, principalmente a partir de certos estranhamentos, 
como a ausência de livros didáticos que levava a um tipo de aula na qual as anotações no caderno dos 
alunos tornavam-se mais centrais.

Em muitas aulas de sociologia que acompanhei no Brasil, tentar organizar a sala em círculos 
era uma prática recorrente. No Uruguai, apesar de não poder generalizar a partir da observação das 
aulas de uma única docente, estranhei a manutenção das carteiras de forma mais estática. A sala era 
relativamente pequena, o que não ajudava uma reorganização, mas isso também poderia remeter a uma 
diferente tradição pedagógica de organização desse espaço. De fato, a professora me confirmaria que a 
organização em círculo só era comum em atividades mais específicas.

	 A participação ativa dos estudantes se dava com base na tentativa de certa memorização do 
que havia se passado em aulas anteriores, mas também através de exemplos empíricos da vida cotidiana. 
Ainda que tendamos a centrar nossas observações na relação entre professor e alunos para pensarmos o 



CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021 105

A alteridade na pesquisa escolar

ensino e a aprendizagem, acredito que é interessante retomar a ideia de que esse processo ocorre também 
entre os aprendizes. O movimento de sala de aula é marcado por trocas de aprendizagem contínuas; 
um exemplo iniciado por um estudante – como a referência a um autor anteriormente citado – pron-
tamente é complementado por um colega. Mesmo os risos, eventualmente utilizados como forma de 
constrangimento, também podem recursivamente servir para a correção bem-humorada de um colega 
que pronunciou equivocadamente o nome de Foucault. Assim sendo, é importante considerar que:

[…] o esforço de observação produtivo deve ser voltado para as relações entre aprendizes (incluin-
do a mudança na participação de todos os envolvidos, nas suas diferentes formas). É muito útil 
reconhecer que um aprendiz não é alguém que não sabe, aprendendo (conhecimentos) provindos 
de alguém que sabe. Ao contrário, os aprendizes estão engajados (com outros) em aprender o que 
eles já estão fazendo – um processo multifacetado, contraditório e iterativo. Além disso, pode 
parecer que mesmo nesses termos os “aprendizes” são indivíduos, mas eles não são nunca somente 
isso. Eles estão engajados em práticas cotidianas em múltiplos contextos, participando em diferen-
tes modos uns com os outros. Como as pessoas aprendem é algo que pode ser mais bem capturado 
pela noção de participantes cambiantes na prática em curso do que por pressuposições naturaliza-
das sobre aquisição de conhecimentos (Lave, 2015:40).

Ora, a cada intervenção da professora podia-se observar troca de olhares entre os estudantes, ou 
mesmo pequenos empurrões entre eles como forma de estimular o outro a falar. Como a vida cotidiana 
aparecia amiúde como elemento recursivo na aula, sendo chave na possibilidade de diálogo entre a do-
cente e os discentes, o fato de estes se conhecerem fora de sala possibilitava que tivessem a informação 
privilegiada de que seu colega tinha algo de relevante a dizer. Assim, apesar da importância da reme-
moração de conteúdos anteriores, para se retomar o que já havia sido falado – a professora mais de uma 
vez os indagava sobre os encontros passados – o acesso à vida cotidiana também se mostrou central no 
processo de elaboração social da aula. 

Posso dizer que nesse ponto havia mais semelhanças que diferenças com relação às aulas que 
observei no Brasil, pois, de fato, havia um esforço por parte da docente em afirmar uma proximidade 
entre a vida social dos estudantes e a sociologia, ainda que pudesse ser pensada em diferentes níveis 
no decorrer das aulas. Em alguns momentos fui convocado a opinar também sobre os assuntos que 
estavam sendo discutidos, principalmente que exemplificasse a partir da realidade brasileira. Alguns 
conheciam o Brasil – já haviam ido nas férias de verão – e me perguntavam questões mais específicas 
ou faziam referências a elementos da sociedade e cultura do país. No geral, os alunos estavam bastante 
participativos, pelo tema girar em torno do conceito de alienação e era recorrente que elaborassem 
exemplos a partir de sua vida cotidiana. 

Um ponto bastante elucidativo acerca da questão da alteridade nessa experiência etnográfica re-
fere-se ao momento em que fui apresentado à turma, pois fui colocado como um par da professora, um 
docente de sociologia tal como ela. Apesar da distância geográfica, estava sendo apresentado ali como 
outro professor de sociologia e que, portanto, não seria, a rigor, um ser totalmente estranho naquele 
espaço. Como bem pondera Durham (2004), referindo-se às pesquisas urbanas, nesse contexto, a dis-



106 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

tância entre o pesquisador e os pesquisados é menor que nas situações etnográficas “mais tradicionais”; 
penso que, no caso em questão, aqui a identificação é ainda mais imediata. 

As distintas estratégias de entrada e aceitação em campo variam de acordo com os interlocutores 
e com os objetivos na pesquisa (Corsaro, 2005). Na investigação de Maia (2017), por exemplo, ele bus-
cou se distanciar ao máximo da figura do estagiário – que era uma figura comum na escola – visando 
a, justamente, não ser associado à imagem do professor, para que os alunos se sentissem mais à vontade 
nas conversas. Em meu caso não houve esse problema, pois o foco de estudo recaía principalmente na 
prática docente, e foi com esse agente escolar que estabeleci meu diálogo mais intenso. 

A dicotomia que há no trabalho de campo entre a observação e a participação se redimensiona 
nessa situação. Ao passo que na situação etnográfica em que há uma “alteridade radical”, a observação é 
privilegiada, nesse caso, a descrição da participação ganha mais proeminência. É nessa direção que me 
proponho na seção seguinte a realizar uma guinada em meu texto, privilegiando não tanto o que ob-
servei, mas minha participação, refletindo assim sobre a radicalização da alteridade mínima em campo 
no contexto da etnografia escolar.

“Você poderia falar com eles amanhã?”

Terminada minha primeira observação, fui colocado numa situação que não estava em meu 
planejamento: a professora me pediu que no dia seguinte eu falasse com a turma, que o tempo de 
aula fosse ocupado comigo realizando uma fala. Bem, de fato, reagi com alguma surpresa e então in-
daguei: “mas sobre o que você quer que fale?”. Ela me respondeu: “você escolhe, para eles vai ser uma 
ótima experiência”. 

Apesar de minha eventual surpresa naquele momento, esse tipo de pedido já havia ocorrido em 
outros trabalhos de campo, geralmente com menos tempo para organizar uma fala, e os pedidos mais 
recorrentes demandavam a elaboração de algo ad hoc. Penso ser esse um ponto relevante para pen-
sarmos as situações em campo nas quais há uma radicalização da alteridade mínima, chegando numa 
situação limiar de que, apesar de não ser reconhecido como nativo, eu poderia assumir o papel de um 
nativo. Como bem explicita Magnani (2002), ao se referir à etnografia urbana, busca-se aqui um “olhar 
de perto e de dentro”. É possível dizer que nessa situação tão limiar na qual, apesar de não ser nativo, 
você é reconhecido como um agente capaz de assumir o papel de um (no caso do professor), esse olhar 
de dentro se complexifica. 

A todo o tempo em campo eu era lido como “o outro”, seja pela nacionalidade, seja pelo perten-
cimento a um sistema de ensino diferente, no entanto, o background em comum, a posição de também 
ser um professor de sociologia me possibilitava transpor a posição de “outro”, ainda que esta nunca 
ocorresse de forma total. O encontro etnográfico era marcado, portanto, por um jogo contínuo de 
aproximações, trocas e distanciamentos, que demarcava pontos de proximidade e de distinção entre 
minha condição de pesquisador estrangeiro e meu lugar como professor, que inegavelmente implicava 
em um profundo grau de identificação com a docente. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021 107

A alteridade na pesquisa escolar

Apesar de se falar recorrentemente sobre a questão do estranhamento no trabalho de campo do 
antropólogo, fala-se menos do estranhamento dos nativos com esse agente. Penso que, nesse ponto, 
também a situação etnográfica no espaço escolar assume outros contornos, uma vez que, ao se apresen-
tar à instituição escolar, os nativos conhecem algo de sua trajetória, sabem que você passou por anos de 
escolarização, o que ainda pode se desdobrar em uma situação ambivalente: ou do reconhecimento de 
que o antropólogo que pesquisa educação deveria ser um expert ou que, por não ser um nativo a rigor 
– um agente daquela realidade escolar em particular –, poderia ser visto como “inocente” (Rosistolato, 
2013). Em meu caso, por estar me inserindo em um sistema de ensino que desconhecia, era percebido 
de forma ainda mais enfática como um “inocente”, cheio de perguntas que pareciam óbvias para meus 
interlocutores, tais como: onde os professores estudam? Quantas aulas de sociologia vocês têm por 
semana? Vocês usam livros didáticos nas aulas? 

No processo que envolve a tentativa de classificação de lugar do etnógrafo em educação em cam-
po, eventualmente os nativos lhe atribuem um status similar ao de professor, dada as características que 
o aproximam desse agente, como o grau de escolaridade e geração (um adulto em oposição a adolescen-
tes e crianças em sala de aula). Eugênio (2003), por exemplo, ao realizar uma etnografia numa escola 
para crianças cegas, apesar do evidente marcador de diferença que havia entre ela e os demais agentes 
(as professoras também eram cegas), logo foi classificada como uma das “tias”, sendo demandada, re-
correntemente, a assumir tarefas auxiliares no cotidiano, assim sendo reconhecida pelas crianças. Em 
várias situações de pesquisa em escolas, fui chamado pelos alunos de professor, ainda que não estivesse 
exercendo essa posição naquele momento. Tal classificação não parece ser fortuita, refletindo a existên-
cia de certo continuum entre o fazer do antropólogo na escola e o fazer docente. 

Sendo os agentes escolares sabedores, em princípio, de determinados elementos da trajetória 
social do antropólogo, esse conhecimento pode ser utilizado recursivamente em determinada situação. 
Em meu caso, sempre me apresentei também como um professor universitário, que já havia lecionado 
sociologia na Educação Básica e essa informação – também utilizada por mim recursivamente, já que 
criava certa proximidade com os professores dessa disciplina – em algumas situações era percebida 
como uma afirmação de que eu poderia passar de observador para participante facilmente. Volto a 
pensar aqui sobre a relevância de problematizarmos como somos percebidos e lidos no encontro et-
nográfico, especialmente em um contexto no qual a inserção e o trânsito por um determinado sistema 
simbólico (aqui em foco o escolar) é utilizado como crivo para acessar determinados espaços. 

Tanto no Brasil, como em um trabalho de campo realizado na Argentina em 2018 (Oliveira, 
2019a), houve situações do docente responsável pela turma me deixar a sós com seus alunos, confian-
do que eu seria possuidor de recursos sociais, intelectuais e pedagógicos necessários para realizar essa 
substituição do professor nativo de forma ad hoc. Esse tipo de situação não é exatamente incomum na 
pesquisa etnográfica em educação: Eugenio (2003) também a vivenciou, mas, obviamente, o pesquisa-
dor pode adotar outras estratégias em campo. Talvez a questão se desloque para a forma como o antro-
pólogo está colocando o tópico de sua participação em campo, como ele vai construindo vínculos com 
seus interlocutores e como sua inserção no grupo pesquisado se relaciona a seus objetivos de pesquisa. 



108 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

Nesse sentido, é importante retomar a ideia de skill como desenvolvida por Ingold (2000), na 
qual ele a compreende não como uma propriedade ou qualidade do indivíduo em sua condição de 
entidade biofísica, ou mesmo uma capacidade adquirida ou produzida, sendo na verdade o resultado 
do campo total de relações constituídas, o que implica numa série de elementos, tais como ambiente, 
pessoas, coisas, animais, etc. Quero dizer com isso que os docentes que, durante meu trabalho de cam-
po, me colocaram nesse tipo de situação não estavam enxergando em mim habilidades que me seriam 
simplesmente intrínsecas, mas sim que conseguiam realizar uma leitura social de minha trajetória, por 
compartilharem determinados elementos sociais, culturais e escolares comigo. 

Volto a refletir aqui que a alteridade radical nos produz estranhamento com relação ao outro, 
mas esse outro (o “nativo”) também nos estranha e vai elaborando meios de compreender-nos ao longo 
do trabalho de campo. Com alteridade radical, quero dizer que, em determinadas situações de campo, 
o antropólogo pode ser interpretado como alguém capaz de assumir o papel do nativo. Na situação 
aqui em tela, o antropólogo não apenas é imediatamente classificado como professor em sala de aula, 
como ainda é convidado para assumir esse papel e performar o papel do nativo, ainda que nunca con-
siga sê-lo completamente. É importante considerar que, nesses contextos, o nativo tende a ler-nos de 
forma mais rápida, classificando-nos e situando-nos no campo. Obviamente, pode haver algum mal-
-entendido nessa leitura, tanto do antropólogo em relação ao nativo quanto vice-versa. 

Na situação específica da escola uruguaia, tive até a manhã seguinte para elaborar algo para dia-
logar com os estudantes. Claro que ser percebido como professor com todas as letras não era meu plano 
inicial, mas no processo de negociação do campo, me pareceu importante naquele momento aceitar a 
condição e deslizar da observação para a participação.

Terminada a aula e aceito o convite, conversamos um pouco mais, oportunidade na qual tentei 
compreender melhor os caminhos que as aulas da professora vinham assumindo. A conversa também 
me foi bastante esclarecedora acerca dos tipos de saber docente que a professora utilizava para organi-
zar suas aulas. Considerando que tais conhecimentos são essencialmente plurais (Tardif, 2002), cha-
mou-me a atenção o fato de que, entre os professores uruguaios, os debates coletivos em meio aos pares 
assumiam um papel central no planejamento das aulas, o que contrastava com um cenário de relativo 
isolamento que encontrei em escolas brasileiras, nas quais os professores de sociologia normalmente 
era os únicos especialistas nessa disciplina em cada escola. 

Apesar de não ter acessado seu planejamento, compreendi que ainda estava em meio a algumas 
questões mais gerais da sociologia, centrando seu debate no campo dos clássicos da disciplina. Con-
siderando isso, pensei em elaborar um debate mais geral sobre a especificidade do olhar sociológico, 
o que essa ciência traria de particular. Tentei elaborar a argumentação seguindo alguns exemplos em-
píricos, a partir de meu sotaque falando castelhano e de minha recusa em tomar mate, algo bastante 
comum inclusive na sala de aula, onde as cuias e as garrafas de água quente circulavam intensamente 
entre os estudantes a todo o tempo. Busquei demonstrar com isso que parte de nossas ações e práticas 
resulta de nossa socialização, das marcas que a sociedade deixa em todos nós, o que poderia ser explica-
do através do conceito de habitus, desenvolvido pelo sociólogo francês Pierre Bourdieu (1930-2002).



CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021 109

A alteridade na pesquisa escolar

Colocar-me naquela posição, mais de participante que de observador, me possibilitava também 
observar outros aspectos, pois me permitia perguntar aos estudantes o que já haviam visto em termos de 
conteúdo, o que mais gostavam na disciplina, etc. Mas, principalmente, eu estava observando a sala de 
aula a partir de outro ângulo, literalmente. Geralmente, me sentava mais ao fundo, onde podia ter uma 
visão da sala, ou mais ao canto, tentando produzir alguma invisibilidade como observador, mas, na-
quele momento, eu me deslocava para o centro da sala, observando e sendo observado de outra forma.

Essa possibilidade de deslocamento espacial para o centro da “cena” não me parece ser um exer-
cício simples, pois, por mais que minhas habilidades me possibilitem performar determinado papel, 
ainda assim continuo a ser lido como um “não nativo”, o que era reforçado pela minha condição de 
estrangeiro. Penso aqui que estamos diante não apenas de uma antropologia simétrica (Latour, 1994), 
mas de uma antropologia radicalmente simétrica. O questionamento sobre a vantagem epistemológica 
que o antropólogo teria sobre o nativo (Viveiros de Castro, 2002) acentua-se nessa situação, ainda que 
a meu ver os sistemas de classificação dos agentes escolares continuem a me perceber em campo “como 
um professor”, porém não “o professor”, cuja posição seria exclusividade do nativo. 

Comigo os estudantes se mostravam mais tímidos, ainda estavam me observando – a condição 
de observador observado era mais evidente nesse momento. A professora os chamava continuamente 
para o debate, o que os instigava. Aos poucos, principalmente aqueles que aparentavam ser mais jo-
vens, passaram a participar, e normalmente o tom das perguntas deixava a entender alguma curiosidade 
sobre mim ou sobre o Brasil. Apesar da proximidade entre os dois países, utilizei mais de uma vez a 
questão da alteridade para pensar a elaboração da explicação sociológica, destacando as configurações 
sociais que poderiam ser percebidas por meio de alguns contrastes culturais. 

Ainda que os antropólogos costumem fazer muitas perguntas, era um momento em campo em 
que essa prática se subvertia, e ali era eu principalmente quem recebia perguntas. Ao mesmo tempo, 
interessava-me atentar para as interações entre os discentes, às intervenções que realizavam nas mani-
festações de seus pares, afinal, muitas vezes o que há de mais relevante na fala dos nativos encontra-se 
não no que dizem para o antropólogo, mas sim no que falam entre si (Barth, 2000).

O cerne da questão para mim neste artigo é que a etnografia escolar radicaliza a alteridade míni-
ma e, em alguns contextos, como naquele que realizei pesquisas com professores de sociologia, tendo 
eu mesmo uma formação nessa área, tal questão é levada a outro patamar. Essa situação não me parece 
ser excepcional nas pesquisas etnográficas em contexto escolar, pois, de fato, em certo sentido, na escola 
“somos todos nativos”.

Sermos “todos nativos” traz de volta a questão do estranhamento do familiar (Velho, 1978), 
afinal, os antropólogos possivelmente passaram anos em instituições escolares antes de chegarem à de-
terminada pesquisa. Considerando tal aspecto, é necessário compreender que, por mais que haja uma 
“cultura escolar” (Bourdieu & Passeron, 2008), que perpassa os diferentes sistemas de ensino, as escolas 
são plurais e heterogêneas. E, se os antropólogos pesquisam nas aldeias e não as aldeias (Geertz, 1989), 
isso significa também que nós pesquisamos nas escolas e não as escolas, e é nas escolas que vivenciamos 
essa radicalização da alteridade mínima. 



110 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

Considerações finais

Os múltiplos diálogos existentes entre a antropologia e a educação podem eventualmente gerar 
alguns ruídos, principalmente nas tensões que se estabelecem no processo de apropriação da etnografia 
pelo campo da educação (Valente, 1996; Oliveira, 2013). Nessa direção, tanto os educadores quanto 
os antropólogos têm se empenhado em construir uma reflexão sobre a especificidade e os desafios da 
pesquisa etnográfica em contexto educacional e no escolar, em particular. 

É bem verdade que a reflexão mais ampla sobre a educação e a aprendizagem sempre estiveram 
no horizonte da antropologia, principalmente quando as compreendemos de uma forma alargada, 
dentro de uma reflexão mais geral acerca das práticas culturais. Todavia, o desenvolvimento de pesqui-
sas mais específicas sobre instituições escolares ainda ocupa um lugar periférico na agenda de pesquisa 
da antropologia brasileira e, nesse sentido, pensar a etnografia da educação é um modo de tentar avan-
çar nesse debate. 

A situação limiar que vivenciei descrita brevemente nesse trabalho aponta para a necessidade 
também de refletirmos epistemologicamente sobre nosso lugar em campo, principalmente quando so-
mos alçados à figura de antropólogo-professor. Não me parece que essa maleabilidade, que nos permite 
performar outro papel, saindo da condição estrita de observador para participante que assume um 
papel central na ação, ocorra sem sobressaltos. Essa radicalidade de uma alteridade mínima deve ser en-
carada, refletida e situada em meio às relações de poder que perpassam o ambiente escolar, bem como 
em suas implicações para a pesquisa. Isso nos leva a um debate sobre as idiossincrasias que envolvem 
o trabalho etnográfico nas instituições escolares e os desafios que os antropólogos encontram para se 
inserirem nesses espaços, pois, em que pese nossa familiaridade com tais instituições a ponto de pensar-
mos que “somos todos nativos”, alguns nativos são mais relativos que outros nessa situação.

Amurabi Oliveira é Doutor em Sociologia pela Universidade Federal 
de Pernambuco (UFPE) e Professor da Universidade Federal de Santa 
Catarina (UFSC). Bolsista de Produtividade em Pesquisa CNPq – Ní-
vel 2. Esta pesquisa contou com o financiamento da Asociación de Uni-
versidades Grupo Montevideo (AUGM). 

REFERÊNCIAS	

Barth, F. (2000). O Guru, o Iniciador e Outras Variações Antropológicas. Rio de Janeiro: Contra Capa 
Livraria. 

Bourdieu, P. (1998). Escritos de Educação. Petrópolis: Vozes. 

Bourdieu, P. (2011). Homo Academicus. Florianópolis: EDUFSC. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021 111

A alteridade na pesquisa escolar

Bourdieu, P., & Passeron, J. (2008). A Reprodução. Petrópolis: Vozes.

Corsaro, W. (2005). Entrada no campo, aceitação e natureza da participação nos estudos etnográficos 
com crianças pequenas. Educação & Sociedade, 26(91), 443-464. https://doi.org/10.1590/S0101-
73302005000200008 

Dauster, T. (2015). An interdisciplinary experience in anthropology and education: memory, 
academic project and political background. Vibrant, 12(2), 451-496. https://doi.org/10.1590/
1809-43412015v12n2p451 

Durham, E. (2004). A dinâmica da cultura: ensaios de Antropologia. São Paulo: Cosac Naify.

Eugênio, F. (2003). De como olhar onde não se vê: ser antropóloga e ser tia em uma escola especiali-
zada para crianças cegas. In G. Velho, & K. Kuschnir (orgs.). Pesquisas urbanas: desafios do trabalho 
antropológico (pp. 208-220). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.

Geertz, C. (1989). A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC. 

Gomes, E. de C., & Meneses, R. A. (2008). Etnografias possíveis: ‘estar’ ou ‘ser’ de dentro. Ponto 
Urbe, 3, 1-23. https://doi.org/10.4000/pontourbe.1748  

Gusmão, N. (1997). Antropologia e educação: origens de um diálogo. Cadernos CEDES, 18(43), 
8-25. https://doi.org/10.1590/S0101-32621997000200002

Ingold, T. (2000). The perception of the environment: essays on livelihood, dwelling and skill. London: 
Routledge.

Latour, B. (1994). Jamais fomos modernos: ensaio de antropologia simétrica. Rio de Janeiro: Editora 34.

Lave, J. (2015). Aprendizagem como/na prática. Horizontes Antropológicos, 21(44), 37-47. https://
doi.org/10.1590/S0104-71832015000200003

Magnani, J. G. C. (2009). Etnografia como prática e experiência. Horizontes Antropológicos, 15(32), 
129-156. https://doi.org/10.1590/S0104-71832009000200006

Magnani, J. G. C. (2002). De perto e de dentro: notas para uma etnografia urbana. Revista Brasileira 
de Ciências Sociais, 17(49), 11-29. https://doi.org/10.1590/S0102-69092002000200002  

Maia, B. (2017). O que torna o professor um ‘bom professor’? Carisma e autoridade na escola 
pública. Antropolítica, 43, 73-99. https://periodicos.uff.br/antropolitica/article/view/41800  

Marrero, A. (2010). Formación docente y producción de conocimiento en el sistema de educación 
superior uruguayo: una cuestión sin resolver. RAES. Revista Argentina de Educación Superior, 2(2), 
111-133. Disponível em: https://dialnet.unirioja.es/servlet/oaiart?codigo=6488175

https://doi.org/10.1590/S0101-73302005000200008
https://doi.org/10.1590/S0101-73302005000200008
https://doi.org/10.1590/1809-43412015v12n2p451
https://doi.org/10.1590/1809-43412015v12n2p451
https://doi.org/10.4000/pontourbe.1748
https://doi.org/10.1590/S0101-32621997000200002
https://doi.org/10.1590/S0104-71832015000200003
https://doi.org/10.1590/S0104-71832015000200003
https://doi.org/10.1590/S0104-71832009000200006
https://doi.org/10.1590/S0102-69092002000200002
https://periodicos.uff.br/antropolitica/article/view/41800
https://dialnet.unirioja.es/servlet/oaiart?codigo=6488175


112 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

Oliveira, A. (2013). Por que etnografia no sentido estrito e não estudos do tipo etnográfico em 
educação? Revista da FAEEBA - Educação e Contemporaneidade, 22(40), 69-81. http://dx.doi.
org/10.21879/faeeba2358-0194.2013.v22.n40.p69-81

Oliveira, A. (2019a). O Ensino de Sociologia em Santa Fé (Argentina): algumas pistas comparativas 
com o caso brasileiro. Revista Tomo, 34, 393-418. https://doi.org/10.21669/tomo.v0i34.9717 

Oliveira, A. (2019b). O Ensino de Sociologia no Uruguai: uma análise a partir das narrativas 
dos professores., Política & Sociedade, 18(41), 261-279. https://doi.org/10.5007/2175-7984.
2019v18n41p261  

Oliveira, A. (2019c). Trajetórias e práticas pedagógicas entre professores de sociologia. Diálogo Edu-
cacional, 19(60), 308-327. http://dx.doi.org/10.7213/1981-416X.19.060.AO01

Oliveira, A., Boin, F., & Búrigo, B. D. (2018). Quem tem medo de etnografia? Revista Contemporâ-
nea de Educação, 13(26), 10-30. https://doi.org/10.20500/rce.v13i26.12243 

Pallma, S., & Sinisi, L. (2004). Tras las huellas de la etnografía educativa. Aportes para una reflexión 
teórico metodológica. Cuadernos de Antropología Social, 19, 121-138. http://revistascientificas.filo.
uba.ar/index.php/CAS/article/view/4482  

Peirano, M. (2006). Teoria vivida e outros ensaios. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.

Pires, F. (2011). Roteiro sentimental para o trabalho de campo. Cadernos de Campo, 20(20), 143-
148. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v20i20p143-148

Rosistolato, R. (2013). ‘Sabe como é, eles não estão acostumados com antropólogos!’: uma análise 
etnográfica da formação de professores. Pro-posições, 24(2), 41-54. https://doi.org/10.1590/S0103-
73072013000200004 

Silva, V. G. (1994). Abertura. In A Antropologia e seus espelhos: a etnografia vista pelos observados (pp. 
7-10). São Paulo: Edusp.

Tardif, M. (2002). Saberes docentes e formação profissional. Rio de Janeiro: Vozes. 

Valente, A. L. (1996). Usos e abusos da Antropologia na pesquisa educacional. Pro-Posições, 7(20), 
54-64. Disponível em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/proposic/article/
view/8644228

http://dx.doi.org/10.21879/faeeba2358-0194.2013.v22.n40.p69-81
https://doi.org/10.21669/tomo.v0i34.9717
https://doi.org/10.5007/2175-7984.2019v18n41p261
https://doi.org/10.5007/2175-7984.2019v18n41p261
http://dx.doi.org/10.7213/1981-416X.19.060.AO01
https://doi.org/10.20500/rce.v13i26.12243
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4482
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4482
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v20i20p143-148
https://doi.org/10.1590/S0103-73072013000200004
https://doi.org/10.1590/S0103-73072013000200004
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/proposic/article/view/8644228
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/proposic/article/view/8644228


CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021 113

A alteridade na pesquisa escolar

Velho, G. (1978). Observando o familiar. In E. de O. Nunes (org.). A aventura sociológica: objetivida-
de, paixão, improviso e método na pesquisa social (pp. 36-46). Rio de Janeiro: Zahar.

Viveiros de Castro, E. (2002). O nativo relativo. Mana, 8(1), 113-148. https://doi.org/10.1590/
S0104-93132002000100005

https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000100005
https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000100005


114 CAMPOS V.22 N.2 p. 97-114 jul.dez.2021

A ALTERIDADE NA PESQUISA ESCOLAR: APONTAMENTOS A PARTIR DE UM 
TRABALHO DE CAMPO EM ESCOLAS URUGUAIAS

Resumo: A pesquisa etnográfica em contexto escolar é forjada na interface entre a antropologia e a 
educação e, apesar de seus avanços em período recente, podemos afirmar que a escola ainda constitui 
um campo relativamente pouco explorado por antropólogos brasileiros. Visando a contribuir com esse 
debate, parto de uma experiência de trabalho de campo para refletir sobre alguns aspectos particulares 
desse tipo de pesquisa. Neste artigo, foco na questão da alteridade na pesquisa etnográfica em educa-
ção, argumentando que nesse contexto radicaliza-se a alteridade mínima existente, o que nos leva a 
uma reflexão sobre a relação entre antropólogo e nativo no contexto escolar. 
Palavras-chave: pesquisa educacional; etnografia escolar; Antropologia da educação; ensino de socio-
logia; alteridade.

OTHERNESS IN SCHOOL RESEARCH: NOTES FROM FIELDWORK IN URUGUAYAN 
SCHOOLS

Abstract: Ethnographic research in school context is forged at the interface between anthropology 
and education and, despite its advances in recent period, we can say that the school still constitutes a 
field relatively little explored by Brazilian anthropologists. In order to contribute to this debate, I start 
from a fieldwork experience to reflect on some particular aspects of this type of research. In this article, 
I focus on the issue of otherness in ethnographic research in education, arguing that in this context the 
existing minimum otherness is radicalized, which leads us to a reflection on the relationship between 
anthropologist and native in the school context.
Keywords: educational research; school ethnography; Anthropology of education; teaching sociolo-
gy; otherness.

RECEBIDO: 08/03/2020

ACEITO: 22/07/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 115-131 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

Quando o campo é o estágio: 
etnografia e formação docente 
Fagner Carniel 
Universidade Estadual de Maringá (UEM), Maringá/PR, Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-7453-1993 
 
Daniara Thomaz 
Universidade Federal do Paraná (UFPR), Curitiba/PR, Brasil 
https://orcid.org/0000-0001-6201-5230 

A academia não é o paraíso. Mas o aprendizado é um lugar onde o paraíso pode ser criado. A sala 
de aula, com todas as suas limitações, continua sendo um ambiente de possibilidades. Nesse cam-
po de possibilidade temos a oportunidade de trabalhar pela liberdade, de exigir de nós e dos nossos 
camaradas uma abertura da mente e do coração que nos permita encarar a realidade ao mesmo 
tempo em que, coletivamente, imaginamos esquemas para cruzar fronteiras, para transgredir. Isso 
é educação como prática da liberdade.

 
bell hooks (2013:273)

Apresentação

	 Quem deseja cursar uma licenciatura e se habilitar ao exercício do magistério na Educação 
Básica brasileira já pode aguardar por uma prolongada imersão no cotidiano escolar. As reformulações 
curriculares nos cursos de formação docente têm ampliado sucessivamente o tempo de permanência 
nas escolas e as atividades práticas destinadas à atuação profissional nas diferentes etapas e modalidades 
de ensino. Em meio a tais mudanças, o estágio supervisionado assumiu um lugar estratégico na arti-
culação entre os universos acadêmicos e escolares (Oliveira & Barbosa, 2013). Idealizado para ser um 
espaço de aprendizagem, de experimentação e de identificação com a profissão (Araújo, 2019), é por 
meio do estágio obrigatório que estudantes das mais diversas áreas que compõem os currículos escola-
res acionam saberes especializados para desenvolver práticas, estabelecer relações e construir vivências 
em contextos reais de atuação pedagógica.

https://orcid.org/0000-0002-7453-1993
https://orcid.org/0000-0001-6201-5230


116 CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021

	 Os estágios costumam iniciar-se pela própria “escolha” da instituição de ensino na qual o tra-
balho pedagógico será realizado. Nesse ambiente, estagiários e estagiárias experimentam pouco a pou-
co um processo de deslocamento e inadequação – já não são mais percebidos como discentes, mas 
também não podem assumir completamente a docência. Ao perceber-se em uma condição liminar, a 
expectativa é a de que a professoralidade se realize em todos e em cada como um tipo de “identidade 
profissional”, que se caracteriza tanto pela prática sistemática de saberes relacionados ao magistério de 
sua disciplina, quanto pelo aprendizado de maneiras diversas de justificar sua atuação em sala de aula. 
Desse ponto de vista, a professoralidade pretendida para os estágios supervisionados estaria vinculada 
à compreensão daquilo que Tardif (2002) já denominou como “saber fazer” e “saber por que se faz”.

No entanto, também é preciso considerar que tais processos de reconhecimento e de identifica-
ção com a profissão ultrapassam a mera apreensão intelectual de conteúdos curriculares e de práticas 
de ensino. Afinal, como argumentam Romaña e Gros (2003), trata-se de uma experiência que impacta 
a vida subjetiva e social de quem pretende assumir a posição de professor ou de professora e construir 
uma carreira na docência. Por isso mesmo, como observa Nóvoa (1992:4), é possível dizer que a pro-
fissão docente “transforma a pessoa do professor”. Afinal, aprende-se com e através do corpo (Foucault, 
1994). Aprende-se que o magistério tem cor, cheiros, formas, memórias, afetos, emoções, presenças 
(Estrela, 1997). Aprende-se a “educar a atenção” e a sensibilidade (Ingold, 2010). Desse modo, talvez 
não seja exagerado afirmar que, para se tornar docente, antes é preciso permitir-se ser afetado pelas 
experiências de estar na escola, em sala de aula, em relação a outros corpos e a tudo aquilo que envolve 
a prática pedagógica.

Definido o espaço, o tempo e as condições do estágio, cada área do conhecimento encaminha 
suas maneiras tradicionais de documentar da experiência vivida. Biografias, diários, entrevistas, mapea-
mentos, observações, relatórios. Na verdade, todas essas técnicas de reconhecimento e de compreen-
são dos sujeitos, bem como das realidades escolares, se organizam em torno das experiências e das 
relações que cada licenciando ou licencianda consegue tecer durante a sua formação. É através delas 
que o mundo escolar começa a ser (re)apreendido, adquire significados plurais e contraditórios, e os 
planos individuais ou coletivos de intervenção pedagógica passam a ser gestados. Trata-se, portanto, 
de um dos momentos mais sensíveis do processo de apercepção em relação ao magistério, tantas ve-
zes descrito pela literatura pedagógica enquanto uma prática reflexiva que (trans)forma as trajetórias 
docentes (Passeggi & Silva, 2010).

Em meio a tal percurso formativo, propomos a ideia de que a prática etnográfica pode contribuir 
com maneiras de educar a percepção de si e dos outros, por meio do aprofundamento de exercícios re-
flexivos de estranhamento e de desnaturalização que potencializam as experiências oferecidas ao longo 
dos estágios supervisionados em ciências sociais. A intenção não é sugerir que todas as pessoas devam 
se tornar antropólogas para assim se converterem em professoras, pois sabemos que nem sempre os 
compromissos científicos e pedagógicos convergem. No lugar disso, pretendemos argumentar que o 
contato com as perspectivas teóricas da antropologia e com o ofício etnográfico pode orientar a apren-
dizagem de novas maneiras de compreender o cotidiano escolar que, por sua vez, contribuirão para 
radicalizar o pensamento reflexivo e crítico na formação docente.



CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021 117

Quando o campo é o estágio

Para isso, apresentaremos neste artigo os resultados de um exercício etnográfico realizado em 
uma instituição pública de ensino, localizada na região metropolitana da cidade de Maringá (PR). O 
objetivo é refletir sobre aspectos significativos da dimensão formacional da etnografia. O trabalho de 
campo baseia-se em uma experiência de estágio docente na disciplina de Sociologia, realizado ao longo 
do ano de 2018, com duas turmas de Ensino Médio. 

A organização deste texto não procurou encobrir a habitual divisão de tarefas pela qual a forma-
ção docente costuma se estruturar: nas licenciaturas se estudaria o conteúdo, nos estágios, tal conteúdo 
seria praticado. Pelo contrário, procuramos explicitar essa assimetria inicial, por entender que as expe-
riências em campo borram as fronteiras entre teoria e prática, o que pode nos ensinar como recompor 
aquilo que se faz nas universidades e nas escolas. 

Desse modo, a intenção é argumentar que o trabalho etnográfico, enquanto um exercício peda-
gógico a ser realizado durante o estágio supervisionado, comporta o potencial de educar a percepção 
dos futuros professores e professoras a respeito da realidade escolar e de suas próprias condições de 
atuação nas instituições de ensino.

Etnografia ou observação? A preparação para o estágio

	 A etnografia, enquanto um fazer com tradição própria e articulada às diferentes perspectivas an-
tropológicas, apresenta-se como possibilidade de compreensão do mundo e do humano que está aberta 
à captação da pessoalidade e do envolvimento de quem a realiza. Desse modo, a prática etnográfica não 
se fundamenta exclusivamente em ações metódicas, imparciais e desencarnadas. Pelo contrário, há re-
lativo consenso antropológico na percepção de que o processo de produção do conhecimento etnográ-
fico – muitas vezes representado pelos atos de “olhar, ouvir e escrever” (Oliveira, 1996) – depende, em 
grande medida, da própria assimilação da pessoa que pesquisa pelo campo pesquisado (Peirano, 2008).

Sua utilização instrumental na educação brasileira por não antropólogos, como “método” ou 
“técnica” de pesquisa, remonta à década de 1970. Naquele período, a “descoberta” da etnografia pela 
educação e a desvalorização da escola enquanto objeto de análise na antropologia acabaram levando à 
proliferação de tensões, desacordos e constrangimentos que marcaram a história recente de diálogos 
entre as áreas (Gusmão, 1997). 

Após aproximadamente meio século de aproximações e distanciamentos, atualmente cultura 
e aprendizagem tornaram-se questões cruciais tanto para os projetos educacionais (Carniel, 2018), 
quanto para as pretensões antropológicas em intervir na formação humana (Rapchan & Carniel, 
2016). Nesse sentido, novas alianças parecem começar a esboçar um território “interdisciplinar”, que 
encontra no trabalho etnográfico uma maneira potencialmente significativa de estabelecer outros mo-
dos de habitar e de produzir o mundo (Pereira, 2017).

Tal aproximação, em que pesem as dificuldades institucionais e epistemológicas ainda presentes 
(Oliveira, 2017), apenas pôde reivindicar certa credibilidade acadêmica quando as etnografias produ-
zidas em ambientes escolares conseguiram se afastar dos modos tradicionais de observação que indi-
vidualizam e descontextualizam o fenômeno educacional (Fonseca, 1999), gerando conhecimentos 



118 CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021

atentos às diferenças e alteridades que nos constituem (e.g. Rocha, 2012; Carniel, 2013; Fians, 2015; 
Pereira, 2016; Pinho, 2018). O campo escolar, desse modo, deixa de ser encarado como um espaço 
isolado, no qual se “entra” e “sai” a fim de observar a formação humana, para emergir enquanto um 
lugar praticado, relacional, processual, por meio do qual nós mesmos enquanto pesquisadores(as) nos 
(trans)formamos enquanto pessoas.

Uma maneira de descrever esse tipo de experiência implicada no trabalho etnográfico que vem 
sendo amplamente empregada no discurso antropológico recente é através daquilo que Favret-Saada 
(1990) chamou de uma disposição ou preparação para “ser afetado” pelos múltiplos acontecimentos 
que ocorrem em campo. A expressão foi cunhada pela autora no contexto de uma etnografia da feitiçaria 
no Bocage francês, em 1968 e refere-se à experiência de estar em um “outro lugar”, de ser acometido ou 
acometida por suas intensidades específicas, as quais não são imediatamente inteligíveis ou significáveis. 

Trata-se, portanto, de algo que não conseguimos abarcar ou compreender por completo, mas 
que mesmo assim nos atravessa, que passa a nos habitar e nos modificar em nossas relações com e no 
mundo. Isso não quer dizer que nos tornaremos as pessoas com as quais estudamos. Não estaremos 
no lugar delas, não sentiremos, pensaremos ou agiremos como elas. Entretanto, compartilharemos o 
mesmo ambiente, experimentaremos eventos similares, ainda que a partir de condições sociais, profis-
sionais e pessoais muito diferentes e seremos habitualmente convocados(as) a nos envolver em relações 
(etnográficas e pedagógicas) que carregam o potencial de gerar transformações recíprocas.

De acordo com Goldman (2003), essa concepção do trabalho etnográfico aponta para uma di-
mensão ética e existencial do ofício de pesquisa que já foi muito negligenciada pelas interpretações que 
oferecemos em nossos textos: o fato de que a experiência de pesquisa nos modifica, ou melhor, deveria 
nos modificar. Reconhecer a agência e a autonomia do campo em relação à rigidez de nossos pressupos-
tos analíticos significa se mostrar capaz de compreender que o processo etnográfico não é construído 
de forma unilateral; ao contrário, a pesquisa se forma por meio das relações interdependentes que são 
estabelecidas em campo entre quem pesquisa e todo o universo pesquisado. Dessa forma, admitir a 
agência do campo significa se dispor a abrir espaço para a participação daqueles e daquelas que outrora 
foram denominados “objetos” de nossas pretensões de compreender o mundo. 

O campo nos afeta, porque o “nativo” nos afeta. Consequentemente, afetamos juntos a pesquisa. 
Nessa perspectiva, como já observou Wagner (2010), o campo nada menos é do que um terceiro ele-
mento na etnografia, que faz a junção entre a cultura do etnógrafo e aquela do nativo. E o faz tão bem 
que, em determinados momentos, questionamos: quem estuda quem? Por isso mesmo, trazer à tona as 
condições que promovem a escolha, a entrada e a familiarização com o campo por parte do(a) etnógra-
fo(a) é uma tarefa necessária para a tradição antropológica. Afinal, considera-se que, somente a partir 
das condições que possibilitam a nossa presença para o outro, começamos a percorrer os caminhos que 
nos habilitam a produzir conhecimentos, ao mesmo tempo verdadeiros e parciais, desinteressados e 
engajados, racionais e éticos, sobre as realidades que estudamos.

Assim, antes mesmo de definir o que será observado nas escolas, talvez os cursos de formação 
docente pudessem se inspirar na tradição etnográfica para incitar as pessoas a se perguntarem como 
estão sendo percebidas em campo e como essas múltiplas percepções constroem relações, afetos, ima-



CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021 119

Quando o campo é o estágio

ginários, possibilidades, enfim... como nos educam como pessoas, mas também enquanto futuros pro-
fessores e professoras.

Estagiária-etnógrafa: aprendendo a compor com as diferenças

No começo do segundo semestre de 2018, sob orientação do primeiro autor deste artigo, a se-
gunda autora iniciou seu estágio supervisionado em Ciências Sociais no Colégio Estadual AML1, in-
clinada a produzir algum projeto que colocasse em diálogo os conceitos e as práticas antropológicas 
apreendidas por sua formação em andamento como cientista social e pela atuação enquanto estagiária, 
quase-professora. A partir desse ponto de vista, portanto, o artigo passa, por ora, a ser narrado na voz 
singular da discente.   

A inclinação mencionada, certamente, estava associada ao fato de aquele mesmo colégio ter sido 
o local em que realizei o Ensino Fundamental e o Médio em anos anteriores, o que fez emergir algumas 
reflexões acerca de categorias clássicas da teoria antropológica, afinal, naquele contexto eu também era 
uma nativa. Retornar como estagiária ao colégio em que vivenciei a maior parte de minha formação 
educacional despertara, assim, algumas sensações e ideias ambíguas, que somente pude melhor enten-
der quando imersa no processo de escrita daquilo que ouvia, sentia e via acontecer no entorno e sobre 
a escola (Ingold, 2016), ou ainda, quando imersa naquilo que Strathern (1987) concebeu como o “se-
gundo campo” da pesquisa etnográfica. 

A ambiguidade de tais sensações e ideias se dava, principalmente, por aquele único colégio apre-
sentar diversos significados em minha trajetória pessoal: primeiro, enquanto local em que tive o con-
tato inicial com as teorias e os conceitos que então respaldavam minhas análises e perspectivas sobre a 
sociedade em geral e sobre aquela escola em particular. Em seguida, ali também configurava o lugar no 
qual me vi e me viram pela primeira vez como professora, ou seja, o colégio que me formara como aluna 
agora me formaria professora também. Por fim, ainda ali, tive a experiência de conduzir este projeto 
de inspiração etnográfica, aguçando meus sentidos como pesquisadora e traçando uma relação mais 
intensa com a antropologia.

	 As seguintes partes desse texto podem ser definidas como um relato etnográfico, porém, mais 
que isso, as compreendo também como uma tentativa de condensar todas as informações que emergi-
ram durante minha experiência de estágio-etnografia, a partir da posição ambígua de ex-aluna e esta-
giária-etnógrafa. Minha proposta é refletir sobre como a prática etnográfica e a literatura antropológica 
podem instrumentalizar a(o) licencianda(o) para a experiência de um estágio supervisionado que con-
siga ir além da mera transmissão de conhecimento, potencializando a(o) estagiária(o) para compreen-
der a realidade escolar e suas imbricações com a sociedade. 

Parto, portanto, da perspectiva de Ingold (2016) sobre a antropologia como prática de edu-
cação, na qual a observação participante diz respeito menos à apreensão de dados objetivos que ao 

1 Para respeitar as orientações sobre a conduta ética indicadas no termo de contrato do estágio supervisionado, alteramos o nome do 
colégio e suprimimos alguns detalhes das histórias narradas ao longo deste texto, com o objetivo de preservar a identidade das pessoas 
envolvidas.



120 CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021

envolvimento e à disposição em ser transformado e educado por aquilo ou aquele(a) que se observa. 
Se, conforme Ingold afirmou, a observação participante e, consequentemente, a antropologia constitui 
formas de se viver “atencionalmente” com os outros, então, esse relato deve ser concebido como um 
compilado de acontecimentos, situações e sentimentos que vivenciei com atenção em meu campo-
-estágio e pelos quais também experimentei aspectos formativos de minha atuação como professora, 
cientista social e etnógrafa. 

	 Fazia ao menos cinco anos desde a última vez que tinha cruzado o corredor de entrada da 
secretaria do Colégio AML e adentrado o pátio da escola, que se localiza no bairro em que nasci e fui 
criada, na região periférica da cidade de Maringá, no Paraná. Semanas antes, tinha ido ao colégio para 
negociar meu estágio supervisionado e assinar os termos de permissão com o diretor, meu antigo pro-
fessor da disciplina de ciências no Ensino Fundamental. Contudo, nesse primeiro momento, minha 
presença não excedeu os limites da secretaria e da sala de direção, locais em que na minha época de 
aluna só eram acessados pelos estudantes em caso de problemas de saúde ou advertências pedagógicas, 
salvo poucas exceções. 

Ao presenciar depoimentos de meus colegas de graduação sobre a dificuldade em encontrar uma 
escola e/ou um(a) professor(a) que aceitasse o estágio, compreendi que a minha negociação e entrada 
no Colégio AML foi facilitada pela condição de ex-aluna. Mais que eficácia e rapidez na resolução das 
documentações para o estágio, havia um tipo de interesse satisfatório, quiçá orgulhoso, por parte da 
escola, em receber uma antiga discente na posição de universitária e estagiária. Esses mesmos senti-
mentos também me beneficiaram em relação a diversas outras situações, desde a partilha de comidas 
e guloseimas que eram trocadas entre professores(as) até a inserção em reuniões e ocasiões restritas ao 
corpo docente e à parte administrativa do colégio, o que certamente colaborou para as observações e 
análises desse trabalho.

	 Nos primeiros dias, ainda sem definições para o projeto de inspiração etnográfica que planeja-
va colocar em ação a partir de meu retorno à escola, limitei minhas atividades àquilo proposto no plano 
de estágio: análise do material didático disponível na biblioteca, observação da dinâmica e estrutura 
escolar, aproximação com o sistema on-line de controle de notas, faltas e presenças, etc. Tais ações, 
evidentemente, continuaram sendo realizadas mesmo após o início de meu projeto, o que mudaria, 
portanto, seria o olhar atribuído a esse (re)encontro com a escola, com as pessoas que ali estavam e o 
seu propósito. 

Aproximando-me, dessa forma, da concepção de pesquisa antropológica sugerida por Ingold 
(2010, 2016), compreendo que as características etnográficas desse projeto não se definiram exclusiva-
mente pelo uso preciso dos métodos de pesquisa de campo ou mesmo pelo respaldo teórico que guia-
ram minhas ações e meus pontos de vista sobre o colégio, o estágio e minha presença ali. A caracteriza-
ção desse projeto como etnográfico se deu, antes de qualquer coisa, pela minha intenção em “atender 
as pessoas e coisas, aprender com elas, e acompanhá-las em princípio e prática” (2016:408). Trata-se, 
assim, de um projeto que buscou na potência educativa e formativa da antropologia um espaço teórico 
e prático de diálogo para os conhecimentos pertinentes à disciplina de sociologia e os saberes acionados 
pelos alunos e alunas em sala de aula, por meio da experiência imersiva de estar e ser em campo.



CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021 121

Quando o campo é o estágio

As minhas primeiras impressões, após uma breve caminhada de inspeção pelo colégio, eram as de 
que pouquíssimas coisas ou quase nada havia mudado. A estrutura física e o colegiado, as merendeiras e 
responsáveis pela limpeza, os livros e as bibliotecárias e até mesmo a estação de rádio em volume baixo, 
que contrariava as recomendações de silêncio na biblioteca, ainda eram as mesmas da minha época de 
aluna. Tão logo minha presença se tornou mais efetiva, entendi que, como estagiária de sociologia, 
precisaria ensinar aos alunos e alunas duas noções básicas da disciplina que, não por acaso, tinham 
se tornado o princípio fundamental de minha atuação e análise acerca do colégio que no passado me 
recebeu como estudante secundarista. 

As noções de estranhamento e desnaturalização compreendem uma das funções base da dis-
ciplina de sociologia no Ensino Médio e para além dele: por meio delas, fenômenos corriqueiros e 
ordinários da sociedade se tornam passíveis de análise social e explicação científica. De acordo com as 
Orientações Curriculares para o Ensino Médio (2006: 107), tomar um acontecimento trivial e familiar 
como fenômeno social denota o processo de estranhamento dele, isto é, de retirá-lo do campo da natu-
ralização – desnaturalizar e encará-lo com objeto de estudo, cujas causas externas e regularidade devem 
ser deslindadas e problematizadas pela sociologia. 

Do mesmo modo, foi preciso estranhar não somente o local em si, mas também o olhar que lan-
çava para aquele colégio, do qual as estruturas e a organização faziam parte da minha trajetória pessoal. 
Aquela familiaridade instigada pelas primeiras impressões e nutrida por experiências passadas não po-
deriam definir minha interpretação acerca do espaço físico e das relações que compunham o que agora 
denominava como campo. E, com efeito, não o fizeram. 

Primeiro, por conta das mudanças na organização interna do colégio que, de fato, ocorreram, a 
despeito da imperceptibilidade desencadeada por um olhar inicial nostálgico. Segundo, ainda que ne-
nhuma mudança houvesse ocorrido no interior do colégio, anos separavam a minha experiência como 
secundarista daquela enquanto estagiária-etnógrafa. Pressupor que minha perspectiva sobre a escola 
tivesse se mantido intacta desde minha adolescência seria, no mínimo, um ato de subestimação do bom 
trabalho realizado pelos professores e professoras durante meu curso de licenciatura. 

Se minha perspectiva já não era a mesma, tampouco se mostrava igual minha consciência sobre 
as definições de escola, da relação ensino-aprendizado e das teorias sociológica e antropológica. Não 
se trata de invalidar as noções e ideias que tinha sobre tais questões e substituí-las por outras mais 
aprimoradas ou validadas cientificamente, mas sim de, como sinalizou Cheryl Rodriguez (2001) em 
sua argumentação sobre antropologia nativa, adquirir uma consciência múltipla que admita de modo 
concomitante nossas vivências e os conhecimentos da tradição antropológica.

Ainda assim, revelava-se necessária a elaboração de algum tipo de exercício que pudesse espessar 
essa consciência múltipla e, consequentemente, distinguir meus julgamentos pessoais das análises in-
tersubjetivas, as quais realmente contribuiriam para uma compreensão antropológica sobre o colégio, 
as relações ali entretecidas e acerca do próprio projeto de inspiração etnográfica que buscava construir. 
Para isso, a escrita surgiu como melhor forma de produção daquilo que Strathern (1987) apontou 
como uma capacidade de maior reflexividade da antropologia feita em casa. Segundo ela, quando an-
tropólogos e antropólogas se dispõem a estudar a sociedade da qual fazem parte, uma sensibilidade 



122 CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021

referente aos métodos e às ferramentas de análise é adquirida, tornando-os(as) suscetíveis a uma cons-
ciência mais ampla sobre suas posições como pesquisadores(as) e objetos de estudo.  

Na atividade do estágio supervisionado, somos orientados(as) pelo supervisor(a) da disciplina a 
mantermos um caderno para anotações das dinâmicas na sala de aula, conteúdos pedagógicos e possí-
veis situações que nos despertem curiosidade ou interesse. Concomitante a isso, havia minha inclina-
ção de produzir um projeto etnográfico. Desse modo, a escrita, ao menos nas primeiras semanas, foi 
recorrente durante meus períodos em sala de aula: escrevia para entender e desentender, para significar 
e ressignificar; algumas vezes, escrevia somente para transparecer que era uma pessoa estudiosa e, assim, 
tentar criar impressões positivas a respeito da seriedade do trabalho que estava realizando. De todo 
modo, a escrita configurou parte imprescindível de todo esse processo e foi a partir dela que compreen-
di, de fato, o meu propósito ao dar início a esse projeto de estágio-etnografia.

Ainda que minha entrada no colégio tivesse sido facilitada por ser ex-aluna, como qualquer pes-
soa que realiza o estágio supervisionado, também precisaria da autorização por parte da professora de 
sociologia, a quem chamarei de Lúcia, para acompanhá-la. Meu contato com Lúcia ocorrera por inter-
médio de um amigo em comum, o qual também me dera aula durante minha passagem como secunda-
rista no colégio AML. Nossa primeira conversa, via rede social, foi extremamente objetiva: informei do 
meu interesse em estagiar no colégio e perguntei sobre sua disponibilidade em me receber. Em resposta 
positiva, Lúcia apenas me passou seus horários e disse me esperar na semana seguinte. 

A composição da diferença nas salas de aula

Cientista social de formação e atuando como professora contratada temporariamente, Lúcia di-
vidia seu tempo e conhecimento entre cinco turmas do Ensino Médio, sendo: duas do primeiro ano, 
outras duas do segundo e uma última do terceiro. Como muitos de seus pares, a professora também 
lecionava em turmas de outros três ou quatro colégios, às quais me convidou para conhecer depois de 
certa intimidade estabelecida entre nós. Em razão de outros compromissos da graduação, optei por 
acompanhá-la somente nas aulas das turmas do primeiro ano, denominadas neste texto como A e B, 
que contabilizavam quatro aulas por semana, divididas igualmente entre terça e quinta. 

As opiniões de cunho negativo repercutidas entre professores e professoras sobre a turma A che-
garam até mim antes mesmo do meu primeiro contato com os alunos e alunas da turma em questão. 
Nos primeiros dias, recebi diversos avisos por parte de docentes já antigos que diziam para me cuidar, 
pois a turma A “não quer nada com nada”, ou então que sicrano ou fulano de turma A “me dariam tra-
balho”. Durante os recreios, na sala dos professores, alguns estudantes desse primeiro ano eram figuras 
repetidas em discursos de desaprovação. 

Em posição de ex-aluna, estava ciente do que poderia significar essas opiniões negativas, assim 
como entendia que as desaprovações eram direcionadas para alguns comportamentos específicos em 
sala de aula, como, por exemplo, conversas paralelas, uso de celulares e demais aparelhos eletrônicos e 
descumprimento das normas escolares gerais. Enquanto estagiária-etnógrafa, porém, evitava confor-
mar essas opiniões, retomando o exercício de estranhamento e desnaturalização, ao reforçar a suposi-



CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021 123

Quando o campo é o estágio

ção de que silêncio não é sinônimo de atenção ou interesse na/pela aula, assim como a ausência dele 
também não está intrinsecamente ligada ao desinteresse pelo conteúdo abordado, hipótese esta que 
pude confirmar durante minha atuação com este primeiro ano.

Com 35 alunos e alunas matriculados, as aulas na turma A eram marcadas por constantes pedidos 
de silêncio e interrupções de explicações para chamar atenção de estudantes por parte de Lúcia. Apesar 
disso, ou exatamente por isso, os conteúdos da disciplina pareciam surtir mais interesse entre os(as) dis-
centes dessa turma. As teorias, os conceitos e as categorias sociológicas não passavam despercebidos, ao 
contrário: entre conversas aleatórias e triviais, causos do dia a dia e piadas, sempre havia alguma questão 
sobre o conteúdo trabalhado, com questionamentos direcionados principalmente a mim. 

Importante dizer que o título de professora somente me foi atribuído pelos alunos(as) do pri-
meiro ano A. Desde a primeira aula, ficara nítida a empolgação deles em relação a minha presença. 
Quando lhes era dada a opção de escolha sobre quem iria explicar o conteúdo, a resposta frequente-
mente se dava em minha preferência, o que nem sempre configurava interesse pela minha forma de 
lecionar; muitas vezes, percebia se tratar apenas de um teste para verificarem meu nível de compreensão 
acerca da matéria. De qualquer forma, havia um sentimento de curiosidade sobre aquela nova presença 
no cotidiano da sala de aula: as indagações sobre minha rotina na universidade e experiência como 
ex-aluna do colégio expressavam isso. Se, por um lado, eu os(as) observava na intenção de uma análise 
sobre as relações traçadas no contexto escolar, por outro, eles(as) me observavam e testavam, tentando 
compreender quem eu era e o que pretendia ali. 

A turma B, por sua vez, era extremamente silenciosa, ainda que apresentasse a mesma quantidade 
de estudantes que a turma A. Nos dias em que as aulas entre um grupo e outro eram seguidas, o con-
traste em relação às conversas em sala era significativo. Contudo, o silêncio não simbolizava atenção 
aos conteúdos de sociologia, ao menos não de modo proferido. Na verdade, como pude observar, era o 
inverso: na maior parte do tempo, os(as) estudantes estavam concentrados(as) em atividades de outra 
disciplina ou em qualquer outro exercício, o que justificava o silêncio mantido. 

Em momentos a sós, Lúcia declarava o desânimo ao ministrar aulas à turma B, uma vez que não 
recebia nenhum retorno em relação às suas exposições e à dinâmica em sala. Os(as) discentes falavam 
muito pouco e, quando o faziam, era em resposta a alguma questão que lhes era direcionada. Isso, 
segundo a própria Lúcia, dificultava o discernimento acerca do grau de entendimento e assimilação 
sobre o conteúdo trabalhado. Se na turma A a figura de estagiária foi bem recebida, sendo solicitada 
a qualquer dúvida ou questionamento, na B minha presença passava quase despercebida; não havia 
interesse ou curiosidade pela função que desempenhava, muito menos existia preferência pelas minhas 
explicações, prevalecendo total imparcialidade. A despeito disso, foi durante uma aula ministrada nes-
sa turma que presenciei uma das situações que mais me chamou atenção durante o estágio-etnografia. 

O episódio em questão ocorreu em um dia de avaliação dos(as) alunos(as). Como sugere o pro-
tocolo interno da escola, entramos na sala, solicitamos que a turma guardasse o material e deixasse 
sobre a mesa somente o essencial para a realização da prova. Desta feita, entregamos as avaliações, 
pedimos silêncio e observamos a turma sentadas de frente para a turma, na mesa de Lúcia. As avalia-
ções eram aplicadas durante uma aula apenas. Quando ocorriam aulas conjugadas, na primeira parte 



124 CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021

fazíamos revisão do conteúdo abordado na prova para, na seguinte, aplicá-la, o que não era o caso 
naquele momento. 

Alguns minutos antes do término da aula, acometida pelo estresse de não conseguir concluir 
sua avaliação no prazo estipulado, uma aluna levantou-se da carteira aos prantos, queixando-se de sua 
incapacidade em realizar a prova e demonstrando estar sob excessiva pressão. Perplexos com a situação, 
eu e o restante da turma apenas acompanhamos a tentativa sem sucesso de Lúcia em acalmar a aluna. 
Depois de algum tempo, um dos estudantes se dispôs a ir à sala ao lado para comunicar o namorado da 
aluna sobre o que estava acontecendo. Na percepção desse colega, o namorado estava habituado com 
situações semelhantes e rapidamente chegou, conseguindo acalmar a garota, enquanto a levava para a 
área externa à sala de aula.  Após a saída da aluna e seu namorado, a avaliação prosseguiu como se nada 
houvesse ocorrido.

Esse episódio proporcionou diversas reflexões, mas foi principalmente durante os momentos 
de escrita do diário de campo-estágio que me senti capaz de tecer uma análise mais consistente so-
bre os muitos significados que aquela situação poderia apresentar. O mais importante, talvez, esteja 
alinhado à percepção de que as escolas não estão suficientemente preparadas para lidar com pessoas 
que extrapolam aquilo que François Dubet (1997) denominou como “aluno médio”. Conforme en-
sina esse conceito, todos aqueles e aquelas que não se enquadram na ideia desincorporada, genérica 
e individualizada de estudante convertem-se em um problema para o funcionamento “normal” das 
instituições de ensino. 

Em casos como estes, é possível perceber como a rotina escolar tende a tratar qualquer pertur-
bação em sua ordem como um “problema” que precisa ser rapidamente solucionado. Desse modo, ex-
pressões, relacionamentos, comportamentos, saberes ou perspectivas que representem algum risco ou 
diferença em relação ao funcionamento da cultura escolar dominante são desencorajados, em nome da 
manutenção de uma identidade fictícia, representada pela ideia do “aluno médio” que somente existe 
no e para o sistema escolar. Ainda assim, situações como a citada acima não constituem um evento es-
porádico no cotidiano de trabalho docente. Todos os dias acontecem “coisas” nas escolas, que obrigam 
profissionais de ensino a tomar atitudes para as quais nem sempre estão preparados ou preparadas. 

O processo de escrever sobre esse episódio possibilitou a produção de uma consciência crítica 
(Strathern, 1987) acerca da minha posição enquanto estagiária-etnógrafa e, sobretudo, como profes-
sora em formação. Ao colocar em diálogo os conhecimentos apreendidos por meio da teoria antropo-
lógica com a experiência vivenciada no campo-estágio, pude compreender que a necessidade de desen-
volvimento de uma sensibilidade docente que consiga lidar com a composição da diferença em sala de 
aula – isto é, lidar com tudo aquilo que foge à noção de aluno médio – perpassa necessariamente as 
noções de estranhamento e desnaturalização das estruturas e da organização escolar. 

O processo formativo usualmente planejado para o estágio insere acadêmicos e acadêmicas das 
mais variadas licenciaturas em um jogo de semelhanças e diferenças que marcam sua experiência for-
mativa enquanto ambígua (Silva, Hall & Woodward, 2014). A adesão da prática etnográfica, a partir 
da observação participante e da escrita, ao processo formativo do estágio contribui para a produção de 
uma maior reflexividade acerca das posições colocadas em jogo nessa vivência, bem como da própria 



CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021 125

Quando o campo é o estágio

noção de professoralidade a ser assumida pelo estagiário(a). O estágio-etnografia educa e forma o(a) 
licenciando(a) na medida em que o desloca do interior das categorias já fixadas como “naturais” dentro 
da escola, articulando teoria e prática, ao assumir atividades que ultrapassem a mera observação passiva 
das aulas e incorporem a problematização de práticas pedagógicas consideradas próprias à docência, 
em diálogo com as múltiplas dinâmicas que constituem uma instituição de ensino.

Conforme mostram Brum e Jesus (2018), a aprendizagem humana pode ser compreendida pelas 
habilidades, sensibilidades e orientações que são valorizadas e estimuladas em um ambiente particular. 
No caso das escolas, são os conhecimentos científicos que organizam os tempos, os ritmos e discipli-
nam os próprios corpos de docentes e discentes. O que não significa que outros conhecimentos deixem 
de participar da vida escolar, principalmente se considerarmos que cada estabelecimento de ensino se 
compõe a partir de vários subambientes, que apresentam outras formas de socialidade, relações e sabe-
res, as quais não estão totalmente atreladas às dinâmicas planejadas por cada instituição. 

O trabalho etnográfico certamente não nos auxiliará a restaurar qualquer normalidade escolar, 
posto esta ser uma ideação, mas talvez represente uma maneira de desenvolver em nós disposições e sen-
sibilidades que nos habilitem a conviver melhor com as diferenças próprias ao mundo vivido. Como 
expôs Calavia Sáez (2013), entre outros autores(as), o objetivo da antropologia, enquanto disciplina 
científica, é ampliar a compreensão do humano. O que implica em incorporar outras perspectivas de 
mundo, além das que já nutrimos dentro da limitada cosmovisão ocidental que chamamos de discurso 
humano. De fato, isso é o que tem feito a antropologia ao lidar com as “linguagens estranhas” (Clastres, 
1968 apud Goldman, 2011) de pessoas que intitulamos como “nativos”. Desse modo, o propósito de 
meu projeto se define por uma concepção da etnografia enquanto exercício de formação docente que 
habilita a visualização e, consequentemente, a compreensão de outras perspectivas dentro da escola.

Por um estágio-etnografia nas escolas: considerações finais

Ao longo do presente texto, apresentamos algumas reflexões sobre as vantagens de um estágio-
-etnografia nas escolas. Baseando-nos, principalmente, nos benefícios que a antropologia pode propor-
cionar ao ensino de sociologia, propomos uma articulação entre teoria e realidade de vida, tendo como 
mediação a diferença. A antropologia adentra esse contexto por permitir um diálogo entre ambos, a 
partir de uma perspectiva que considere os diversos tipos de conhecimentos existentes no campo esco-
lar (Brum & Jesus, 2018). 

Isso significa dizer que um estágio-etnografia nas escolas possibilita ao licenciando ou licencian-
da a fabricação de práticas pedagógicas que concebam a diferença para algo além de um tema-objeto, 
que visa a aliviar tensões ocasionadas por discriminações e preconceitos em sala de aula. Em outras 
palavras, é necessário produzir práticas pedagógicas que concebam a diferença enquanto uma matéria 
viva presente no ambiente escolar e que emerge dos sujeitos e das relações que ali são estabelecidas, 
agindo sobre e sob os regimes de conhecimento, alterando e ampliando as perspectivas limitadas do 
sistema escolar. 



126 CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021

O estágio compreende um período liminar, cujo objetivo se estende desde a experimentação 
da futura atuação profissional de licenciandos e licenciandas até a preparação para os momentos mais 
adversos vivenciados em sala de aula. Sendo assim, essa prática por si só se torna um exercício de estra-
nhamento e desnaturalização. Primeiro, por colocar estagiários e estagiárias diante uma posição des-
conhecida no campo escolar, provocando certo incômodo, tanto pela indefinição contida na função a 
ser desempenhada, quanto pela ausência de certeza acerca da postura a ser assumida diante das turmas, 
docentes e demais agentes institucionais. 

Mas o estágio também proporciona um movimento simultâneo de retorno e de deslocamento 
em relação a espaços para os quais já se possui alguma familiaridade. A desnaturalização  de aluno 
ou de aluna, única posição escolar vivenciada até então pelos estagiários e estagiárias, exige o estra-
nhamento de sua própria condição de aprendiz; isto é, exige deles(as) que se coloquem para além da 
função de observar e “absorver” os conteúdos didáticos, afigurando-se como alguém que transmite 
os conteúdos esperados. No âmbito das Ciências Sociais, o exercício do estranhamento está relacio-
nado ao ato de desconfiar. A desconfiança em torno dos temas familiares que constituem os obje-
tos de estudo da disciplina se estende também às bases teóricas e aos princípios de análise da pró-
pria Sociologia (Carniel & Bueno, 2018).

Diante dessa experiência cultural provocada pelos estágios supervisionados, aprendizes das mais 
diversas disciplinas vivenciam um período de indefinições que, ao longo do tempo, se transformam em 
elementos imprescindíveis para a formação no magistério, pois é exatamente nos momentos liminares 
e dúbios que a emergência de um “espírito docente” se torna necessário e a reversão dos papéis sociais 
de professor e de aluno se apresenta como um mecanismo essencial para a formação profissional. Entre 
dúvidas e inseguranças, o período liminar do estágio fomenta a construção de um ethos docente, que 
vislumbra na relação entre professores(as) e discentes os princípios necessários para a incorporação de 
um novo lugar social. Em suma, o estágio se define como a oportunidade de licenciandos e licencian-
das experimentarem a alternância das posições sociais no cenário escolar e assim, quem sabe, poderem 
construir sua professoralidade com mais segurança e conforto.

A etnografia requer o estranhamento de fenômenos diários. Desse modo, pode-se dizer que o 
exercício etnográfico nas escolas incorpora a desnaturalização, pois implica em uma atitude que nos faz 
indagar sobre aquilo que nos é apresentado como imutável, necessário ou universal, para compreen-
demos as dinâmicas históricas, contingentes e parciais que possibilitaram a sua postulação. Eviden-
temente, uma escola continuará sendo uma instituição formadora quando analisada pela perspectiva 
antropológica. Contudo, o que a etnografia permite é a apreensão de relações, sujeitos, perspectivas e 
concepções que também participam da formação humana, mas muitas vezes são desconsideradas pelas 
narrativas oficiais ou institucionais que orientam a formação docente. No caso dos estágios supervi-
sionados, a prática etnográfica favorece ainda o estabelecimento de outras alteridades que, ao invés de 
reduzirem o aprendizado da docência, multiplicam suas possibilidades.

	 É certo que a etnografia, por si só, não é capaz de alterar os tipos de relações formadas no con-
texto da escola. Contudo, gostaríamos de argumentar que a sua prática tende a ampliar a imaginação na 
formação docente, permitindo a emergência de outras maneiras de se relacionar com as instituições de 



CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021 127

Quando o campo é o estágio

ensino e a sua organização. Sabemos que o momento dos estágios configura uma dimensão valorizada 
da formação profissional, ao mesmo tempo que envolve riscos eminentes para quem se candidata ao 
magistério. Os efeitos dessa experiência podem influenciar negativa ou positivamente as perspectivas 
estudantis a respeito da docência. 

Nesse contexto, a etnografia, além de expandir as funções e potências do estágio, pode tornar a 
inserção na escola mais interessante e produtiva para os estagiários e estagiárias, tendo em vista que seus 
usos favorecem articulações possíveis entre os saberes acadêmicos e as práticas de ensino (Carniel & 
Rapchan, 2018). Logo, seus impactos na formação discente não se limitam ao campo do estágio, pois 
fixam em práxis diversas os conhecimentos científicos obtidos ao longo das formações disciplinares 
oferecidas pelas licenciaturas.

Nessa instância, o estágio-etnografia pode não apenas auxiliar na fabricação dessas práticas, mas 
também motivar os sujeitos envoltos em campo a lidarem com a diferença de modo a considerarem-na 
um elemento comum no ambiente escolar, o que, de fato, ela é, a despeito das dificuldades em assimi-
larem-na. É durante as conversas paralelas que os alunos e alunas têm durante as aulas que muitos de 
seus gostos e relações pessoais do dia a dia extraescolar se tornam visíveis a professores(as) e, sobretudo, 
à(o) estagiária(o)-etnógrafa(o). 

Observar as interações dos alunos e alunas para além das limitações que a escola os impõe, isto 
é, observá-los enquanto sujeitos e sujeitas implica a concepção de que toda a mediação de saberes e co-
nhecimentos ministrados em sala de aula transpassa a experiência de vida de pessoas que, por sua vez, 
são atravessadas pela diferença. Reconhecer isso pode não ser o grande feito para uma educação liber-
tadora, mas com certeza é um importante passo para a construção de um sistema escolar que forneça 
regimes de conhecimentos menos excludentes e mais inclinados a lidarem com a diferença como algo 
a ser tateado em sala de aula e não sumariamente ignorado.

Fagner Carniel é Doutor em Sociologia Política pela Universidade Federal de 
Santa Catarina (UFSC) e Professor Associado da Universidade Estadual de 
Maringá (UEM).

Daniara Thomaz é Licenciada em Ciências Sociais pela Universidade Estadual 
de Maringá (UEM), mestranda em Antropologia e Arqueologia pela Universi-
dade Federal do Paraná (UFPR). Bolsista da Coordenação de Aperfeiçoamento 
de Pessoal de Nível Superior (Capes).

Referências

Araújo, O. (2019). Estágio Supervisionado, profissionalização e profissionalidade docente: do que 
estamos falando? Revista Teias, 20(58), 250-264. https://doi.org/10.12957/teias.2019.39115 

https://doi.org/10.12957/teias.2019.39115


128 CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021

Brasil. Ministério da Educação. (2006). Orientações Curriculares para o Ensino Médio – Ciências Hu-
manas e suas tecnologias. Brasília.

Brum, C. K., & Jesus, S. C. de. (2018). Antropologia como educação: um diálogo sobre experiências 
de ensino da antropologia em cursos de formação de professores e seus desafios. Ciências Sociais Uni-
sinos. 54(2), 217-228. https://doi.org/10.4013/csu.2018.54.2.09 

Carniel, F. (2013) A invenção (pedagógica) da surdez: sobre a gestão estatal da educação especial na pri-
meira década do século XXI (Tese de Doutorado). Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universi-
dade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Carniel. F. (2018). Agenciar palavras, fabricar sujeitos: sentidos da educação inclusiva no Paraná. 
Horizontes Antropológicos, 24(50), 83-116. https://doi.org/10.1590/S0104-71832018000100004 

Carniel, F., & Bueno, Z. (2018). Aprendendo a pensar perigosamente: experiências com o PIBID de 
Ciências Sociais da UEM. In J. A. Martins, & M. H. Y. Zappone (orgs). Formação Docente: percursos 
e reflexões a partir do PIBID-UEM (pp. 33 – 50). Maringá: EDUEM.

Carniel, F., & Rapchan, E. S. (2018). Usos (sem abuso) do texto etnográfico em sala de aula. Revista 
Brasileira de Estudos Pedagógicos, 99(253), 687-699. https://doi.org/10.24109/2176-6681.rbe-
p.99i252.3758 

Dubet, F. (1997). Quando o sociólogo quer saber o que é ser professor. Entrevista concedida a A. T. 
Peralva e M. P. Sposito; tradução de I. R. Bueno. Revista Brasileira de Educação, 5, 222-231.

Estrela, M. T. (Org.). (1997). Viver e construir a profissão docente. Porto: Porto Editora.

Favret-Saada, J. (1990). Être Affecté. Revue d’Histoire et d’Archives de l’Anthropologie, 8, 3-9. https://
www.persee.fr/doc/gradh_0764-8928_1990_num_8_1_1340 

Fians, G. (2015). Por uma antropologia de varanda reversa: etnografando um encontro entre ín-
dios e crianças em uma escola no Rio de Janeiro. Cadernos de Campo, 24, 202-222. https://doi.
org/10.11606/issn.2316-9133.v24i24p202-222 

Fonseca, C. (1999). Quando cada caso NÃO é um caso: pesquisa etnográfica e educação. Revista 
Brasileira de Educação, 10, 58-78. 

Foucault, M. (1994). Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Editora Vozes.

Gusmão, N. (1997). Antropologia e educação: origens de um diálogo. Cadernos Cedes, (18)43, 8-25. 
https://doi.org/10.1590/S0101-32621997000200002 

https://doi.org/10.4013/csu.2018.54.2.09
https://doi.org/10.1590/S0104-71832018000100004
https://doi.org/10.24109/2176-6681.rbep.99i252.3758
https://doi.org/10.24109/2176-6681.rbep.99i252.3758
https://www.persee.fr/doc/gradh_0764-8928_1990_num_8_1_1340
https://www.persee.fr/doc/gradh_0764-8928_1990_num_8_1_1340
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v24i24p202-222
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v24i24p202-222
https://doi.org/10.1590/S0101-32621997000200002


CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021 129

Quando o campo é o estágio

Goldman, M. (2003). Os tambores dos mortos e os tambores dos vivos: Etnografia, Antropologia 
e Política em Ilhéus, Bahia. Revista Antropologia, 46(2), 423-444. https://doi.org/10.1590/S0034-
77012003000200012 

hooks, b. (2013). Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: Editora 
WMF Martins Fontes.

Ingold, T. (2010). Da transmissão de representações à educação da atenção. Educação, 33(1), 6-25. 
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/faced/article/view/6777

Ingold, T. (2016). Chega de etnografia! A educação da atenção como propósito da antropologia. 
Educação, 39(3), 405-411. https://doi.org/10.15448/1981-2582.2016.3.21690 

Nóvoa, A. S. da. (org.). (1992). Vidas de professores. Porto: Ed. Porto.

Oliveira, A. (2017). Uma antropologia fora do lugar? Um olhar sobre os antropólogos na educação. 
Horizontes Antropológicos, (23)49, 233-253. https://doi.org/10.1590/s0104-71832017000300009 

Oliveira, A., & Barbosa, V. S. L. (2013). Formação de professores em ciências sociais: desafios e pos-
sibilidades a partir do estágio e do PIBID. Revista Inter-Legere, 1(13), 140-162. https://periodicos.
ufrn.br/interlegere/article/view/4169 

Oliveira, R. C. de. (1996). O trabalho do Antropólogo: olhar, ouvir, escrever. Revista de Antropolo-
gia, 39(1), 13-37. https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.1996.111579 

Passeggi, M., & Silva, V. (orgs.). (2010). Invenções de vidas, compreensão de itinerários e alternativas de 
formação. Natal: EDUFRN; São Paulo: Paulus.

Peirano, M. (2008). Etnografia, ou teoria vivida. Ponto Urbe, 2, 1-10. https://doi.org/10.4000/pon-
tourbe.1890 

Pereira, A. B. (2016). A “maior zoeira” na escola: experiências juvenis na periferia de São Paulo. São 
Paulo: Editora da Unifesp.

Pereira, A. B. (2017). Do controverso “chão da escola” às controvérsias da etnografia: aproximações 
entre antropologia e educação. Horizontes Antropológicos, (23)49, 149-176. https://doi.org/10.1590/
s0104-71832017000300006 

Pinho, O. (2018). Etnografia e Emancipação: Desafios Antropológicos na Escola Pública. In J. 
Bernardino-Costa, N. Maldonado-Torres, & R. Grosfoguel (orgs.). Decolonialidade e pensamento 
afrodiaspórico (pp. 341 - 360). Belo Horizonte: Autêntica Editora.

Rapchan, E., & Carniel, F. (2016) Natureza ou cultura na formação escolar brasileira. Revista Inter-
-Legere, (1)18, 76-94. https://periodicos.ufrn.br/interlegere/article/view/10815 

https://doi.org/10.1590/S0034-77012003000200012
https://doi.org/10.1590/S0034-77012003000200012
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/faced/article/view/6777
https://doi.org/10.15448/1981-2582.2016.3.21690
https://doi.org/10.1590/s0104-71832017000300009
https://periodicos.ufrn.br/interlegere/article/view/4169
https://periodicos.ufrn.br/interlegere/article/view/4169
https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.1996.111579
https://doi.org/10.4000/pontourbe.1890
https://doi.org/10.4000/pontourbe.1890
https://doi.org/10.1590/s0104-71832017000300006
https://doi.org/10.1590/s0104-71832017000300006
https://periodicos.ufrn.br/interlegere/article/view/10815


130 CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021

Rocha, G. (2012). Aprendendo com o outro: Margaret Mead e o papel da educação na organização 
da cultura. In T. Dauster, S. Tosta, & G. Rocha (orgs.). Etnografia e educação: culturas escolares, for-
mação e sociabilidades infantis e juvenis (pp. 41-68). Rio de Janeiro: Lamparina.

Rodriguez, C. (2001). Black feminist anthropology: theory, politics, and poetics. New Jersey: Rutgers 
University Press.

Romaña, T., & Gros, B. (2003). La profesión del docente universitário del siglo XXI: cambios 
superficiales o profundos? Revista de Enseñanza Universitária, 21, 7-35. https://idus.us.es/hand-
le/11441/54876 

Sáez, O. C. (2013). Esse obscuro objeto de pesquisa. Ilha de Santa Catarina: Edição do autor.

Strathern, M. (1987). The Limits of Auto-Anthropology. In A. Jackson (org.). Anthropology at Home 
(pp. 17-37). London: Tavistock. 

Silva, T. T. et al. (2014). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes.

Tardif, M. (2002). Saberes docentes e formação profissional. Petrópolis: Vozes.

Wagner, R. (2010). A invenção da cultura. São Paulo: Cosac & Naify.

https://idus.us.es/handle/11441/54876
https://idus.us.es/handle/11441/54876


CAMPOS V.22 N.2 p. 115-131 jul.dez.2021 131

Quando o campo é o estágio

Quando o campo é o estágio: etnografia e formação docente 

Resumo: O que a prática etnográfica teria a oferecer para a formação docente? Por meio de um exer-
cício etnográfico realizado em uma instituição pública de ensino no Paraná, procuramos debater ao 
longo deste artigo aspectos significativos da dimensão formacional da etnografia. O trabalho de campo 
baseia-se em uma experiência de estágio docente, realizado ao longo do ano de 2018, com duas tur-
mas de Ensino Médio de uma escola pública da região metropolitana de Maringá. A intenção é argu-
mentar que a prática etnográfica, enquanto um exercício pedagógico a ser realizado durante o estágio 
supervisionado, comporta o potencial de educar a percepção dos futuros(as) professores e professoras 
a respeito da realidade escolar. Ao final, o texto propõe uma composição entre o campo e a literatura 
especializada, para dialogar com desafios éticos, políticos e formativos relacionados ao desenvolvimen-
to de estratégias pedagógicas sensíveis às diferenças e desigualdades, que constituem as relações sociais 
em sala de aula.
Palavras-chave: Antropologia da educação; estágio supervisionado; etnografia escolar; formação do-
cente; licenciatura.

When the fieldwork is the training: ethnography and Teacher 
Education 

Abstract: What would ethnographic practice have to offer for teacher training? Through an ethnogra-
phic exercise carried out at a school in Paraná State, Brazil, the article discusses significant aspects of 
the formative dimension of ethnography. The fieldwork is based on a teaching internship experience, 
throughout 2018, in two high school classes from a public school in the metropolitan region of the 
municipality of Maringá. The intention is to argue that the ethnographic practice, as a pedagogical 
exercise to be performed during the teacher training practice, holds the potential to educate the per-
ception of future teachers. The text proposes a composition between the fieldwork and the specialized 
literature to reflect on the ethical, political, and training challenges related to the construction of pe-
dagogical strategies to work with differences and inequalities present in the classroom.
Keywords: Educational anthropology; Initial teacher education; Schooling ethnography; Teachers’ 
formation; Undergraduate teaching courses.

RECEBIDO: 17/04/2020 

ACEITO: 09/08/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 132-152 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

Quem é negra, quem é branca, 
quem fala, quem pode falar: 
etnografia de mulheres negras 
em uma turma de formação de 
docentes
Aline Adriana de Oliveira 
Universidade Federal do Paraná (UFPR), Curitiba/PR, Brasil 
https://orcid.org/0000-0001-6927-3865  
 
Carolina dos Anjos de Borba 
Universidade Federal do Paraná (UFPR), Curitiba/PR, Brasil 
https://orcid.org/0000-0003-3690-9411 

Introdução

Este artigo se propõe a refletir sobre estratégias, conflitos e legitimações em torno da questão 
racial que compuseram uma investigação etnográfica realizada entre outubro de 2018 e outubro de 
2019, no âmbito da formação de docentes à Educação Básica. A pesquisa, para monografia de gradua-
ção em Ciências Sociais1, foi realizada em uma escola pública de Curitiba (PR), com uma turma de 
terceiro ano noturno do curso de magistério, ofertado de maneira integrada ao Ensino Médio, com 
cerca de 21 estudantes. Havia somente um aluno do sexo masculino, e as idades discentes variavam 
entre 17 e 30 anos. 

Entre o início de outubro e o final de novembro de 2018, a entrada, a saída, os intervalos e as 
aulas dessa turma foram acompanhados, buscando observar como aparecia a questão em foco nos dis-

1 Monografia de graduação orientada pela Profª Drª Carolina dos Anjos de Borba, do Setor de Educação da Universidade Federal do 
Paraná.

https://orcid.org/0000-0001-6927-3865
https://orcid.org/0000-0003-3690-9411


CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 133

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

cursos de diferentes atores, em especial pela perspectiva das jovens negras que estudavam nessa turma. 
Em abril de 2019, houve possibilidade de retornar a campo e firmar o diálogo com as principais inter-
locutoras do trabalho, que concederam entrevistas em outubro do mesmo ano. 

A pergunta que orientou a pesquisa era: de que maneira estudantes negras em formação docente 
articulam suas identidades, tendo em vista suas trajetórias escolares e a intersecção entre raça e gênero? 
Em outras palavras, o objetivo do trabalho era compreender a maneira como mulheres negras definiam 
suas identidades no âmbito da formação docente, ou seja, tanto enquanto estudantes quanto como fu-
turas professoras, e o modo como a escola atuava nesse sentido. De modo especial, buscava-se entender 
quais aspectos essas jovens negras enunciavam como relevantes em sua formação identitária.

Pesquisar as identidades negras em formação no contexto escolar dialoga com diversos(as) auto-
res(as) que se dedicaram a compreender os modos como instituições de ensino socializam estudantes 
negros(as), bem como os conteúdos trabalhados e a forma de lidar, tanto cotidianamente quanto teo-
ricamente e pedagogicamente com a negritude. Certos(as) autores(as) tensionam a educação escolar 
no sentido de refletir acerca de suas práticas de conformação de corpos estudantis, ideias, bem como de 
ideologias raciais e conhecimentos/saberes possíveis e, sobretudo, aceitos nesse contexto escolar e na 
sociedade, de maneira mais ampla (Louro, 1997; Duschatzky & Skliar, 2000; Rosemberg, 2014; Go-
mes, 2007; Cavalleiro, 2006). Para eles(as), a educação escolar, através de currículos e práticas, seria um 
forte incremento na formação das identidades dos estudantes. O que se questiona é a maneira como 
interferiria na construção das identidades das mulheres negras que lá se formam.

Para além de refletir sobre o papel da escola, há os conflitos e as agências vivenciados e articula-
dos pelos próprios indivíduos ao longo de suas vidas, fazendo com que (re)pensem as suas identidades 
em termos dos diferentes marcadores sociais que os atravessam (Hall, 2006; Woodward, 2014). Nesse 
sentido, as identidades não são fixas, mas fluidas e sobrepostas, interseccionadas pela raça e pelo gênero 
(Crenshaw, 2004) e se colocam de acordo tanto com os padrões de desigualdade definidos socialmente 
quanto em relação ao encontro com a alteridade. São as estratégias de autoafirmação e legitimação 
frente a esse encontro que aqui se discutem.

Buscando entender os encontros e desencontros no jogo das identidades de mulheres negras no 
âmbito da educação formal, o caminho encontrado foi a realização da etnografia. A etnografia permite, 
além de perceber a visão dos diferentes agentes, observar as tensões que se colocam quando se afirma 
uma identidade, sobretudo uma identidade rechaçada socialmente quando reivindicada politicamente 
(Munanga, 2012). A etnografia permite, ainda, uma percepção acerca da presença em campo enquanto 
pesquisadora negra na escola, investigando a maneira como “raça” e os possíveis racismos apareciam 
nesse ambiente. A identidade racial e os discursos acerca de sua formação foram não só o objeto de 
investigação, mas também fontes da tensão, adicionada ao longo de todo o trabalho de campo, como 
veremos adiante.



134 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

Identidade, diferença e escola

Ao se tratar dos estudos de identidades, colocam-se enquanto primeiras perguntas: o que são 
as identidades? Como se formam? Hall (2006) aponta que há diferentes posições de sujeito ocupadas 
por um mesmo indivíduo e que as identidades são construídas no âmbito das diversidades, como for-
mulações históricas e sociais sobre a diferença. Para Woodward (2014), a marcação da diferença, por 
sua vez, ocorre tanto por meio dos sistemas simbólicos de representação quanto por formas de exclusão 
social. A pesquisadora aponta que tal processo passa por uma interpelação quanto a uma posição de 
sujeito. Esse procedimento nomeia e, ao mesmo tempo, posiciona o sujeito que é, assim, reconhecido e 
produzido por meio de práticas e processos simbólicos. 

Nesse sentido, Gomes (2002) propõe que a identidade se constrói na relação com o “outro”, é 
negociada, intermediada pelo reconhecimento do “outro”. A pesquisadora aponta, ainda, que é nos 
âmbitos da cultura e da história que se definem as identidades sociais, dentre estas, aquelas de raça/cor 
e gênero. “Reconhecer-se numa delas supõe, portanto, responder afirmativamente a uma interpelação 
e estabelecer um sentido de pertencimento a um grupo social de referência.” (Gomes, 2003:171). 

Para Munanga (2003), raça é tanto uma categoria que designa um pertencimento étnico como 
uma categoria político-ideológica. Tomando a negritude enquanto forma de identificação, o autor 
aponta que sua construção remonta à questão da mestiçagem, que, segundo o antropólogo, figura 
como uma barreira à identidade negra no Brasil, através da ideologia do branqueamento. Aliado a tal 
ideal, a discriminação racial no país seria velada, não havendo segregação legítima perante a lei, mas 
um sistemático afastamento da população negra das esferas do poder e o rechaçamento de sua cultura. 
Construir-se enquanto negra e negro, segundo o autor, supõe as barreiras impostas por uma sociedade 
marcada pela desigualdade racial e pela discriminação. Segato (2005), por sua vez, aponta que raça é 
signo: ao se deparar com a dificuldade de definir quem é negra e negro no Brasil, expõe que raça não 
trata de uma qualidade inerente à natureza do sujeito racializado, mas diz respeito a uma forma de 
qualificação ancorada nos sistemas de representações sociais. E estes, no Brasil, são essencialmente dis-
criminatórios contra as negras e os negros. 

Nogueira (2007) aponta que o racismo brasileiro se constitui a partir de critérios fenotípicos. 
Esse “preconceito de marca” difere do preconceito de origem por levar em consideração a “aparência 
racial”. Ao mesmo tempo em que é elemento mobilizado para a discriminação, o movimento da negri-
tude enquanto militância propõe apropriar-se desse corpo e ressignificá-lo enquanto um corpo políti-
co, que valorize esses traços fenotípicos, atribuídos a uma ancestralidade africana. Portanto, o corpo e 
o cabelo, tal como ressalta Gomes (2008), são elementos essenciais da identidade negra. 

O objetivo da pesquisa aqui apresentada consistiu, pois, em compreender como mulheres ne-
gras articulam suas identidades em um espaço formal de educação, tendo em mente a complexidade 
do processo de formação identitária das negras e dos negros no Brasil, bem como a intersecção entre 
raça e gênero, que marca suas diferentes posições de sujeitos no mundo social. Para compreender tal 
complexidade, bem como a manifestação dessas identidades – e, além disso, tendo em vista a tentativa 



CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 135

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

de aproximação com uma forma de fazer ciência que repense a racialização das estruturas de poder e 
saber –, optamos pela etnografia. 

Puentes (2015) tensiona a noção de campo etnográfico através da perspectiva da epistemologia 
decolonial, que é, por excelência, um fazer rebelde, que questiona a academia e seus estatutos de ver-
dade: como ser metodologicamente decolonial quando se é epistemicamente desobediente? Sua pro-
posta não aponta um manual de boas práticas, mas princípios que devem orientar o trabalho de campo 
e a escrita etnográfica: abandonar a ideia de narração como um artifício literário para igualar pesqui-
sador(a) e pesquisados(as); pensar a pesquisa a partir do compromisso com os(as) pesquisados(as); 
partir de uma reflexão sobre quais seriam os grupos que não se importariam com a estimativa realista 
da sociedade e concordariam com a “objetividade” da ciência; por fim, ter em vista quem se beneficia 
com as desigualdades de posições na sociedade. 

Além disso, coloca-se a discussão sobre os princípios que orientam o trabalho etnográfico. Pei-
rano (2014) propõe que etnografia não é meramente uma ferramenta metodológica, mas que toda 
etnografia contém em si o potencial de transformação teórica do campo de conhecimento. Neste arti-
go, nossa perspectiva é de que as etnografias promovam também uma transformação epistemológica e 
gerem uma reflexão sobre as bases do conhecimento, os papéis instituídos (inclusive em campo), assim 
como acerca das disputas e tensões envolvidas.

Ao pensar a etnografia na escola, André (1995) defende o uso da pesquisa de campo na investi-
gação sistemática da prática cotidiana nesse universo. Aponta que, a partir dos anos 1970, a pesquisa 
qualitativa passou a ser utilizada na educação como meio de compreender o dia a dia escolar, confi-
gurando os estudos de análise de interação entre professores(as) e estudantes. Essa abordagem, guia-
da pela psicologia comportamentalista, se mostrou limitada ao transformar as interações em dados 
comparáveis e mensuráveis, ao invés de abarcar as complexidades das relações sociais estabelecidas no 
interior do ambiente escolar. 

A alternativa encontrada pelos(as) pesquisadores(as) foi a abordagem antropológica, reconhe-
cendo a multiplicidade de sentidos que circundam esse espaço e o universo cultural no qual a escola 
está inserida. São assim adotados registros de campo, gravações, análises de documentos, entrevistas e 
fotografias, buscando remontar os cenários em suas singularidades. Com isso, André (1995) assinala a 
possibilidade de documentar aquilo que é extraoficial, de revelar os encontros e desencontros, as ações 
dos diferentes atores, a linguagem, as formas de comunicação e os significados (re)criados nesse am-
biente, permitindo compreender mecanismos de dominação e resistência articulados na escola. 

Ainda segundo André, autores da área de Educação reconheceram, no final da década de 1970, 
a relevância da produção a partir do paradigma socioantropológico na escola, apontando a necessidade 
dos valores e das posições de pesquisadores(as) serem revelados em seus trabalhos. Assim, as pesquisas 
qualitativas, em especial a abordagem etnográfica, ganharam popularidade na área da educação no Bra-
sil, a contar de 1980. Nos últimos anos, diversas etnografias em escolas brasileiras foram produzidas. 
Destacamos, neste sentido, o trabalho de Pereira (2010), sobre a experiência de jovens em contextos 
periféricos em São Paulo, a partir de uma etnografia que contempla a escola, reconhecendo a centrali-
dade da ludicidade nas relações estabelecidas entre eles e com docentes, bem como revelando a joco-



136 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

sidade como uma estratégia de microrresistência à atribuição de estereótipos e preconceitos por parte 
de professores(as). 

Lima (2018) e Cipiniuk (2013) realizaram etnografias no contexto da Educação de Jovens e 
Adultos, acerca da retomada da escolarização e sobre os processos de aprendizagem. Silva (2017, 2020), 
por sua vez, se dedicou a analisar a prática educacional enquanto resistência no caso da educação esco-
lar quilombola. Em sua pesquisa inicial, a autora centrou sua etnografia em uma escola localizada em 
território de quilombo e, adiante, em dissertação de mestrado, investigou comparativamente tanto a 
educação escolar quilombola quanto a educação escolar para quilombolas. 

São múltiplos, portanto, os estudos que têm aberto o diálogo entre a educação e a antropologia, 
seja através da perspectiva dos processos educativos, das sociabilidades e resistências na educação, seja 
pensando a partir dos referencias antropológicos de forma mais restrita. Essa pesquisa se configura pela 
análise do que André (1995) chama de “dimensão pedagógica”, vislumbrando a interação entre profes-
sor(a)-estudante-conhecimento; “dimensão organizacional”, que aparece na definição das posições de 
poder, inclusive no que se refere às possibilidades e aos limites da realização da pesquisa de campo; e 
“dimensão sociopolítica/cultural”, pensando os processos de ensino-aprendizagem em relações raciais, 
nas interações professores-estudantes e, sobretudo, considerando os valores sociais que circundam a 
prática educativa. 

Ao analisar o caráter social e cultural da educação, Duschatzky & Skliar (2000) apontam que a 
escola está envolta pelo paradigma da modernidade, que se desenvolveu através do controle da alterida-
de e da construção de fronteiras fixas entre “nós” e “outros”. Tal construção binária institui diferenças 
culturais baseadas em traços essencializados. Desse modo, constrói-se o “outro” como fonte de perigo: 
o “outro” é perigoso porque representa tudo o que é indesejável para o “nós”. A crença no “outro” como 
origem de todo mal teria sido o mito constitucional da educação, cujo propósito era eliminar e cor-
rigir as “falhas”, ou seja, as diversidades. Gomes (2007), Arroyo (2015) e Walsh (2009), entre outros, 
apontam a origem do pensamento educacional ocidental inscrita na lógica da dominação colonialista, 
ou seja, no processo de desvalorização dos conhecimentos, das práticas e vivências daqueles conside-
rados “diversos”. Identidades estas que, segundo Gomes (2007), tal como a diversidade, se constroem 
enquanto processos, em determinado contexto histórico, social, político e cultural. 

Quando se reflete sobre o currículo oculto, não somente pelos documentos de educação, mas 
pelas práticas e narrativas estruturadas a partir deles, com que olhar foram e são vistos os(as) estudantes 
nas suas diversas identidades? Diante de uma perspectiva educacional que mais exclui e torna exótica 
a diferença do que a integra de fato, tem-se um debate sobre diversidade na sociedade e no contexto 
escolar que surgiu das correntes de crítica à modernidade, com novos movimentos sociais reivindica-
dores de políticas de reconhecimento de especificidades identitárias e culturais, bem como críticos do 
monoculturalismo da globalização (Candau, 2000 apud Rosemberg 2014:746). 

A partir da década de 1970, passou-se do discurso da igualdade para o discurso da diferença, 
através de movimentos étnico-raciais e do feminismo. Nesse contexto, tais insurgências passam a de-
mandar um currículo que contemple as diversidades (Arroyo, 2015; Gomes, 2007). Nesse diálogo, 
Walsh (2009) expõe a relação entre interculturalidade crítica e pedagogia decolonial. Recorda, para 



CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 137

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

tanto, que a colonialidade estabeleceu uma hierarquia social racializada, segundo a qual as categorias 
binárias justificam a inferioridade e desumanização dos povos colonizados – determinando a colonia-
lidade do ser –, e o eurocentrismo é pressuposto como hegemônico, gerando a colonialidade do saber. 

A aceitação da diversidade na educação enquanto prática limitada foi discutida por Rosemberg 
(2014). Para a autora, não basta, por exemplo, trabalhar relações interpessoais antirracistas entre estu-
dantes; mostram-se necessárias políticas que destinem verbas para o acesso da população mais margi-
nalizada à educação escolar de qualidade. Ela propõe uma reflexão sobre as desigualdades educacionais 
no Brasil, levando em conta as dimensões estrutural e simbólica na construção das desigualdades edu-
cacionais. Em estudo publicado em 1987, por exemplo, a autora analisa as relações raciais e o rendi-
mento escolar através dos dados da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios (Pnad) de 1982 e do 
Censo de 1980 do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Naquele contexto, estudantes 
negros(as) apresentavam índices de exclusão e repetência maiores que o dos(as) brancos(as), sendo as 
crianças negras excluídas mais cedo dos sistemas de ensino e tendo trajetórias escolares mais acidenta-
das, com maiores reprovações e períodos de abandono da escola. 

Tais dados foram retomados por Pinto (1993) que assumiu, já na década de 1990, a existência 
de um ambiente escolar hostil e indiferente aos problemas enfrentados pelas crianças negras, sendo tal 
atmosfera detectada via currículos, materiais didáticos e na relação professor(a)-estudante. Cita a pes-
quisa de Oliveira (1992 apud Pinto 1993), na qual, em uma dinâmica sobre relações raciais na escola, 
um grupo de docentes teria chegado a respostas para o já constatado racismo diante das crianças ne-
gras. Suas falas vão no sentido direto da culpabilização: “a criança negra é tímida”, “não sabe enfrentar a 
discriminação racial”, “a criança negra se autodiscrimina”, “a criança negra se retrai”. 

Valverde & Stocco (2009), por sua vez, atualizaram os dados dos anos 1980 e 1990, apontando a 
lenta diminuição na diferença entre os anos de estudos de negros(as) e brancos(as). Na década de 1990 
e até 2001, essa defasagem girava em torno de dois anos, chegando em 1,7 anos em 2007. Nota-se, po-
rém, que as políticas de ampliação do acesso ao Ensino Fundamental não erradicaram o descompasso 
referente a anos de escolarização, e em nenhum dos indicadores educacionais a escolarização de ne-
gros(as) ultrapassou a de brancos(as). Diante dessas políticas, a distorção idade-série foi reduzida para 
a metade entre 1993 e 2007; porém, estudantes negros(as) continuavam tendo duas vezes mais chances 
de estarem dois anos ou mais atrasados em relação à sua série. 

As pesquisas apontaram a diferença educacional entre brancos(as) e negros(as) tanto em relação 
a anos de escolarização e oportunidades quanto no sentido das relações entre escola e negritude. A 
resposta das escolas, entretanto, tem sido manter uma “cultura de negação” da existência de práticas 
racistas que corroboram tais dados. Ao contrário, há uma tendência de atribuir o fracasso escolar “à 
desestruturação familiar, à condição socioeconômica ou à necessidade precoce de [pessoas negras] se 
inserirem no mercado de trabalho, sem considerar o peso que o pertencimento racial tem sobre suas 
trajetórias.” (Valverde & Stocco, 2009: 914). 

A presente etnografia, bem como outros estudos dessa natureza que focalizaram o tema raça/
cor na educação, pretendem abrir caminhos para a compreensão dos processos de diferenciação entre 



138 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

estudantes segundo a identidade racial e como tal distinção é acionada como desigualdade de fato no 
cotidiano da escola. 

O espaço escolar

A pesquisa se relaciona amplamente com a vivência da primeira autora em relação à formação 
identitária. Desse modo, o texto utiliza adiante a primeira pessoa do singular. Além de aspectos subjeti-
vos, a opção por empregar a primeira pessoa diz respeito a uma forma de fazer campo que não se paute 
em uma ideia de autoridade etnográfica, por meio de uma narração impessoal na qual a pesquisadora 
não aparece, como aponta James Clifford (2002). 

O que pretendemos discutir é a forma como, pelo fato de ser pesquisadora e mulher negra, a pre-
sença da autora provoca recepções e percepções distintas dos diferentes sujeitos em campo acerca dessa 
identidade. A escolha do tema de pesquisa deriva da vivência dessa autora em diálogo primeiro com a 
escola e, depois, com a academia e com os movimentos negros. Estudar as relações raciais no Brasil, em 
especial a vivência de mulheres negras na educação, é, assim, um instrumento de autoafirmação. 

Tendo em vista a identidade da própria pesquisadora, na primeira etapa do estudo, de definição 
do tema e problema, buscamos a estratégia metodológica que melhor atenderia a nossas demandas, no 
sentido de compreender esse processo de construção de identidades. Como o objetivo era trabalhar 
com mulheres negras estudantes em formação docente, somente a realização de entrevistas, ou uma 
abordagem voltada ao estudo de trajetórias mais detidamente, não seriam suficientes para entender 
como e se os racismos, bem como os discursos sobre diversidade de raça/cor e negritude, se manifesta-
vam naquele cotidiano escolar. 

Diante disso, como exposto, optou-se por realizar pesquisa de campo etnográfica, ou seja, uma 
investigação que permitisse discutir de forma reflexiva o papel enquanto pesquisadora negra no cam-
po e que previsse o acompanhamento dos encontros e das aulas; a percepção dos tempos e espaços; 
a conversa com diferentes agentes que compõem a escola; além do diálogo com as interlocutoras da 
pesquisa, realizados na forma de entrevistas semiestruturadas e registrados em caderno de campo. A 
realização desse gênero de estudo prevê um compromisso com as pessoas com as quais dialogamos, 
principalmente com as interlocutoras que, dada minha trajetória e o debate com a literatura sobre 
o tema, era sabido de antemão que detinham identidades subalternizadas, portanto, potencialmente 
excluídas e alvos de preconceitos na escola. 

Em outro sentido, fazer campo, isto é, estar em uma escola enquanto mulher negra na posição 
de pesquisadora, advinda de uma universidade federal, poderia colocar uma tensão interessante frente 
ao corpo docente e às estudantes: como a escola veria uma pesquisadora jovem, negra, de classe traba-
lhadora? Como as estudantes negras veriam uma mulher negra, jovem, de classe trabalhadora, também 
estudante, na posição de quem investiga e questiona a realidade? 

Ir a campo considerava que minha presença poderia modificar, em certa medida, os cenários a 
serem observados, reconhecendo de antemão que já se colocaria uma diferença em relação às interlo-
cutoras, por conta da posição de quem investiga. Pesquisar em campo envolve relação de aproximação, 



CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 139

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

mas também relação de poder. Foi com tudo isso em mente que se decidiu pela etnografia. As questões 
aqui discutidas apareceram de diferentes formas e através de diferentes atores ao longo de toda a pre-
sença no campo, conforme apresentado adiante. 

O contexto do estudo, reafirma-se, é a trama de discriminações, disputas e atribuição de desi-
gualdades no interior do campo educacional, através das identidades negras. Ou seja, não se toma a 
“cultura nativa” como uma totalidade a ser esquadrinhada e explicada; o que se pretendeu foi observar 
como, de fato, se acionam os símbolos e as representações, verificar as posições em campo e, prioritaria-
mente, problematizar a forma como as coisas estão constituídas no ambiente escolar no que se refere às 
mulheres negras e à negritude em geral.

Houve a escolha por trabalhar em escola pública, cuja rede é a mais abrangente no país: segundo 
dados do Censo da Educação Básica de 2018 (Inep, 2019), 81% das matrículas na Educação Básica 
(desde a Educação Infantil até o Ensino Médio) estão em instituições estatais de ensino. A escola pú-
blica abriga estudantes oriundos de famílias com menor renda e, tal qual aponta Rosemberg (1987), 
existe forte relação disso com o fato de ser pobre, assim como ser negra e negro, no Brasil. Tal tendên-
cia é corroborada pelos dados do último censo do IBGE (2011), que apontou que 50% da população 
negra (pretos e pardos) tinha rendimento nominal mensal entre ¼ e dois salários mínimos, menor que 
qualquer outro grupo de raça/cor no país. 

Optou-se, portanto, por trabalhar com a escola pública pensando nessa correlação entre maior 
número de matrículas de estudantes negros e menor renda em geral dos estudantes, da qual poderia ad-
vir a necessidade de conjugar trabalho e estudo. Entender se essas jovens negras precisavam trabalhar e 
estudar, qual tipo de trabalho realizavam, onde se empregavam, qual a sua participação na composição 
da renda familiar, etc., também era uma possibilidade interessante oriunda desse contexto. O curso de 
formação de docentes que se pretendia investigar, portanto, era ofertado em escola pública e integrado 
ao Ensino Médio.

O primeiro passo da pesquisa foi circunscrever o locus no qual se realizaria o campo: escolas pú-
blicas de Curitiba (PR) que oferecessem formação de docentes. A análise limitou-se à cidade de Curi-
tiba por saber, de antemão, da existência de escolas que oferecem a formação de docentes há décadas, 
sendo referências na área. Além disso, havia relação das autoras com o movimento negro na cidade, 
estratégia que possibilitaria mapear as redes nas quais as estudantes negras poderiam estar envolvidas. 
À  época, duas escolas ofertavam cursos de formação docente na cidade. Enviamos solicitação para 
realizar a pesquisa em ambas e tivemos o aval da direção para realizar o estudo em uma delas, localizada 
na região central curitibana e cujos estudantes estão espalhados por diversos bairros e mesmo na região 
metropolitana. 

Tal instituição é uma das mais antigas do Paraná e, sendo uma escola centenária, conta sua histó-
ria através da arquitetura e do hall de antigos diretores, que se localiza pouco adiante da sala da direção, 
logo na entrada. Todos os dias, estudantes, professores(as) e funcionários(as) passam por mais de 50 
quadros dos ex-dirigentes e docentes notáveis, desde o final do século XIX, antes mesmo da abolição da 
escravatura no Brasil. Dentre os rostos expostos, há somente um professor negro. Há cinco mulheres, 



140 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

nenhuma negra; de resto, todos são homens brancos. A história que a escola narra, em suas paredes, é a 
de uma instituição de excelência constituída majoritariamente por homens brancos. 

As salas de aula, divididas em três andares, circundam a quadra que fica no térreo e serve como 
corte, pátio visível dos corredores que concentra os estudantes durante os intervalos, momentos de 
interação. Da quadra, é possível ver todas as salas, e de todas as salas se vê a quadra e os demais recintos 
de aula. A estrutura remete ao panóptico de Foucault (1987) e à forma como tal espaço serviu para a 
vigilância das estudantes que seriam professoras, reproduzindo uma noção de ordem e controle. Há um 
anexo de construção mais recente, cuja estrutura é totalmente distinta: a quadra é separada das salas, os 
corredores são mais estreitos e, de uma sala, se vê somente o corredor. Esse anexo teria sido projetado, 
segundo relatos, quando a escola passou a receber meninos. 

Identidades negociadas

As distinções e a história da escola aparecem não só no prédio, mas também nos discursos. Na 
primeira visita, na qual houve contato com os(as) pedagogo(as) e com a direção, percebi que, ao falar 
do tema e da metodologia, imediatamente o pedagogo que recebeu a proposta se interessou, chamando 
outra pedagoga para ouvir sobre a pesquisa. Ele contou que havia uma turma no período noturno com 
várias estudantes negras, em suas palavras, “meninas engajadas”, “mais militantes”, mas que “às vezes 
exageram”, em especial no conflito entre elas e o único menino da sala. Segundo o profissional, “um 
menino alto, forte, que botava medo, mas que não fazia mal a ninguém”. 

Esse pedagogo disse ainda ser interessante que a etnografia focasse nessa turma do terceiro ano 
do período noturno para, além de contemplar a pesquisa, ajudar a resolver esse conflito. Diante do 
projeto de pesquisa, bem como das recomendações e dos termos de sigilo, a diretora autorizou o estu-
do, exigindo tal contrapartida. Como se pôde observar depois, a disputa entre estudantes se dissolveu, 
ficando a relação entre ambos os polos marcada por uma denúncia de discurso contra a negritude no 
cotidiano escolar.

Percebi também uma insistência do pedagogo e da diretora em perguntar se a pesquisa não 
abrangia a realização de estágio, ainda que estivesse com o projeto e a carta de recomendação em mãos. 
Perante a insistência dos(as) pedagogos(as) em questionar o que, afinal, se estava fazendo ali, apesar de 
admitirem a presença, foi possível notar uma postura de dúvida em relação à pesquisadora. Como notei 
adiante, essa dúvida se transformou em discursos de resguardo por parte da coordenação pedagógica, 
já que, conforme emergiram em algumas falas, olhares e questionamentos posteriores, havia um incô-
modo em relação ao tema. Apesar da abertura inicial à pesquisa, depois o corpo pedagógico passou, de 
certa forma, a temer o que estava sendo visto, como estava sendo visto e o que seria dito.

O primeiro contato com a turma do período noturno, acompanhada entre outubro e novembro 
de 2018 e de abril a junho de 2019, se deu por meio de uma terceira pedagoga, que me apresentou 
dizendo que acompanharia as aulas e que estava fazendo uma pesquisa sobre as estudantes negras na 
escola. Nesse momento, algumas delas comemoraram. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 141

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

A sala em que estavam era composta por grandes mesas compartilhadas. Uma jovem, Dandara2, 

convidou-me para sentar ao seu lado e se apresentou. Durante a aula, estavam acontecendo apresenta-
ções de trabalhos sobre o tema “preconceito”. Algumas estudantes, dentre elas Tereza e Carolina, além 
de duas colegas que eu identifico como brancas, expunham seu trabalho cujo título era “O preconceito 
mata”, ofertando dados sobre genocídio da população negra, o negro no mercado de trabalho e violên-
cia policial. 

Tereza e Carolina contaram casos de racismo dos quais tomaram conhecimento e outros dos 
quais elas mesmas foram vítimas. Enquanto isso, parte da turma conversava, outra parte mexia no ce-
lular, outra prestava atenção. Ficou evidente que Tereza e uma das suas colegas brancas se colocavam 
como militantes políticas. Tereza usava cabelo Black Power, brincos que representam pentes-garfo3 e 
camisetas com frases como “lute como educa”. Assim que ela começou a se manifestar, revelou-se per-
ceptível, ainda, o desdém por parte de outras meninas da turma, que pareciam não dar crédito ao que 
ela falava e, dessa forma, quando ela falava, não era ouvida.

Dentre os relatos de racismo dos quais tomaram conhecimento, Carolina contou o caso da in-
vasão de um baile pela polícia e a agressão de seus organizadores. Esse baile é referência na cidade de 
Curitiba como reunião da população negra da cidade, sendo conhecido por tocar ritmos como black, 
soul, passinho e samba, além de promover encontros, danças e estéticas típicas negras, reunindo a mi-
litância da cidade, tanto a ligada às universidades federais quanto aquela dos mais velhos, membros de 
organizações e associações mais antigas. Carolina conhecia militantes negros(as) e tinha contato com 
eles. Tereza, por outro lado, citou casos que vão além do âmbito local, como o assassinato da vereadora 
pelo Rio de Janeiro (RJ) Marielle Franco, em 2018. Tereza, conforme fiquei sabendo mais tarde, era 
militante ligada a um partido político. 

Descobri então que Carolina e Tereza eram primas. Mas os grupos de amizade e as posições po-
líticas de ambas se mostravam distintas: Tereza criticava o então candidato à Presidência da República, 
Jair Bolsonaro, enquanto Carolina falava da atuação da polícia local. Além dessa divergência de posi-
cionamento e de ligação com a militância, Carolina e Tereza se diferenciam por outro aspecto essencial 
para compreender esse jogo de identidades: nas palavras de Tereza, Carolina é negra de pele retinta, 
enquanto Tereza é negra de pele mais clara. A percepção de Tereza sobre tal questão apareceu no mo-
mento da entrevista, quando comentou que o fato de ter a pele mais clara influenciava diretamente na 
percepção dos demais sobre sua identidade. Carolina se colocava muito menos que Tereza, no sentido 
de verbalizar uma contestação ou um descontentamento em relação a discursos e opressões do cotidia-
no escolar. Mas, quando Carolina falava, as pessoas a ouviam.

Depois da apresentação delas, outro grupo, composto por Esperança e uma colega branca, ini-
ciou a exposição de seu trabalho sobre intolerância religiosa. Imediatamente, houve uma heteroidenti-

2 No decorrer do texto, ao nos referirmos às estudantes com quem houve contato em campo, atribuímos nomes fictícios referentes a per-
sonalidades da cultura afro-brasileira. A primeira é Dandara de Palmares (S.I. -1654). Depois, Tereza de Benguela (S.I. – viveu no século 
XVIII) e Carolina Maria de Jesus (1914-1976). Após, Esperança Garcia (1751-?) e João Francisco dos Santos, conhecido como Madame 
Satã (1900-1976). A seguir, Maria Firmina dos Reis (1822-1917) e Antonieta de Barros (1901-1952). Por fim, Luiza Mahín (S.I. – viveu 
no século XIX) e Laudelina Campos de Melo (1904-1991).

3 Pentes-garfo são pentes utilizados para ajudar a dar volume ao cabelo crespo, formando assim o emblemático penteado Black Power.



142 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

ficação de Esperança como negra. Ela tinha a pele retinta, porém, seu cabelo era liso. Esperança possuía 
traços que são atribuídos como características do fenótipo negro. O tom da apresentação das duas, 
porém, era muito mais ameno que o da exposição anterior: as meninas falavam sobre o preconceito 
contra evangélicos, a forma como a religião cristã as ajudou, os comentários maldosos sobre sua crença 
e ainda acerca das doutrinas das diferentes igrejas evangélicas. Em momento algum, essas estudantes 
abordaram o racismo religioso, por exemplo, ou as religiões de matriz africana (ou afrobrasileiras). 
Quem levantou a questão do preconceito religioso contra a Umbanda foi Carolina, que pediu a palavra 
para contar casos de terreiros invadidos e destruídos.

Entre uma apresentação e outra, Dandara perguntou-me onde estudava e se havia ingressado por 
cotas para pessoas negras, conforme Lei nº. 12.711/2012. Quando contei ter acessado a universidade 
por cotas para estudantes de escola pública, Dandara me disse que deveria ter tentado por cotas raciais. 
Ao longo do trabalho de campo, minha identificação, por parte de Tereza e Dandara, enquanto negra, 
possibilitou abrir diálogo e uma aproximação maior dessas interlocutoras. Essas meninas – com as 
quais posteriormente realizei entrevistas – acabaram contando coisas em tom de confidencialidade, 
dando a entender que tais relatos e diálogos eram frutos de uma experiência compartilhada por mu-
lheres negras.

Ao mesmo tempo em que houve essa identificação, ficando subentendida uma ideia de compar-
tilhamento de opressões, buscou-se, porém, tomar o cuidado para não homogeneizar as vivências das 
mulheres negras. Os primeiros minutos na turma, vendo a apresentação do trabalho “O preconceito 
mata”, já mostraram que ser uma mulher negra não é uma coisa única no cenário em que eu estava es-
tudando. A vivência delas é múltipla e interseccionada pelas outras posições de sujeito ocupadas por 
essas meninas, tais como de esposa, como no caso de Esperança; de professora, no caso de Carolina; de 
militante política, como Tereza; de trabalhadora, como Dandara. Portanto, a primeira armadilha desse 
jogo de identidades que me apareceu em campo foi uma possível tendência à generalização, contornada 
por meio do diálogo mais aberto com as demais estudantes da turma.  

Outro tensionamento se deu no sentido inverso: enquanto investigava as noções de militância e 
engajamento, bem como os discursos defendidos pelas meninas negras, Dandara colocou-me à prova 
justamente nesse sentido. Ela contou participar de um projeto que oferecia cursinho pré-vestibular 
exclusivamente para jovens negros, apontando que tal iniciativa mobilizava, em suas reuniões, toda a 
rede de militantes no contexto da cidade de Curitiba. Por conta do público-alvo escolhido, Dandara 
disse que o projeto poderia ser visto como racista sob o olhar da branquitude. Após expor isso, Dandara 
perguntou se eu frequentava o movimento. Ficou implícito que se referia ao movimento negro. Minha 
resposta foi negativa, ao que ela respondeu: “É complicado... algumas coisas são complicadas. Eu, por 
exemplo, não concordo com tudo”. Após, Dandara falou que seria interessante visitar uma dessas reu-
niões, sugestão na qual percebi uma cobrança por posicionamento. 

Quando a turma se encontrava para aulas em sua sala habitual, mostrava-se perceptível que os 
grupos de afinidades tinham uma divisão por raça/cor e, consequentemente, do espaço. As jovens ne-
gras militantes e João sentavam-se de um lado; as demais meninas, negras e brancas, do lado oposto. 
Havia um corredor vazio entre ambos. Optou-se por acompanhar as aulas, num primeiro momento, 



CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 143

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

na carteira próxima à do(a) professor(a), à frente da sala, local no qual se poderia ver a turma toda e 
perceber quem interagia com quem, quais eram os grupos de amizades. Logo atrás de mim, acomoda-
vam-se Dandara, João e Esperança. Atrás de João, ficava Carolina, próxima à sua prima Tereza. Todo 
esse grupo interagia entre si durante as aulas, intervalos, entrada e saída da escola. 

A briga que o pedagogo havia comentado se estruturava em torno de João e Tereza, que constan-
temente tinham pequenas discussões, por conta do suposto apoio do garoto ao então presidenciável 
Jair Bolsonaro, a quem a jovem atribuía discursos e políticas racistas e homofóbicos. Do outro lado da 
sala, como dito, havia outro grupo de meninas negras que interagia prioritariamente com as meninas 
brancas, que se sentavam nas carteiras ao seu redor. Mas essas amizades pareciam ser colocadas à prova 
em determinados momentos, quando o assunto era raça/cor.

Numa aula de filosofia, o professor abordava o tema do “politicamente correto”. Uma jovem 
branca, de classe média, sempre vestindo roupas de marca e portando um celular caro, perguntou, en-
tão, qual a diferença entre falar “preto” e “negro”. Essa menina era amiga de Maria Firmina e Antonieta. 
Começou, a partir disso, uma discussão em sala sobre como se devia falar, se “preto” ou “negro”. A 
garota branca disse: “Se eu sou negra e chamo de preta ou preto, não é preconceito, não tem problema, 
mas se eu falo [enquanto branca], tem problema”. Maria Firmina replica que a denominação correta é 
negra: “Eu sou negra, mas tenho a pele mais clara”. A colega então responde: “Não, você não é negra, é 
parda igual a mim”. Carolina e Tereza reagem: “Não existe pardo, pardo é papel!”. 

Enquanto acontecia essa discussão, Dandara perguntou ao professor qual embasamento ele es-
tava usando para afirmar sua posição nesse debate, uma vez que o docente afirmou que “preto é cor” e 
o correto a pessoas seria chamar de “negro”. Maria Firmina, que se identifica como uma mulher negra, 
defendeu tal posição. Mas, ainda sim, recebeu questionamento de suas próprias amigas brancas quanto 
à sua identidade e, quando a reafirmou, foi rechaçada. 

Maria Firmina interagia, prioritariamente, com o grupo de meninas brancas. Ela tinha longos 
cabelos cacheados, que utilizava sempre com bastante produto fixador para tirar todo o volume e ficar 
todo alinhado. A esse grupo de amigas, que, ao mesmo tempo, é composto por meninas brancas de 
classe média e por meninas negras sem uma postura militante, pertencem Antonieta e Luiza. Antonie-
ta usava um visual parecido com o de Maria Firmina. Depois de algumas visitas minhas a campo, notei 
que ela passou a alisar os cabelos com mais frequência. Já Luiza performava uma condição financeira 
superior a todas as outras estudantes, com exceção de sua melhor amiga, branca, que sempre se sentava 
ao seu lado. Luíza tinha cabelo liso e pele negra mais clara.

Nesses grupos de afinidades e de tentativas de legitimação, mostravam-se   relevantes alguns fato-
res na definição das identidades raciais dessas jovens: a cor da pele importava, assim como a textura dos 
cabelos – a aparência racial, conforme aponta Nogueira (2007); a condição social era também decisiva, 
estruturando amizades entre aquelas de circunstâncias materiais de vida semelhantes; havia ainda um 
custo, em termos de amizades possíveis, quando se reivindicava a militância política em torno de “ser 
mulher negra”. Algumas estudantes pareciam optar por estratégias de microrresistência nesse sentido, 
reivindicando a identidade em determinados momentos ou, então, ignorando tal elemento enquanto 



144 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

formador de sua subjetividade. Já outras pareciam assumir o risco e contestavam, constantemente, dis-
cursos e práticas que entendiam como impasses à luta antirracista.

Outro eixo importante da pesquisa foi a “identidade de pesquisadora” constantemente posta à 
prova em campo por docentes e pedagogo(as). A professora de inglês, por exemplo, diante do tema da 
pesquisa e do acompanhamento das aulas, demonstrou incômodo e exigiu que não houvesse interfe-
rências em suas aulas. Nota-se a desconfiança que, por vezes, parecia estar associada ao fato da pesqui-
sadora ser jovem e se vestir como as estudantes (que não têm uniformes), isto é, uma pessoa parecida 
com as discentes. Essa professora várias vezes me atribuiu tarefas em sala tal qual fazia com estudantes, 
reclamando do atraso para entrar na sua sala mais de uma vez – lembrando que, em certas ocasiões, as 
alunas me confidenciavam impressões sobre as falas de colegas e docente, bem como sobre a escola, 
entre uma aula e outra, sendo esse momento de troca de ambientes essencial para o estreitamento das 
relações e construção do caderno de campo. 

Outra professora, uma senhora que se apresentou como uma das docentes mais antigas da esco-
la, que lecionava algumas disciplinas específicas da formação de docentes, mais de uma vez tratou-me 
como “estagiária”, pedindo para vigiar a turma, levar as estudantes a outra sala, assim como para obser-
var quem estaria fazendo as atividades propostas. Recordo que, para todos(as) os(as) docentes minha 
apresentação foi como pesquisadora. 

Em outro momento, justamente no dia 20 de novembro, durante o intervalo das aulas, as estu-
dantes ficaram em sala no intervalo para terminar trabalhos. Enquanto isso, no corredor, era possível 
observar cartazes sobre o Dia da Consciência Negra. Alguns deles diziam “Vidas Negras Importam” e 
traziam dados informativos sobre a segregação racial no Brasil. Enquanto tirava fotos desses cartazes, 
uma das pedagogas pergunta o porquê das fotos, num tom acusatório de desconfiança. Diante da ex-
plicação sobre a pesquisa, a pedagoga disse que queria colar em cima um cartaz que dissesse: “todas as 
vidas importam”.

Afinal, quem é pesquisadora e quem é estagiária? Quais figuras ocuparam, historicamente, essa 
posição? Quem pode observar, anotar e pesquisar sem levantar suspeita ou desconfiança? Parecia mui-
to mais fácil conceber a presença como estagiária, tanto por uma dificuldade de compreensão sobre o 
papel de uma pesquisadora, talvez, quanto por uma questão de poder: a estagiária é a auxiliar docente. 
Ou seja, na medida em que tratavam como estagiária, as professoras, os professores, as pedagogas e o 
pedagogo estabeleciam um lugar hierárquico inferior a eles(as) próprios(as). 

Autodeclaração e pigmentocracia

Tendo já observado os grupos de afinidades, os discursos e posturas das estudantes ao longo de 
dois meses, foi possível identificar que “raça” não era tema apaziguado na turma, ao contrário, gerava 
polêmicas e disputas. As alunas não pareciam ter uma conformidade acerca de quem era negra, quem 
era branca, quem falava e quem podia falar sobre o tema. 

Foi nesse cenário que houve a aplicação, nas últimas visitas em 2018 à escola, de um breve ques-
tionário de autoidentificação de raça/cor entre as estudantes, buscando entender como as jovens negras 



CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 145

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

não militantes se definiam, uma vez que boa parte delas nunca tinha assim se declarado, nem havia se 
colocado em nenhum dos debates sobre raça e racismo. Como buscava compreender a construção da 
identidade enquanto mulheres negras das estudantes, a sua autoidentificação importava muito mais 
que a heteroclassificação.

Mais que atribuir uma identificação de raça/cor, por se tratar de um estudo sobre a formação 
de identidades, era necessário observar a forma como essas meninas se definiam, sem que precisassem 
falar para as demais e serem cobradas pelos seus posicionamentos. Por esse mesmo motivo, optou-
-se por não fazer uma aplicação individual, perguntando diretamente às estudantes, decidindo-se por 
questionários escritos sigilosos para as demais colegas. Como buscava entender as particularidades das 
diferentes possibilidades de ser negra, pelo clima de discordância e desagrado à postura militante de 
algumas, avaliei que outras não se sentiriam à vontade para se expor nessa questão, nem para descrever 
sua identidade de raça/cor em voz alta, uma vez que essa enunciação poderia envolver uma construção 
de narrativa mais elaborada. 

O modelo das perguntas seguiu o padrão do IBGE quando aplica o censo, bem como foi o mo-
delo replicado por Carvalho (2004) em sua pesquisa de campo numa escola de Ensino Fundamental, 
na qual estudava gênero, raça e relações professor(a)-aluno(a). Na primeira questão, portanto, havia as 
opções de resposta “branco”, “preto”, “pardo”, “amarelo”; na segunda questão, pedia-se para que escre-
vessem livremente como se identificam. 

Já na aplicação do questionário foi possível observar uma movimentação na turma. Algumas 
estudantes perguntaram se poderiam marcar mais de uma opção na primeira questão. Após, questio-
naram o que deveriam colocar na questão 2. Havia, portanto, tanto uma dificuldade em definir sua 
classificação em uma categoria discreta quanto em nomeá-la livremente. As militantes negras, porém, 
não tiveram essa dificuldade, sendo precisas em assinalar a opção “preta”.

As pessoas que tiveram dúvidas foram aquelas que marcaram a opção “parda”, dentre elas Lau-
delina e Antonieta. Uma estudante inicialmente identificada como negra se declarou branca e não 
escreveu nada na opção descritiva, portanto, não a nomeamos neste trabalho. Além desse caso, uma 
aluna identificada como branca perguntou, em voz alta (o suficiente para que toda a turma ouvisse seu 
comentário), para uma amiga se deveria marcar a opção “parda”. De fato, ela o fez, mas sua amiga disse 
que a achava branca. Tereza ouviu e respondeu: “Não existe pardo, pardo é papel, e você é branca”. Ime-
diatamente, a menina mudou a opção e assinalou “branca”, não preenchendo a questão 2. 

Os resultados do questionário encontram-se no quadro a seguir, ressaltando as respostas das 
estudantes que se disseram “pretas” e “pardas”:



146 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

Quadro 1 – Respostas de estudantes negras(os) ao questionário de autoidentificação 
de raça/cor

Estudante 
(nome 
fictício)

Gênero

Questão 1: Segundo 
os critérios do IBGE, 
como você define sua 
raça/cor? 

Questão 2: Descreva como você de-
fine sua raça/cor (pode extrapolar a 
classificação do IBGE).

Antonieta Feminino Parda “Sou mais para a cor de café.”

Carolina Feminino Preta “Minha cor, eu consigo definir em ape-
nas uma palavra: RESISTÊNCIA.”

Dandara Feminino Preta

“Eu defino minha cor como linda, 
porque aprendi a amá-la. Depois eu 
a classifico como uma grande fonte 
de representatividade. A cor negra é a 
vitamina que alimenta o processo da 
vida. A melanina é a proteção do corpo 
humano!”

Esperança Feminino Amarela “Às vezes eu me olho e me sinto “ama-
relada”. (É uma resposta sincera).”

Laudelina Feminino (assinalou as opções 
“parda” e “branca”) (Sem resposta)

Luiza Feminino Parda “Cor de café com leite, mais puxada 
para o café”.

Maria 
Firmina Feminino Preta “Eu amo a minha cor, minha cultura, eu 

defino minha cor do jeito que gosto”.

Marielle Feminino Preta “Me defino morena”.

Teresa Feminino Preta “Preta, preta, pretinha, afrobege”.

João Masculi-
no Preta “Negro.”

Fonte: Das autoras (2020).

Para além das informações apresentadas no quadro acima, Laudelina se identificou ao mesmo 
tempo como “branca” e “parda”, ressaltando com a caneta a resposta “parda” e não escrevendo nada na 
segunda pergunta. Dandara circulou a opção “preta” da questão 1, com vários desenhos de coração. 
Luiza, que imaginávamos que se declararia branca, por conta do seu grupo de amizades e pertencimen-
to de classe, além de nunca ter se posicionado sobre o tema, declarou-se “parda”. 

A identidade de Luiza provocou um autoquestionamento e a reflexividade da posição de “mili-
tante” em campo. Sua heteroidentificação seguiu o colorismo – perspectiva que divide pessoas negras 
entre “mais claras” e aquelas com a pele mais retinta, em geral utilizada para destituir as primeiras de 
posição de centralidade enquanto representantes do que se pode imaginar por “negritude”, inclusive 
nos movimentos sociais.



CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 147

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

O problema do colorismo aparece também na resposta da estudante Tereza ao questionário. 
Tereza é uma negra de pele clara e cabelo Black Power, que constantemente é questionada sobre sua 
identidade de raça/cor, como contou em entrevista. Ela marcou a opção “preta” e na descrição escreveu 
“preta, preta, pretinha, afrobege”, sendo esta última a forma pejorativa pela qual militantes que se valem 
do colorismo chamam as pessoas negras de pele mais clara, ou seja, os mestiços. Esperança, cuja pele é 
retinta e cujo grupo de amizades circunda as militantes, assinalou a opção “amarela”: “às vezes eu me 
olho e me sinto “amarelada”. (É uma resposta sincera)”, escreveu.

Colorismo aqui é entendido enquanto modo de classificação de negras e negros através da tona-
lidade da pele, usando o critério pigmentocrático para estabelecer relações de validação de identidades 
enquanto negritude. A questão do colorismo ou pigmentocracia apareceu em diversos momentos ao 
longo da pesquisa de campo. Alguns dos principais estudiosos das relações raciais no Brasil, como Mu-
nanga (2003, 2012) e Bento (2002), vêm discutindo contemporaneamente a relação entre identidade e 
tom da pele. Tais debates apontam uma maior percepção de identidade racial legítima ligada às tonali-
dades de pele retintas, sendo as pessoas de peles mais claras postas, por vezes, em posição de dúvida nas 
dinâmicas sociais em relação ao seu pertencimento étnico-racial. 

Quando a estudante branca quis assinalar “parda” e foi repreendida por Tereza, outra questão 
aparece, aquilo que Gomes (2002) afirma: a identidade negra não se constrói sozinha, é relacional e diz 
respeito ao pertencimento a uma comunidade negra, ou seja, trata-se de uma identidade coletiva. Nessa 
perspectiva, a postura de Tereza, assim como os olhares de reprovação de Carolina e João, diante da 
menina branca que perguntou se deveria marcar “parda”, reivindicavam legitimidade frente à negritude 
enquanto pertencimento comunitário, e não como cor de pele bronzeada, como comentou Tereza após 
o episódio. Ser negra, para as jovens militantes, parecia estar associado a partilhar dessa identidade e 
das vivências de resistência frente ao racismo.

Entendemos que para as jovens mulheres que raramente demonstravam uma postura de resistên-
cia em seus discursos – ou seja, não se opunham em sala a eventuais frases racistas, não se colocavam no 
debate (exceto Carolina, que uma vez se posicionou) – ser mulher negra ia além desse embate discur-
sivo. Era algo muito mais associado a ter que gerir sua vida, se virar, se manter e engendrar formas de 
resistências pequenas em seu cotidiano, visando a caber nos espaços institucionais dos quais necessita-
vam, como a escola em que estudavam e a escola em que trabalhavam.

Outro aspecto importante foram as negociações implícitas de minha presença em campo frente 
às estudantes que se declaravam brancas e detinham a condição de classe mais favorável. Havia uma 
espécie de poder simbólico que circundava as garotas brancas de classe média na sala. Buscando com-
preender sua aproximação com as meninas negras não militantes, alterei o local de acompanhamento 
das aulas para o outro lado da sala, próximo a elas, na última semana da permanência em campo. 

Nessa ocasião, dia seguinte ao da aplicação dos questionários, uma menina branca questionou-
-me: “Já que você nos perguntou ontem, deixa eu te perguntar: como você se identifica?”. Falar sobre 
identidades diz respeito em todo momento a disputas de posição. É como se ela estivesse dizendo que 
só tinha legitimidade para perguntar se tivesse uma posição clara a respeito da raça/cor. Em especial, 
era como se quisesse dizer que eu só poderia perguntar se me identificasse como negra de fato. Diante 



148 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

da resposta afirmando a autodeclaração enquanto negra, a estudante respondeu: “É, você até que tem 
os traços”. 

Não só nesse momento, mas em outras situações menos emblemáticas em campo, a pergunta 
quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar se voltou diversas vezes à pesquisadora, obri-
gando-me a retomar constantemente uma postura de reflexividade e, ao mesmo tempo, dando pistas 
sobre o que é ser uma mulher negra no contexto da escola.

Considerações finais

Neste artigo, houve a exposição de dados de uma pesquisa que aplica o fazer etnográfico no 
contexto escolar para investigar as manifestações das identidades de raça/cor de estudantes em forma-
ção docente. A pesquisa, guiada pelo referencial decolonial, passou primeiro pela definição do papel 
de pesquisadora/etnógrafa enquanto sujeito dotado também de identidade. Nesse caso, discutiram-
-se as formas pelas quais a identidade de mulher negra da pesquisadora oportunizou aproximações 
no trabalho campo em relação a algumas estudantes, bem como afastamento em relação a docentes e 
outras estudantes. 

Destacamos também a desconfiança e receio que pareciam permear a estadia em campo por 
parte do corpo docente após o início da pesquisa e a constante deslegitimação enquanto pesquisadora, 
revezes contornados pela proximidade que tal posição trouxe em relação às estudantes negras conside-
radas “militantes exageradas”, segundo a fala de um dos pedagogos da instituição. 

A pesquisa abarcou a necessidade de legitimação da identidade racial, seja das estudantes que 
se reivindicavam como negras e, quando têm a pele mais clara, são rechaçadas e silenciadas, seja das 
estudantes que se definem “morenas”, em suas palavras, e se afastam do que se identifica no discurso 
comum daquele contexto escolar como uma “militância exagerada”. Paralelamente, quando uma estu-
dante branca demonstra dúvida em relação à sua cor, pretendendo denominar-se parda, esta foi ime-
diatamente corrigida pelas militantes negras, que desacreditam tal categoria enquanto identificação, 
entendendo que a identidade racial é política, e que “ser negra” perpassa essa percepção e uma aceitação 
comunitária, ou seja, uma aceitação do grupo que reivindica a negritude.

Ressaltamos, por fim, as possibilidades advindas da etnografia na pesquisa em educação e em 
contextos escolares. A etnografia permitiu observar e analisar discursos que corriam nos corredores 
da escola e proferidos por docentes no sentido de desacreditar as reivindicações das estudantes negras, 
ainda que, na narrativa oficial, a diversidade fosse bem aceita, tal qual a participação dessas mulheres. 
Por vezes, foi possível notar o descontentamento de outrem frente à fala das estudantes negras menos 
por suas reações verbalizadas, mas através de olhares, desvios de atenção e risadas para as colegas. So-
mente a etnografia permite esse nível de detalhamento e percepção de conflitos num campo que se diz 
harmonioso e aberto à diferença.



CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 149

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

Aline Adriana de Oliveira é Licenciada em Ciências Sociais pela Universidade 
Federal do Paraná (UFPR) e mestranda em Educação pela mesma instituição. 

Carolina dos Anjos de Borba é Doutora em Desenvolvimento Rural pela Uni-
versidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) e Professora Titular da Uni-
versidade Federal do Paraná (UFPR). Atua no Programa de Pós-Graduação 
em Educação e atualmente coordena o Programa de Pós-Graduação em Meio 
Ambiente e Desenvolvimento.

REFERÊNCIAS 

André, M. (1995). Etnografia da prática escolar. Campinas: Papirus Editora.

Arroyo, M. (2015). Os Movimentos Sociais e a construção de outros currículos. Educar em Revista, 
55, 47-68. https://doi.org/10.1590/0104-4060.39832 

Bento, M. A. S. (2002). Branqueamento e branquitude no Brasil. In: M. A. S. Bento et al. Psicologia 
social do racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil (pp. 5-58). Petrópolis: Vozes.

Cavalleiro, E. (2006). Relações raciais no cotidiano escolar: implicações para a subjetividade e a afeti-
vidade. In: A. P. Brandão (org). Saberes e fazeres: modos de ver (pp. 82-95). Rio de Janeiro: Fundação 
Roberto Marinho.

Cipiniuk, T. (2013). Investimentos na superação da condição social analfabeto: percursos escolarizados 
em temporalidade tardia (Tese de Doutorado). Universidade Federal Fluminense, Niterói. 

Clifford, J. (2002). A experiência etnográfica: antropologia e literatura no século XX. 2ª.  
ed. Rio de Janeiro: Editora UFRJ.

Crenshaw, K. (2004). A intersecionalidade na discriminação de raça e gênero. In: VV. AA. (org). 
Cruzamento: raça e gênero (pp. 7-16). Brasília: Unifem.

Duschatzky, S., & Skliar, C. (2000). Os Nomes dos Outros. Reflexões sobre os Usos Escolares da 
Diversidade. Educação & Realidade, 25(2), 163-177.

Gomes, N. (2002). Educação e Identidade Negra. Aletria: Revista de Estudos de Literatura, 9, 38-47. 
https://doi.org/10.17851/2317-2096.9 

https://doi.org/10.1590/0104-4060.39832
https://doi.org/10.17851/2317-2096.9


150 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

Gomes, N. (2003). Educação, identidade negra e formação de professores/as: um olhar sobre o corpo 
negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, 29(1), 167-182. https://doi.org/10.1590/S1517-
97022003000100012 

Gomes, N. (2007). Indagações sobre currículo: diversidade e currículo. Brasília: Ministério da 
Educação. 

Gomes, N. (2008). O processo de rejeição/aceitação/ressignificação do corpo e do cabelo. In: N. L. 
Gomes. Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolos da identidade negra (pp. 117-147). Belo Hori-
zonte: Autêntica.

Hall, S. (2006). A identidade cultural na pós-modernidade. 11 ed. Rio de Janeiro: DP&A Editora.

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. (2011). Censo Demográfico 2010: Características da 
população e dos domicílios. Rio de Janeiro: IBGE.

Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira. (2019).  Sinopse Estatística 
da Educação Básica 2018. Brasília: Inep.

Lima, A.  (2018). “Onde há uma vontade, há um caminho”: uma etnografia da escolarização tardia na 
EJA do Colégio de Aplicação/UFRGS (Dissertação de Mestrado). Universidade Federal do Rio Gran-
de do Sul, Porto Alegre.

Louro, G. (1997). Gênero, sexualidade e educação: uma perspectiva pós-estruturalista. 2 ed. Petrópolis: 
Vozes.

Munanga, K. (2003). Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, identidade e etnia. In: 
3º Seminário Nacional Relações Raciais e Educação – PENESB. Anais... Rio de Janeiro. Disponível 
em: www.geledes.org.br   

Munanga, K.  (2012). Negritude e identidade negra ou afrodescendente: um racismo ao avesso? Re-
vista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), 4(8), 06-14.

Nogueira, O. (2007). Preconceito racial de marca e preconceito racial de origem: sugestão de um 
quadro de referência para a interpretação do material sobre relações raciais no Brasil. Tempo social, 
19(1), 287-308. https://doi.org/10.1590/S0103-20702007000100015 

Peirano, M. (2014). Etnografia não é método. Horizontes antropológicos, 42, 377-391. https://doi.
org/10.1590/198053142856 

Pereira, A. (2010). “A maior zoeira”: experiências juvenis na periferia de São Paulo (Tese de Doutora-
do). Universidade de São Paulo, São Paulo.

https://doi.org/10.1590/S1517-97022003000100012
https://doi.org/10.1590/S1517-97022003000100012
http://www.geledes.org.br
https://doi.org/10.1590/S0103-20702007000100015
https://doi.org/10.1590/198053142856
https://doi.org/10.1590/198053142856


CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021 151

Quem é negra, quem é branca, quem fala, quem pode falar

Pinto, R. (1993). Movimento negro e educação do negro: a ênfase na identidade. Cadernos de 
Pesquisa, 86, 25-38.

Puentes, J. (2015). Descolonización metodológica e interculturalidad. Reflexiones desde la investiga-
ción etnográfica. Revista Latinoamericana de Metodología de las Ciencias Sociales, 5(2), 19p.

Rosemberg, F.  (1987). Relações raciais e rendimento escolar. Cadernos de Pesquisa, 63, 19-23.

Rosemberg, F. (2014). Educação Infantil e relações raciais: a tensão entre igualdade e diversidade. 
Cadernos de Pesquisa, 44(153), 742-759.

Segato, R. (2005). Raça é signo. Série Antropologia, 372, 1-16.

Silva, F. (2017). Educação insubmissa: Colégio Estadual Quilombola Diogo Ramos (Monografia de 
Graduação). Universidade Federal do Paraná, Curitiba.

Silva, F.  (2020). Escolas para quilombolas: identidade e territorialidade no Colégio Estadual Quilom-
bola Diogo Ramos e na Escola Municipal do Campo Augusto Pires de Paula (Dissertação de Mestrado). 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba.

Valverde, D., & Stocco, L. (2009). Notas para a interpretação das desigualdades raciais na 
educação. Revista Estudos Feministas, 17(3), 909-920. https://doi.org/10.1590/S0104-
026X2009000300019 

Walsh, C. (2009). Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-surgir re-existir e re-viver. In: 
V. L. Candau (org). Educação intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e propostas 
(pp. 11-42). Rio de Janeiro: 7Letras.

Woodward, K. (2014). Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. In: T. T. da 
Silva (org). Identidade e Diferença. A perspectiva dos Estudos Culturais (pp. 7-72). 15ª ed. Petrópolis, 
RJ: Vozes.

https://doi.org/10.1590/S0104-026X2009000300019
https://doi.org/10.1590/S0104-026X2009000300019


152 CAMPOS V.22 N.2 p. 132-152 jul.dez.2021

QUEM É NEGRA, QUEM É BRANCA, QUEM FALA, QUEM PODE FALAR: ETNOGRA-
FIA DE MULHERES NEGRAS EM UMA TURMA DE FORMAÇÃO DE DOCENTES

Resumo: Este artigo propõe uma reflexão acerca de etnografia realizada entre 2018 e 2019 em uma 
turma de formação de docentes de uma escola pública de Curitiba (PR). A pesquisa teve como objeti-
vo compreender como jovens autodeclaradas negras, futuras professoras, articulavam suas identidades 
naquele espaço escolar. Entendemos identidades enquanto construções sociais, realizadas mediante a 
diferença e envolvendo disputas de legitimidade. A perspectiva que orienta a etnografia é a decolonia-
lidade do poder-saber. No texto, é discutida a realização do trabalho etnográfico na escola, pensando 
os elementos que foram decisivos na aproximação com as interlocutoras. Também são debatidas as 
potencialidades e especificidades da etnografia na educação. Como resultado, foi possível depreender 
as estratégias de legitimação da identidade racial na escola; as disputas pigmentocráticas; a percepção 
de desconfiança e aceitação da presença da pesquisadora em campo e as reações dela provenientes, bem 
como a centralidade da identidade de raça/cor nesse processo.
Palavras-chave: etnografia escolar; identidades; mulheres negras; formação docente; pigmentocracia.

WHO IS BLACK, WHO IS WHITE, WHO SPEAKS, WHO CAN SPEAK: ETHNOGRAPHY OF BLACK 
WOMEN IN A TEACHER TRAINING CLASS

Abstract: This article proposes a reflection about an ethnography conducted between 2018 and 2019 
in a teacher training class in a public school in Curitiba, state of Paraná, Brazil. The research aimed 
to understand how young self-declared black women, future teachers, articulated their identities in 
school. We understand identities as social constructions, performed through difference and involving 
disputes over legitimacy. The perspective that guides the ethnographic is the decoloniality of power 
and knowledge.  In this text, we discuss the realization of ethnographic work in school, thinking about 
the elements that were decisive in the approximation with the interlocutors. The potentialities and 
characteristics of ethnography in Education are also discussed. As a result, it was possible to deduce 
the strategies for legitimizing racial identity in school; the pigmentocratic disputes; the perception of 
suspicion and acceptance of the presence of the researcher in the field, and the reactions arising from 
it, as well as the centrality of race/color identity in this process.
Key-words: Schooling ethnography; Identities; Black women; Teacher Education; Pigmentocracy.

RECEBIDO: 29/05/2020 

ACEITO: 11/05/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 153-175 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

Professores comprometidos: a 
interação social  na orientação de 
trabalhos de conclusão de curso 
ANDRÉA PAVÃO 
Universidade Federal Fluminense (UFF), Rio de Janeiro/RJ, Brasil 
https://orcid.org/0000-0001-9121-7886 

Introdução

Este artigo deriva de uma pesquisa mais ampla1 cujo objetivo geral é estudar e comparar o pa-
pel do vínculo social entre orientadores e estudantes no desenvolvimento do Trabalho de Conclu-
são de Curso (TCC) de Pedagogia entre uma universidade brasileira e outra espanhola. Neste texto 
me detenho sobre o caso brasileiro e, mais especificamente, sobre uma única categoria nativa: a dos 
professores comprometidos2. 

A escolha desta categoria não é fortuita. Ela já havia aparecido durante o trabalho de campo no 
Brasil, mas foi na Espanha que ganhou mais relevo, por oposição a uma outra categoria recorrente no 
contexto espanhol: a dos professores pasotas3. Chamou minha atenção o fato de no Brasil não haver 
uma categoria para os professores que “não ligam para nada”, nem na Espanha haver uma para os que 
se dedicam aos estudantes de forma distintiva, aparentemente de maneira graciosa ou, ao menos, sem 
nenhum benefício material aparente, além de poder desfrutar da face de professor comprometido, nos 

1 Projeto de tese de doutorado em Sociología y Antropología da Facultad de Ciencias Políticas y Sociología da Universidad Compluten-
se, sob orientação da Professora María Isabel Jociles.

2 Agradeço, emocionada, aos pareceristas e à equipe de edição da revista pela leitura meticulosa, contribuições precisas e inteligentes. O 
resultado final desta versão se afasta muito da versão original apresentada na XIII RAM, em 2019. Pareceristas e equipe de edição atua-
ram como verdadeiros "orientadores comprometidos". Espero que o resultado desta aposta venha ser vantajoso aos leitores.  Mais do que 
gerar um produto rentável academicamente,  a mim, pessoalmente, publicar é uma experiência formativa! "Escrever é um ato de amor, se 
não o é, não passa de escritura" ( Jean Cocteau).

3 Este termo vem da expressão espanhola pasar de todo. Aquele que pasa de todo é um pasota, que não quer saber de nada, que é 
pouco trabalhador.

https://orcid.org/0000-0001-9121-7886


154 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

termos de Goffman (1985). Minha primeira hipótese é que tal categoria remeta a um tipo de perfor-
mance ideal. 

Parto do pressuposto de que o domínio da cultura escrita é imprescindível ao exercício pleno da 
cidadania. Reconheço, ainda, que, em uma sociedade de classes, os modos diferenciais de apropriação 
da cultura escrita reproduzem relações de poder entre seus usuários e que estes modos particulares 
de participar de práticas sociais viabilizadas pela escrita têm grande influência nos jogos de inclusão 
e exclusão social. Além disso, considero que estas habilidades diferenciais não se desenvolvem sem 
mediação social (Pavão, 2017), uma vez que não são naturais ou inatas. Daí a importância de a escola 
pública se impor como meio de socialização preferencial da cultura escrita, normalmente restrita às 
classes médias e altas, ao menos em suas formas mais legitimadas ou escolares.

No Brasil, a distribuição destas aptidões é bastante desigual em função da origem social e geo-
gráfica da população. Dados estatísticos divulgados por Louzano (2010) revelam que, entre egressos da 
Educação Básica, por exemplo, a maioria dos estudantes brasileiros que procurava os cursos de Pedago-
gia e demais licenciaturas se encontrava na faixa que apresentava os mais baixos níveis de proficiência 
de leitura e escrita. Paradoxalmente, é sobre este segmento que se depositam as mais altas expectativas 
na tarefa de superação das desigualdades do país. 

Concretamente, espera-se que, uma vez em serviço, estes futuros professores sejam capazes de 
atuar como mediadores para que seus alunos dos primeiros anos de escolaridade alcancem os melhores 
níveis de proficiência da leitura e da escrita. Mas o que é oferecido aos futuros professores para que pos-
sam exercer esta função? Para que os docentes da Educação Básica possam fazer jus a esta responsabili-
dade, seria necessário que os estudantes de licenciatura desenvolvessem, nos quatro anos da faculdade, 
as habilidades de leitura e escrita que não adquiriram de forma satisfatória ao longo dos treze anos de 
Educação Básica. Isso me parece um desafio desmesurado. 

Em pesquisa anterior (Pavão, 2007) sugeri que, entre as diversas situações de ensino-aprendi-
zagem ao longo da faculdade de Pedagogia, a pesquisa e redação de um TCC sob a orientação de um 
usuário mais experiente, com altas habilidades em leitura e escrita, é uma situação de mediação privile-
giada e estratégica, apesar das difíceis condições materiais nas quais costuma ocorrer. Diferentemente 
das práticas habituais de ensino-aprendizagem que se dão nas disciplinas formais, a orientação de TCC 
favorece a construção de um estreito laço social e afetivo entre estes atores sociais. 

Afinal, é uma das únicas situações, ao longo da formação, na qual o estudante tem um atendimen-
to individual e recebe orientações específicas tanto sobre a leitura (o que ler, como ter acesso a artigos 
científicos, como interpretar o que se lê, como usar o que se lê), quanto sobre produzir um texto acadê-
mico autoral (qual vocabulário utilizar, questões de coerência e coesão, etc.) a partir de um tema de seu 
interesse pessoal, ou seja, que implica o desejo do próprio estudante. Importante reconhecer, entretan-
to, que o TCC é um dos requisitos para a graduação mais responsável pelo adiamento da conclusão do 
curso e mesmo de seu abandono (Pavão & Serrado, 2019) em ambas instituições estudadas.

Neste artigo exploro a natureza da interação que se constrói ao longo deste processo através de 
análise de material empírico, obtido por meio de entrevistas e observação participante em uma Facul-



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 155

Professores comprometidos

dade de Educação4. Busco, assim, compreender os significados de atuar como professor comprometido 
nesta delicada situação de interação social. Procuro, principalmente, compreender as possíveis razões 
do improvável trabalho de alguns docentes que, resistindo à lógica produtivista, reconhecem as dificul-
dades de seus alunos e dedicam parte significativa de seu tempo a esta tarefa pouco valorizada em suas 
carreiras profissionais. 

O campo empírico e as estratégias metodológicas 

O curso brasileiro de Pedagogia estudado é oferecido em uma Universidade Pública Federal de 
excelência acadêmica que, a partir de agora, chamarei de UPF. O trabalho de campo se deu numa pe-
quena unidade de interior, criada inicialmente com apenas um único curso, o de pedagogia, em 1992.  
A escolha desta universidade e, em especial, deste curso como locus de investigação, se justifica pelo 
fato de este ter sido o primeiro curso de Pedagogia no Brasil a adotar o trabalho monográfico de final 
de curso como pré-requisito para a obtenção do título de licenciatura e por seu currículo inovador ter 
influenciado as políticas nacionais de formação de professores. 

Em maio de 2021, este curso contava com trezentos e quinze estudantes, em sua maioria de ou-
tras regiões do Brasil, de origem popular e de camadas médias baixas capazes de arcar com as despesas 
de seus filhos fora da casa dos pais. Deste universo de estudantes, 75% têm renda familiar inferior a 
quatro salários mínimos e cursou toda Educação Básica na rede pública ou em colégios particulares de 
pouco prestígio. A maioria, quase 70%, estuda e trabalha (Pavão & Serrano, 2017). Alguns tiveram 
tentativas frustradas de ingresso em outros cursos mais valorizados dentro de seu campo de possibi-
lidades que são, ainda assim, de Humanas, como Letras, Serviço Social, e demais licenciaturas que 
habilitam para atuar no segundo segmento do Ensino Fundamental e Ensino Médio (Pavão, 2007). 
Neste sentido, reitera-se no curso estudado a tendência identificada por Louzado (2010): para aproxi-
madamente 70% de todas as matrículas em Pedagogia no Brasil, este curso não era a primeira opção.

Na UPF, a pesquisa se desenvolveu em dois momentos. O primeiro teve início em 2010, quando 
meu interesse inicial era conhecer o papel do TCC no currículo original do curso. Nesta fase, foram 
entrevistados oito professores que atuaram no curso entre 1992 e 2010. Por não serem lotados na uni-
dade de interior, abraçar este projeto lhes exigia um deslocamento semanal significativo. Desde 2006 
não havia mais entrada de estudantes por vestibular e, em 2010, quando iniciei o trabalho de campo, 
poucos professores mantinham a rotina das viagens para a unidade de interior com a finalidade de 
atender a um número já reduzido de estudantes remanescentes. 

Em 2009, no âmbito das políticas de Reestruturação e Expansão das Universidades Federais 
(Reuni), foram realizados os primeiros concursos para professores com lotação nesta unidade. No ano 
seguinte, novas turmas se formaram através do Sistema de Seleção Unificada (SISU) e, em 2016, decidi 
fazer um estudo comparado entre o currículo experimental e o que veio a substitui-lo depois da reforma 
curricular em 2010, para atender à nova legislação. Nesta fase, foram entrevistados doze orientadores. 

4 Apesar de o trabalho de campo ter sido realizado junto a cursos de Pedagogia, acredito que a discussão de seus dados pode gerar rendi-
mento também para os demais espaços de formação de professores, além das Ciências Sociais em geral.



156 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

O trabalho de campo na Espanha, por sua vez, se deu entre 2017 e 2018 e será utilizado, ainda 
que de forma incidental, como parâmetro nos primeiros passos de um estudo comparativo. A Univer-
sidade Espanhola, a qual passarei a me referir por UEP, também é pública e está localizada no interior. 
Ao longo deste texto, me referirei ao curso correspondente à primeira etapa da pesquisa por Curso 
Experimental, à segunda como Curso do Reuni e à terceira, na Espanha, por Curso Espanhol. 

No Brasil, em ambas as fases, a pesquisa se desenvolveu através da observação participante. Pude 
acompanhar diversas situações do cotidiano institucional: reuniões pedagógicas, de colegiado de curso 
e departamentais; reuniões e cerimônias de formatura; interações em salas de aula; além de algumas 
reuniões de orientação e espaços de convivência social. Também observei a relação de orientadores e 
seus orientandos em diversas edições da Semana Acadêmica da UPF, na qual os trabalhos finais são 
apresentados para um prêmio5. Na UPF não há defesa de TCC. 

Importante informar ao leitor sobre a posição da pesquisadora no campo empírico. Trata-se de 
uma etnografia nativa, ao menos em sua fase brasileira, uma vez que integro o corpo docente do curso 
estudado da UPF desde 20096. Em virtude desta posição peculiar, também pude exercitar meu lugar de 
escuta entre estudantes, seja através de entrevistas, seja através de encontros informais e demais espaços 
de observação participante no cotidiano deste campus de interior. Os estudantes são atores muito im-
portantes para compreender o sistema de classificação dos orientadores, evidentemente. 

Por outro lado, como professora desta unidade, a convivência com outros docentes era muito 
intensa e de grande intimidade, já que morávamos em uma “república de professores”7 e as declarações 
espontâneas extrapolavam muitas vezes as regras de convivência nos espaços formais. Momentos im-
portantes de conversas se davam também nas quase três horas de viagem de ida ou de volta ao trabalho, 
quando trocávamos experiências sobre o desafio de orientar estudantes de graduação.

Além deste rico e intenso trabalho, totalmente imersa na instituição, desenvolvi entrevistas se-
miestruturadas, com um roteiro construído a partir dos objetivos específicos da investigação. A maioria 
destes encontros não durou menos de duas horas, já que os interlocutores tinham muito interesse em 
falar de sua experiência como orientadores, pouco consciente para eles até então. A maioria comentou, 
de uma forma ou de outra, o quão interessante era a entrevista para compreender seu saber fazer (Bour-
dieu, 1998). E, embora cada professor só tenha sido entrevistado formalmente uma vez, pelo convívio 
estreito e diário, as informações que obtive deles, de forma espontânea e em situações variadas, foram 
muito valiosas. 

Não poderia deixar de mencionar a convivência estreita com a secretária do curso, quem repre-
sentou para esta pesquisa o que Doc representou para Foote White (1980): uma “informante” privi-
legiada. Esta técnica administrativa é considerada a memória viva do curso e trabalha na unidade desde 
sua fundação, em 1992, até o momento atual. É dela o primeiro registro que tenho do termo nativo 
professor comprometido, ainda na fase anterior à das entrevistas, evidenciando que esta qualificação cor-

5 Na UEP não tive acesso às reuniões institucionais, mas foi onde me foi mais fácil o acesso às reuniões de orientação. Também observei 
as defesas de TCC e tive acesso a uma cerimônia de formatura.

6 Para maior acercamento ao debate acerca da relação de familiaridade e estranhamento em função da inserção do pesquisador com o 
campo sugiro o já clássico de Gilberto Velho (1978).

7 Moradia alugada por vários professores que trabalham na UPF e mantêm sua residência fixa em outros municípios.



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 157

Professores comprometidos

respondia a uma distinção muito valorizada naquele curso. O termo também apareceu na conversa que 
tive com uma jovem socióloga, de sólida formação, com mestrado em Ciências Sociais, que trabalhava 
à época em institutos de pesquisa particulares como freelancer. Para complementar sua renda, em seus 
próprios termos, dizia atuar no submundo acadêmico, cobrando para orientar e revisar trabalhos de 
estudantes, inclusive da UPF. Desde este ponto de vista, portanto, seus comentários têm bastante inte-
resse para compreendermos, por oposição, o papel de um orientador comprometido. 

Segundo esta profissional, os estudantes que a procuravam tinham as seguintes reclamações: 
“os orientadores não respondiam”; “nunca tinham tempo para atender presencialmente os alunos”; 
“os alunos sentiam medo de levar bronca por apresentarem suas dúvidas estúpidas a um PhD”; “os 
professores apenas advertiam que o texto estava ruim, sem indicar como melhorá-lo”; “não indicavam 
bibliografia e esperavam que os alunos tivessem uma autonomia que eles realmente não tinham”. Os 
clientes potenciais da socióloga-que-trabalhava-no-submundo-acadêmico, portanto, são os orientan-
dos de professores que, na Espanha, são conhecidos como pasotas, embora, como já comentei, não 
tenha observado um termo próprio para designar este perfil de professor no Brasil, o que não significa 
que este perfil não exista. 

No presente trabalho, portanto, decidi concentrar a análise sobre seis encontros, como prefiro me 
referir às situações de interação comumente chamadas de entrevistas8. De um total de vinte encontros, 
oito do Curso Experimental e doze do Curso do Reuni, selecionei três docentes que gozam do status 
de professor comprometido em seus respectivos cursos. 

Ao longo do texto, utilizo expressões que representam um traço de sua singularidade como pro-
fessor orientador e, ao mesmo tempo, preservam sua identidade – conforme acordado no termo de 
livre consentimento esclarecido, assinado por todos. Esta solução foi importada da literatura de autores 
como José Saramago (2001), em seu Ensaio sobre a Cegueira, e André Sant’Anna (1999), em seu Sexo. 
Ambos os autores, para se referirem aos personagens, se utilizam do dispositivo de substituir o nome 
próprio por um predicado. Esta operação me pareceu útil ao trabalho etnográfico na medida em que 
coloca o acento nas qualidades relacionais e não nas substantivas, se afastando, de certa maneira, do 
essencialismo e se aproximando da ideia goffmaniana de “subjetividade contingente”, como produto da 
própria interação social. 

Seria possível dizer que se trata de uma operação de despersonalização. Não se trata de uma 
subjetividade estável, mas de qualidades provisórias e circunstanciais atribuídas por mim como autora 
e segundo meus interesses analíticos. Como diz Eduardo Coutinho, praticante confesso de uma “an-
tropologia selvagem” (Frochtengarten, 2009), os entrevistados de seus documentários se convertem 
em personagens na medida em que  são deslocados de seu mundo particular e incluídos em uma mon-
tagem editada pelo diretor que, apesar de ter atuado com cinema documental, reconhece a dimensão 

8 Enquanto na primeira fase da pesquisa, no Brasil, lancei mão do método tradicional de registro sonoro com posterior transcrição, 
na segunda fase, tanto no Brasil quanto na Espanha, a partir de uma reflexão teórico-metodológica (Pavão, 2018), decidi-me por fazer 
registro audiovisual das entrevistas. O ponto de partida desta opção foi o fato de as situações de entrevistas serem, elas mesmas, inte-
rações sociais nas quais se constrói (ou não, nos casos das entrevistas fracassadas, porque sempre acontece, afinal) um laço e o recurso 
audiovisual oferece um material muito mais rico de análise (Frochtengarten, 2009). Além de poder analisar o diálogo transcrito destas 
conversas, foi possível rever a cena de interação destes encontros e a qualidade do laço que se estabeleceu como informação extra sobre a 
comunicação não verbal.



158 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

ficcional de seu trabalho. Acredito, seguindo a trilha de Geertz (2005), que o mesmo se dá no trabalho 
etnográfico: no momento em que interpreto o campo empírico a partir de minha própria singularida-
de como pesquisadora, e ilumino os depoimentos dos atores sociais, recortando aqui e ali, editando, 
segundo meus interesses de pesquisa, produzo personagens de uma espécie de obra que não deixa de 
ser uma criação e, portanto, tem uma dimensão ficcional. Passo agora a explorar esta categoria emic.

Os professores comprometidos e os pasotas 

Antes de tudo, é preciso advertir o leitor: há uma elipse na expressão professor comprometido. A 
partir do trabalho de campo, subentende-se que o termo completo seria professor comprometido com 
a causa. O substantivo causa oculta mais um termo. À qual causa o professor estaria comprometido? 
Nos cursos de Pedagogia, especificamente, se supõe que o comprometimento diga respeito à causa 
político-humanitária de ajudar os menos favorecidos a realizar algum tipo de mobilidade social, afas-
tando-se da pobreza e falta de horizontes, condição da maioria destes estudantes. Comprometimento, 
neste caso, também se aproxima de engajamento político. É preciso dar ênfase ao termo ajudar que traz a 
ideia de que a disposição de ser comprometido com a causa seja um plus, algo a mais que não se esperaria 
normalmente e, sobretudo, que não faz parte do conjunto de obrigações profissionais de um professor 
universitário. Que ganhos implicaria este a mais?

Professor comprometido é termo que aparece, sobretudo, na fala dos estudantes ao se referirem 
aos professores, mas também entre os próprios docentes, em reuniões departamentais, por exemplo, 
ao se referirem a colegas. A principal característica do orientador comprometido parece ser a de manter 
uma boa relação de correspondência. Como nos casos de intercâmbio de cartas, ou em uma conversa, 
nos quais se pode inferir o nível de comprometimento dos atores envolvidos seja pela frequência, pron-
tidão e qualidade de resposta aos estímulos, na relação de orientação um indicador muito valorizado 
pelos estudantes é a capacidade de os orientadores responderem prontamente às demandas discentes. A 
socióloga-que-trabalhava-no-submundo-acadêmico comentou que uma de suas clientes, estudante da 
UPF, que já havia passado por vários orientadores com os quais não conseguia avançar no desenvolvi-
mento de seu TCC, lhe havia comentado: “minha orientadora respondeu!” ao que minha informante 
concluiu: “agora vai!”.

A categoria se relaciona principalmente com a dedicação de tempo à atividade de orientação, 
sendo valorizado pelos estudantes se o professor corrige “tim-tim por tim-tim”, se separa material bi-
bliográfico para seus orientandos ou se indica bibliografia. Gestos de aproximação afetiva, como ser 
empático e compreensível com os problemas pessoais, pelos quais costumam passar os estudantes du-
rante o processo,  são um traço marcante da maneira “comprometida” de lidar com a tarefa de orien-
tação.  Alguns alunos dirão que o professor comprometido é aquele que, de alguma forma, acolhe o 
aluno, respeita sua singularidade, reconhece as dificuldades do processo e ajuda o máximo que pode, 
estimulando-o a prosseguir e finalizar sua monografia de forma minimamente satisfatória. 

Nas entrevistas com os professores orientadores, o comprometimento com a causa costuma apa-
recer acompanhado de uma sensação de que “faço mais do que deveria”. Perguntados se sentem re-



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 159

Professores comprometidos

compensados de alguma forma alternativa, costumam dizer, com satisfação, que gostam simplesmente 
de ajudar os estudantes, colocando acento na gratuidade. Alguns relatam casos nos quais, ao final do 
processo, recebem dos alunos singelos presentes em sinal de reconhecimento. Esta gratidão também é 
comumente registrada na seção de agradecimentos na redação final do TCC bem como nas cerimônias 
de formatura, nas quais os professores comprometidos costumam ser homenageados. Apesar do amoroso 
reconhecimento dos estudantes, alguns professores expressam uma sensação de estar “enxugando gelo”, 
mas, mesmo assim, não podem evitar a dedicação que reconhecem “excessiva”. Não raro, se desenvol-
ve um laço para além da relação de orientação, através de uma forma de amizade que se prolonga no 
tempo e pela qual se permite saber de alguns feitos biográficos marcantes do ex-orientando: se fez con-
curso, se conseguiu vaga na rede púbica de ensino, se entrou para o mestrado ou se casou e teve filhos. 

Embora possa ser expresso por outros significantes que não exatamente o de orientador compro-
metido, e esta mesma categoria possa admitir nuances singulares dependendo do ator entrevistado, este 
conjunto de disposições citadas definem suficientemente bem este perfil de orientador no sistema clas-
sificatório nativo – o qual é mais ou menos compartilhado tanto por professores quanto por estudantes 
e até por funcionários. Em trabalho anterior (Pavão, 2011:204), as principais categorias nativas pelas 
quais os orientadores são procurados pelos estudantes foram assim descritas: 

A pesquisa de campo indica que a escolha do orientador é motivada por razões diversas tais como: 
nível de exigência (em geral, são preferíveis os menos exigentes), capacidade de colaboração (facilitar 
acesso a material bibliográfico, e até redigir trechos da monografia, revisar, digitar e formatar os 
trabalhos); afinidade afetiva; disponibilidade de tempo para dedicação à orientação e, ainda, coin-
cidência de horários disponíveis entre as partes.

De acordo com esta classificação, os professores comprometidos são os que congregam a maioria 
das qualidades citadas, em especial, oferecer maior capacidade de colaborar, podendo ser um professor 
comprometido muito ou nada exigente. No Brasil, o professor comprometido parece ser o excepcional, 
enquanto na Espanha, o pasota parece ser mais inesperado. Como a categoria brasileira de professor 
comprometido foi construída em oposição à espanhola profesor pasota, me pareceu necessário incluir na 
análise deste artigo o único exemplar ao qual tive acesso, na Espanha, de orientador que não faz mais do 
que o estritamente necessário, sendo acusado de pasota por alguns dos estudantes escutados. 

Por razões evidentes, os professores que são assim representados socialmente não estão muito 
disponíveis a colaborar com a pesquisa. Além disso, por se tratar de uma “característica diferencial des-
vantajosa” (Goffman, 1980), os pasotas não assumem facilmente este estigma. Resumindo, o professor 
comprometido é aquele que faz laço, que se compromete com o aluno e com a causa, por oposição ao 
pasota que não responde, não corresponde, não atende à demanda do estudante, não se preocupa, não 
ajuda e não tem, em última instância, compromisso com a causa.

De um modo ou de outro, cabe a pergunta: Quais são as motivações que levam estes professores 
a se dedicarem de forma tão intensa a uma tarefa tão “mal paga”, ou seja, pouco valorizada na carreira 
acadêmica? Que tipo de recompensas buscariam, então? Que peso, em suas múltiplas atividades como 
professor universitário, é atribuído à tarefa de orientar TCC? Por que razão, com tanta sobrecarga de 



160 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

trabalho (entre as tarefas obrigatórias de docência, pesquisa, extensão e gestão), com estudantes com 
importantes dificuldades iniciais, ainda assim, alguns professores se esforçam tanto para ajudar seus 
alunos a superar seus problemas em relação à leitura e à escrita? 

Das condições materiais do trabalho de orientação

Um ponto de consenso entre os professores entrevistados no Brasil é a dificuldade dos estudantes 
tanto para redigir quanto para ler e interpretar a bibliografia sugerida para fundamentar o TCC. Sua 
falta de autonomia nestas tarefas centrais acaba sendo uma carga extra aos professores que, segundo seus 
relatos, não consideram que o trabalho de orientação deveria incluir o desenvolvimento de aptidões tão 
básicas como interpretar e redigir textos. Eles chamam bastante atenção para o fato de o problema não 
estar relacionado à falta de familiaridade com a escrita acadêmica, especificamente, o que seria esperável, 
mas com dificuldades com a própria língua portuguesa (compreensão leitora e expressão escrita).

Os professores brasileiros se queixam de que os estudantes, em sua maioria, não têm as dispo-
sições básicas de estudar tais como: tomar notas; organizar seu material; planejar e dedicar tempo 
às tarefas de estudo; revisar o texto produzido; sublinhar o que se lê; preparar resumos e esquemas 
conceituais. Muitos sequer dominam os comandos mais elementares dos editores eletrônicos de texto 
e entregam trabalhos manuscritos, que são fotografados e enviados até por aplicativos de mensagem, 
como o WhatsApp. Muitos não dispõem de computadores nem de internet de banda larga em suas 
residências. Além destes desafios, o perfil dos estudantes da UPF (em sua maioria mulheres casadas, 
com filhos, egressas do Ensino Médio há muitos anos sem estudar e inseridas no mercado de trabalho) 
oferece uma dificuldade extra: a falta de tempo livre para se dedicar às tarefas acadêmicas. 

Outro aspecto desfavorável diz respeito ao peso que a tarefa de orientação de trabalho de gra-
duação tem na carreira acadêmica do professor universitário. Há que se considerar que esta tarefa tem 
muito pouca influência na progressão da carreira ou na disputa por financiamento em editais públi-
cos, tanto no Brasil quanto na Espanha. Se o número de TCC concluídos pode ter algum valor no 
Currículo Lattes, as horas dedicadas a cada um deles têm valor inversamente proporcional.  Ou seja, 
quanto menos tempo o professor orientador dedica à orientação de cada TCC, mais tempo reserva 
para dedicar-se às atividades que mais pontuam como a publicação em periódicos qualificados, por 
exemplo. Um dos entrevistados chegou a comentar assim a carga de orientar TCC: “com tanta coisa 
para ler para a minha pesquisa, me desespera ler os trabalhos mal escritos dos alunos... se perde muito 
tempo com isso”. 

Há que se considerar, também, aspectos materiais, como espaço próprio e reservado para atender 
os alunos, computadores, impressora, papel, tinta de impressão e acesso à internet, por exemplo. Tudo 
isso é bem incipiente neste campus. Há pouco espaço reservado para orientação, poucos computado-
res, poucas impressoras, falta papel, tinta de impressora, a internet cai constantemente, há quedas de 
luz, faz calor, os aparelhos de ar condicionado são barulhentos e não estão disponíveis em todas as baias 
de trabalho dos professores.



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 161

Professores comprometidos

Três professores comprometidos do curso experimental

Os três professores que apresento nesta seção se destacavam pelo status social que gozavam na 
comunidade. Todos haviam trabalhado na implantação do curso de pedagogia neste município e fo-
ram coordenadores de curso. Um dos aspectos, contudo, que colaborou enormemente para a aquisição 
deste status foi o fato de terem sido os últimos a “abandonarem o barco” (deixarem de trabalhar com 
os alunos remanescentes).

Outros docentes, uma vez encerrado o convênio com a prefeitura (que financiava a hospedagem 
dos professores da UPF nesta localidade de interior), passaram a orientar os alunos de maneira remota; 
estes três, no entanto, mantiveram seu compromisso de forma presencial. Para isso, enfrentavam uma 
viagem de três horas de ônibus por uma estrada tortuosa, pagando estadia ou fazendo “bate-volta”, 
perfazendo um total de seis horas de viagem num mesmo dia só para atender os alunos que estavam 
atrasados com seu TCC. Isto era frequentemente comentado na comunidade acadêmica: “eles são real-
mente muito comprometidos com o projeto! Pagam do próprio bolso só para não deixar os alunos na 
mão. Isso é muito lindo de ver”.

Um orientador boa praça 

O orientador-boa-praça reconhece a dificuldade de os estudantes de Pedagogia redigirem um 
TCC: “primeiro, a gente tem que levar em consideração, e eu levo, eu trato com a maior dignidade e 
respeito, porque eu sei que são nossos alunos de Pedagogia os mais desprovidos dos que têm acesso à 
universidade, porque ninguém quer ser professor”. Segundo ele, os estudantes que fazem Pedagogia 
“das classes de uma elite que chega a fazer vestibular, esses são os mais periféricos [...] isso faz com que 
eles venham com mais dificuldades do que a média. Tem que aprender a escrever sim”. 

Ou seja, ele reconhece que os alunos chegam ao final do curso sem saber algumas operações tidas 
como essenciais para o desenvolvimento do TCC. Uma de suas estratégias de orientação é começar 
pela história de vida deles. Sobre sua maneira de atuar como orientador, comenta: “Hummm... eu te-
nho muita paciência! Então, eu faço o aluno reescrever e muito. Eu gosto disso, de ver o aluno escrever 
três páginas, me devolver cinco, e ir fazendo... e daqui a pouco tem dez [...]. Eu sou minucioso, sabe, eles 
vão aprendendo”. Apesar de ser muito dedicado, adverte: “Mas eu não sou pai de aluno!”.

O orientado-boa-praça diz gostar de “ajudar” os estudantes “abandonados”, os que vão trocando 
de um orientador a outro sem conseguir avançar: “não conseguem lidar com a orientação. Então, chega 
um momento que eles precisam de outro diálogo”. Segundo ele, tem gente que precisa de um “empur-
rão”, tem gente que precisa de “porrada”. Gosta de sair para beber com os alunos e até de orientar no bar. 
Só não aceita orientar estudante “vagabundo”, que não trabalha. 



162 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

Um orientador chato, crica, prolixo

O orientador-chato-crica-prolixo também reconhece a dificuldade dos estudantes de Pedagogia 
e diz que “o pessoal tem ojeriza de escrever, o grande medo que a escola cria com essa coisa do registro, 
do papel [...] a gente de certa forma ia tentando desconstruir isso”. Ele também relaciona esta dificulda-
de ao fator social: “sem querer desqualificar, e aí de certa maneira até é uma questão da própria classe 
social do pessoal que chega ao magistério”. Este é o caso de muitos dos professores do curso de Pedago-
gia no Brasil e deste em particular: “eu vinha de uma família que o meu pai é analfabeto, não quis ser 
alfabetizado por mim, porque achava uma tristeza [...]. Minha mãe tinha estudado até a quarta série”. A 
partir desta conjuntura, o orientador-chato-crica-prolixo tem como motivação de seu trabalho, “ensi-
nar esse pessoal a ser multiplicador, e ser o multiplicador não para aqueles companheiros que estão em 
sala de aula somente ou com os seus alunos, mas também com os seus grupos mais próximos”. 

Neste sentido, ele aposta em levar seus alunos e seus familiares a atividades culturais e até se res-
ponsabilizar pelos gastos: “e não é aquela questão da gratidão (por parte dos convidados), como se fosse 
assim, uma caridade. Não é isso. É você possibilitar a entrada do cara ali no centro cultural [...]. Isso 
toca, isso impressiona. Então, são coisas que você não consegue controlar, e vão nascendo experiências 
interessantes”. O orientador-chato-crica-prolixo orienta seus alunos em grupos de pesquisa e tem o 
compromisso de ser exigente com a escrita, mas se nota sua preocupação em não constranger os alunos: 
“é claro que não quero o ar de ‘eu vou ser bonzinho’, não vou querer me queimar com o aluno, não é 
isso”. Para ele, corrigir o aluno “sem desqualificar”, “sem criar uma grande barreira” é uma responsabili-
dade do orientador: “o orientando quer que a gente faça isso! [...] a minha preocupação é saber como 
falar [...] mas eu acho que tem que falar, porque se não, perde a função dele (do orientador)”. Sobre a 
qualidade da relação, comenta:

eu acho que fica uma coisa, aquela coisa meio que mestre-discípulo, né? [...], não é relação de pai e 
filho. Tem orientador que escreve (pelo aluno) [...] você pode ajudar na construção de texto, agora 
a escrita é dele, poxa, a autoria dele tem que ser mantida. Porque a minha autoria também passa um 
pouco para ele, mas tem que ser uma coisa dele, porque senão, vai ter a minha cara [...] entendeu? 

Embora nossa conversa não tenha tratado diretamente da questão da motivação pelo trabalho 
de orientar, se nota, nesta entrevista, o seu prazer ao comentar que ajudou a preparar o seu aluno-dis-
cípulo para a pós-graduação. Interessante o papel que a pós-graduação tem para este entrevistado cujos 
pais têm pouca escolaridade. Ele começa a conversa contando do doutorado que fez num país vizinho, 
anos depois de ingressar na carreira. Também conta com satisfação que, quando disse que não ia mais 
dar aula no novo curso de Pedagogia, seus alunos redigiram um “testamento” para ele voltar, fazendo 
elogios e ele acabou voltando para finalizar a orientação com três estudantes. Este retorno foi um passo 
decisivo na consolidação do status de professor comprometido.



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 163

Professores comprometidos

Uma professora primária que se tornou professora universitária

A professora-primária-que-se-tornou-professora-universitária dava aula em uma escola no su-
búrbio de uma megalópole brasileira quando decidiu fazer a faculdade de Pedagogia na sede da UPF. 
Para conciliar as atividades, tinha uma rotina muito árdua, com horários muito apertados e longas dis-
tâncias a percorrer de um ponto a outro da cidade em vários modais de transporte. Sua origem social, 
as dificuldades que teve que enfrentar e o sonho de se formar influenciaram diretamente a construção 
de laço com seus orientandos, de mesma origem social e com problemas semelhantes aos que ela teve 
que superar. Esta professora admite ter especial paciência na medida em que conhece as dificuldades 
enfrentadas e sentia empatia por seus alunos: “quando não leem, não é porque são vagabundos, mas 
porque não têm tempo, porque trabalham [...] eu sei, porque passei por isso”. 

Apesar de muitos problemas de saúde, com grande dificuldade de locomoção e idade avançada, a 
docente tinha uma dedicação realmente impressionante e era uma das que concentrava o maior núme-
ro de orientações. “Adotava” todos os casos difíceis, de alunos repetentes e com pouca disponibilidade 
para estudar. Para ajudar estes alunos, ela tinha um método: pedia que o aluno trouxesse tudo que tinha 
produzido de escrita ao longo do curso e ajudava a ordenar para “montar um TCC”. 

Através de seu relato e observação de sua atuação como orientadora, pode-se inferir que, na 
relação que construía com seus alunos, praticamente era ela quem trabalhava para eles. A partir da 
demanda do aluno, ajustava seus horários aos dos orientados, e até fazia as reuniões de orientação fora 
da universidade, em local mais acessível para os estudantes que trabalhavam no centro da cidade. De 
alguma forma, a professora-primária-que-se-tornou-professora-universitária se manteve fiel ao ethos de 
trabalhadora esforçada. Sua maior satisfação parece ser a de cumprir as tarefas que lhe cabem da me-
lhor maneira possível e de ser a professora mais dedicada, capaz de ajudar os estudantes com as maiores 
dificuldades a terem seu tão almejado diploma de nível superior. Este parece ser o plus que recebe, o 
sentido que dá à fachada de professora comprometida: atender à demanda dos alunos. Esta foi a última 
a “largar o barco”, atendendo até o final os últimos alunos que ainda precisavam redigir seus TCC para 
se formar.

Três professores comprometidos do curso do Reuni

Apesar de esta geração de professores já ter sido concursada para o campus do interior da UPF, a 
grande maioria não mora no município, preferindo enfrentar os deslocamentos semanais. Um aspecto 
importante da construção da face de comprometido é morar no município ou, pelo menos, ter uma 
residência alternativa próxima ao campus, e dedicar pelo menos três dias semanais à universidade. Os 
menos comprometidos, que não são poucos (talvez a maioria), comparecem um único dia na semana, 
apenas para dar aula e costumam orientar os alunos por e-mail. Ainda assim, há professores que conse-
guem manter seu status de comprometido mesmo estando fisicamente menos disponível.

As três professoras apresentadas nesta seção são muito queridas pelos alunos, envolvendo-se com 
eles em muitos outros projetos extraclasses, como movimentos de greve, luta por residência estudantil, 



164 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

campanhas de ajuda financeira, entre outros. Duas delas concentram o maior número de bolsistas de 
diversas modalidades (programas de extensão, iniciação à docência e monitoria). Uma destas professo-
ras fixou residência no município e matriculou sua filha numa escola pública, o que, na hierarquia de 
nível de comprometimento a eleva à pontuação máxima. As demais, apesar de não terem se mudado, 
alugam um apartamento (a “república”) e estão no mínimo três vezes por semana no município, com 
dedicação integral, da manhã até a noite, aos trabalhos na universidade, tendo bastante disponibilidade 
para atender aos alunos. 

Pela própria assiduidade na instituição, dão preferência a realizar as reuniões de orientação pre-
sencialmente, o que também é um aspecto que contribui para a construção da face de professor com-
prometido. Outro índice de comprometimento seria o uso das salas de estudo dos professores que, em 
toda a instituição, são apenas quatro, divididas entre alguns poucos colegas. Estas três professoras não 
só frequentam uma destas salas, como instalaram aí seu projeto de pesquisa, com equipamentos ad-
quiridos por agências de fomento. Este tipo de empreendimento também reforça sua face de professor 
comprometido.

Uma orientadora que pesquisa para o aluno 

A orientadora-que-pesquisa-para-o-aluno também tem origem popular, e fez sua graduação à 
noite, enquanto trabalhava no setor de serviços. Para ela, uma das grandes dificuldades dos estudantes, 
além da compreensão leitora e produção escrita, é o planejamento da realização das tarefas no tempo 
previsto para finalização do TCC, e esta é uma das principais funções que assume como orientadora: 
“ajudar os estudantes a não se dispersarem no tempo”. Como a professora-primária-que-se-tornou-pro-
fessora-universitária, pegou vários alunos com histórico de mudança de orientador, os “casos difíceis”, 
que chegam “desesperados”, porque já ultrapassaram todos os prazos. Segundo sua avaliação, tem me-
nos orientandos do que gostaria e acredita que os que lhe procuram o fazem principalmente pelo tema 
de seu interesse. Gosta de deixar os alunos livres, mas acaba reconhecendo que isso gera problemas, 
uma vez que eles têm pouca autonomia. 

Sobre o trabalho de orientação, comenta: “me toma um tempão, me esgota. É um desgaste [...] 
tem hora que eu fico com uma raivinha, mas depois passa”, fazendo um gesto de vergonha. Como eles 
têm dificuldade em fazer levantamento bibliográfico, diz que acaba “pesquisando junto”, buscando 
para indicar as leituras, deixando claro que não deveria fazê-lo. 

Quanto à relação de afeto com os orientandos, diz preferir ser mais formal. Perguntada sobre 
quando considera que a orientação acabou, faz uma longa pausa e, depois de um suspiro diz: “quando 
agradece, eu sinto que deu. Essa para mim é a conclusão”. Então, sucede uma espécie de ritual no qual 
pode se dar a oferta de algum “presentinho”. Diz expressamente que o que busca como orientadora é 
produzir o desejo no orientando de estudar, de transmitir o princípio da disciplina, do esforço, mas 
que é um trabalho quase sempre frustrante. Apesar disso, costuma reclamar quando não tem nenhum 
orientando e acha injusto que alguns tenham tantos. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 165

Professores comprometidos

Uma orientadora que trabalha com infância 

A orientadora-que-trabalha-com-infância é jovem e recém-concursada. Para ela, entre todas as 
tarefas como professora universitária, considera a de orientar TCC uma das mais difíceis. Acredita que 
os estudantes a procuram pelo desejo de entender esta fase do desenvolvimento, em geral para com-
preender sua ligação com a própria infância ou a de seus filhos. Normalmente atende às estudantes de 
idade mais avançada, que são mães e dispõem de pouco tempo livre para estudar. “É muito forte isso, 
essa alegria com a aproximação do tema e o desejo de entender que fase é esta da vida”. No entanto, qua-
se sempre fica frustrada com o resultado dos TCC que orienta que, em comparação aos de outros cole-
gas que ela avalia, estão num “nível mais abaixo”. Para ajudar estas mulheres a organizarem seu tempo, 
ela passa uns “para casa” com prazos flexíveis. Apesar de reconhecer essa ajuda como uma das funções 
do orientador, ao menos para este determinado público, não perde “de vista isso: vai ser necessário que 
eles tomem pra si essa tarefa”.

Esta docente se sente bastante frustrada em sua carreira de orientadora de TCC: “é muito frus-
trante você ter um orientando, né? E aí, você espera que ele te procure, você procura e tudo mais e, 
no final, você precisa reprovar porque a pessoa não deu conta pro que tinha que fazer [...]. Às vezes, 
com um orientando, uma conversa de meia hora é super produtiva, com outro, em duas horas, você 
não consegue avançar do ponto onde tá”. Ela reconhece que é um ganho pessoal para o estudante, mas 
para o docente que orienta não há muito retorno além de ter contribuído para a formação do aluno 
que vai ser professor. 

Perguntada sobre o que sente quando finaliza um trabalho de orientação, responde: “esse semes-
tre eu tô especialmente feliz, muito feliz com as duas que tão terminando, porque foram trajetórias 
muito difíceis, muito conturbadas, marcadas por problemas emocionais, problemas de ordem econô-
mica. E elas tão entregando TCC bacanas, bacanas mesmo”. Ela define assim a função do orientador: 

é interessante que a gente pense que o orientador precisa ser parceiro. Ele não é o carrasco que 
cobra o produto, sabe? Acho que a gente tem que encarar isso. É uma produção coletiva, é uma 
produção em grupo. Você com seus orientandos, é uma produção disso tudo. E tornar a coisa 
mais alegre, sabe, mais prazerosa [...]. A coisa do desejo... Você tem que ter alguma coisa que te faz 
levantar, né? De manhã, assim... que seja o desejo de ser o melhor profissional, de fazer o bem para 
as crianças, né? [...] o desejo é esse, né? Uma escola melhor, de que as crianças estejam mais felizes. 
Vamos ser feliz também!	

Uma professora que é pau para toda obra

A professora-que-é-pau-para-toda-obra também é de origem popular com pais pouco escolari-
zados. É especialmente dedicada não apenas ao trabalho de orientação, mas a todas as tarefas do curso. 
É seguramente, entre os docentes, uma das que dedica mais tempo à faculdade. Apesar de sua disponi-
bilidade, não são muitos os estudantes que lhe procuram como orientadora:



166 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

- sendo muito sincera... crítica comigo mesma, eu acho que, assim... eu afasto os alunos mais do 
que aproximo. 
- Por quê? 
- Porque a questão da religião é uma questão muito presente pra eles, e não tem nada a ver... é um 
problema a ser combatido (a religiosidade dos estudantes) [...] a maioria acha que foi Deus quem 
garantiu (a eles) fazer esse trabalho [...]. Sou uma ateia, né? Eu não vejo Deus nos trabalhos. [...] 
Então, precisava fazer essa avaliação... por que Deus não ajuda direito logo? Por que não dá ilumi-
nação pra eles saberem as regras da ABNT direitinho?

	

Seu primeiro orientando era um rapaz com enormes dificuldades, inclusive para se expressar 
oralmente. Sentiu-se culpada de reprová-lo por ele não comparecer aos encontros marcados de orienta-
ção. A professora-que-é-pau-para-toda-obra se dispõe a atender os estudantes até por WhatsApp “para 
facilitar a vida deles”. Alguns têm dificuldade de escrever suas dúvidas e mandam mensagens por áudio. 
Perguntada sobre o tempo que dedica, se dá conta, de repente, que nunca tinha pensado nisso, que são 
muitas horas e não declara este tempo no seu relatório anual docente. Esta docente trabalha muito na 
revisão dos textos dos alunos e diz: “no texto dos meus orientandos, eles têm um pouco da minha cor-
reção, sabe? Eu dou um tom também, porque não quero que saia texto cheio de erro”. E complementa: 
“...a minha característica de orientadora, pelo menos comparando com os textos que eu já dei parecer 
dos meus colegas... eu não mando para o parecerista um texto que eu não tenha dado uma limpada”.

Ela conversa muito com os alunos, escuta seus problemas pessoais, dá conselhos e até ajuda  alguns 
financeiramente. Perguntada sobre o que sente quando o trabalho de orientação termina, responde:

fico contente de ver que eles concluíram, que eles cresceram, que foram capazes. [...] É um prazer 
de ver que a pessoa tá saindo, que concluiu, que valeu a pena. [...] e porque, muitas vezes, os alunos, 
na hora que eles falam da escolha do tema, da introdução, é uma coisa que eles têm colocado e eu 
deixo, acho legal... falar um pouco desse trabalho deles, desse sacrifício, desse sofrimento, sabe? De 
escolher o tema, de como é que foi, desse processo de, de, de... desafio, deles se desafiarem pra escre-
ver um texto. E acho importante. Eles conseguiram. Poxa, acho ‘que legal que eles conseguiram!’

Sobre o tipo de recompensa pelo grande esforço de orientar alunos com tantas dificuldades, a 
professora-que-é-pau-para-toda-obra comenta: “eu me emociono às vezes. Teve um trabalho... [...] ela 
citou todos nós, né? Inclusive os professores. No trabalho dela, ela vai dizendo o que ela aprendeu. 
Achei tão bacana ela ir fazendo referências dos professores que passaram pela vida dela [...]. Dá um 
prazer muito grande!”. 

Uma professora considerada pasota da UEP

A professora-considerada-pasota foi bastante solícita em participar da pesquisa. Ela se encontra 
entre os três professores da UEP que permitiu que eu observasse suas reuniões de orientação por todo 
um semestre. No período que acompanhei suas atividades, ela orientava três estudantes, além de ser 



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 167

Professores comprometidos

coordenadora de área. Em comparação aos demais professores que eu observei e entrevistei no mesmo 
período, ela se encontrou com suas estudantes um número menor de vezes. 

Próximo ao final do período, me chamou atenção o fato de ela solicitar a cada uma das três alunas 
que assinasse um documento atestando o número de reuniões de orientação que haviam tido. Apenas 
uma conseguiu concluir seu TCC, sendo a única a me conceder entrevista. Houve comentários entre 
os discentes de que a coisa não havia corrido bem, e alguns culpavam a professora-considerada-pasota, 
enquanto outros comentavam, à boca miúda, que as estudantes não haviam se esforçado. Pelo que pude 
observar deste caso, de fato, a única de suas orientandas que apresentava progressos, encontro após 
encontro, foi a estudante empollona (“CDF” seria uma boa tradução). 

A professora-considerada-pasota foi entrevistada duas vezes, uma no início do trabalho de campo, 
e outra ao final. Na primeira ocasião, fez muita questão de dizer o quanto era exigente e exibia, em seu 
gabinete, o grande número de trabalhos orientados por ela. Entre uma entrevista e outra, durante o pe-
ríodo de observação participante, a cada vez que tinha problemas com as estudantes que não apresen-
tavam qualquer progresso de um encontro a outro, me convidava para tomar café e tentava se explicar 
a fim de salvaguardar a sua face. 

Foi através dela que eu tive conhecimento do injusto sistema de contabilização das horas de-
dicadas a esta tarefa na UEP. Na segunda e última entrevista, ela fez uma cativante defesa de seu su-
posto pasotismo, alegando tratar-se de uma questão política. Considerava absurda a contabilização de 
tão poucas horas, pois calculava que, para cada orientando, dedicava no mínimo quinze horas, con-
tando não apenas as das reuniões, mas todo o trabalho de correção das inúmeras versões, bem como 
da pesquisa bibliográfica. Argumentava, ainda, que se esperaria que, ao final do curso, os estudantes 
tivessem autonomia. 

Segundo seu ponto de vista, não trabalhar mais do que é contabilizado é uma forma de pressio-
nar para que haja mudança no sistema de horas dedicadas à orientação. A professora-considerada-pasota 
aposta na autonomia do estudante, acreditando, ainda, que para aqueles que não sabem estudar sozi-
nhos a esta altura (na universidade), não é função dela lhes ensinar isso; está sempre muito ocupada 
com eventos na sua área de atuação e, para ela, a tarefa de orientar é uma atividade “mal paga”. 

Algumas considerações 

A despeito de a situação de orientação de TCC ser uma espécie de caixa preta, que acontece em 
geral de forma reservada e, normalmente, sem testemunhas, o material de campo que pudemos analisar 
até o momento nos dá algumas pistas para entender o que acontece nesta “interação cara a cara” (Gof-
fman, 2011). Interessa-me particularmente compreender que tipo de subjetividade é produzida através 
desta interação em torno da cultura escrita. 

Deslocar o foco para esta microssociologia é uma maneira de perceber que a alteridade entre 
duas pessoas que se relacionam é a unidade mínima da vida social, “um pequeno sistema social” nas 
palavras do autor e, por isso mesmo, seu fundamento. Será nesta unidade de socialização que os atores 
sociais aprenderão como se espera que se comportem, bem como saber interpretar ações de outros ato-



168 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

res sociais e o que podem depreender de seu comportamento e, por conseguinte, como reagir de forma 
aceitável. Para construir sua sociologia, Goffman utiliza como metáfora os elementos da representação 
cênica. Assim, segundo ele: 

Em presença de outros, o indivíduo geralmente inclui em sua atividade sinais que acentuam e 
configuram de modo impressionante fatos confirmatórios que, sem isso, poderiam permanecer 
despercebidos ou obscuros. Pois se a atividade do indivíduo tem de tornar-se significativa para 
os outros, ele precisa mobilizá-la de modo tal que expresse, durante a interação, o que ele precisa 
transmitir. De fato, pode-se exigir que o ator não somente expresse suas pretensas qualidades du-
rante a interação, mas também que o faça durante uma fração de segundo na interação (Goffman, 
1985:36-37).

No jogo cênico da vida social, a estas “pretensas qualidades”, Goffman chamará “fachada”:

algo que não está alojado dentro ou sobre seu corpo, mas sim algo localizado difusamente no fluxo 
de eventos no encontro, e que se torna manifesto apenas quando esses eventos são lidos e interpre-
tados para alcançarmos as avaliações expressas neles (Goffman, 2011:15).

Neste sentido, a sociologia de Goffman me parece uma referência imprescindível para com-
preender a inter-relação entre orientadores e orientandos, desde os rituais de interação, à construção e 
defesa da face pessoal. Neste artigo, especificamente, trabalho com a categoria professor comprometido 
como uma fachada a ser preservada e performatizada pelo docente que atua como orientador em opo-
sição ao estigma de professor pasota. Interessou-me conhecer como os professores comprometidos cons-
troem sua fachada. 

A partir de Goffman (2011), podemos pensar a ação de orientar TCC como um jogo no qual 
cada participante faz a sua aposta (por exemplo: “vou conseguir me formar a tempo de fazer a festa 
com a minha turma” ou “até o final deste período preciso terminar esta orientação seja como for” ou 
“quero ganhar a nota máxima no meu TCC para impressionar a banca e entrar no mestrado”, ou ainda, 
“preciso ajudar este aluno que tem uma história tão similar a minha”) na qual não há garantias de que 
cada um possa efetivamente “ganhar a aposta”. 

Pode ser que haja um resultado favorável ou desfavorável em relação ao que poderia ser conside-
rado, nos termos da sociologia goffmaniana de “prêmio”. Neste jogo, importa, segundo o autor, avaliar 
o “tamanho do prêmio comparado com o da aposta”, de forma que “subtrair o valor esperado da quanti-
dade apostada dá uma medida no preço ou do lucro em média para se engajar no jogo (...) Quando não 
há nem vantagem nem desvantagem, o jogo é considerado justo”(ibid.:144, grifo do autor). Isso parece 
ser o que os professores considerados pasotas costumam buscar. Ora, sabemos que, no caso aqui em re-
levo, trata-se, ao contrário, de um jogo injusto, ao menos materialmente, no qual o prêmio do orienta-
dor dificilmente paga o preço investido: seu tempo, sua dedicação, trabalhar com ou até trabalhar por.  

Além do que dizem, não apenas em suas entrevistas, sobre o seu trabalho, enfatizando sua dedi-
cação, especialmente com os estudantes mais vulneráveis, os professores lançam mão de outras estra-



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 169

Professores comprometidos

tégias para preservar sua fachada de comprometido. Uma delas é a de atender orientandos em espaços 
públicos, não reservados, o que produz efeitos performáticos especialmente interessantes pois, “na me-
dida em que uma representação ressalta os valores oficiais comuns da sociedade em que se processa, 
podemos considerá-la, à maneira de Durkheim e Radcliffe-Brown, como uma cerimônia, um rejuve-
nescimento e reafirmação expressivos dos valores morais da comunidade” (Goffman, 1985: 41). 

Desta forma, a construção performática da fachada de professor comprometido acaba por desen-
volver uma dimensão idealizada e, portanto, pedagógica como fica claro na citação de Cooley (apud 
Goffman, 1985: 41): “Se nunca tentássemos parecer um pouco melhores do que somos, como pode-
ríamos melhorar ou ́ educar-nos de fora para dentro?´”. O que este ideal de orientação, performatizado 
por alguns professores orientadores, nos diz sobre a formação de professores neste instituto? Por que, 
afinal, alguns professores dedicam mais tempo do que deveriam, desde uma perspectiva puramente 
pragmática, a uma tarefa comumente considerada frustrante e mal paga?

A partir dos casos estudados, é possível compreender que alguns professores se esforçam em per-
formatizar a fachada de professores comprometidos como uma forma de distinção. Haveria em primeiro 
lugar, talvez, um traço sintomático na estrutura de alguns professores que simplesmente “não podem 
evitar” trabalhar para conseguir os melhores resultados. Estes professores dizem ser assim em todas as 
áreas de sua vida. No caso destes seis casos analisados, todos são, de fato, especialmente dedicados à 
instituição, e não apenas à tarefa de orientar os alunos de TCC. Todos tiveram cargos administrativos e 
participaram de diversos grupos de trabalho, assumindo muitas responsabilidades institucionais. Com 
exceção da professora recém-concursada, em início de carreira, nenhum dos demais têm um perfil pró-
ximo ao que se poderia chamar de “empreendedores acadêmicos”, ou seja, não fazem grandes esforços 
para manter uma grande produção acadêmica. Nenhum dos seis leciona nos cursos de mestrado e dou-
torado da universidade, por exemplo. 

Para estes professores que, por uma razão ou por outra, não conseguiram se inserir na 
pós-graduação, a orientação de TCC pode representar a possibilidade de ocupar o papel social de 
orientador. Muitas vezes, os docentes constroem para si a fachada de professor comprometido como 
uma forma de ocupar uma posição de prestígio alternativa, já que não conseguem ser muito produtivos 
academicamente. E esse parece ser o tipo de recompensa que buscam. Esta face produz ganhos bastan-
te concretos. Eles adquirem uma espécie de imunidade política, sendo menos atacados pelos colegas 
nas usuais disputas departamentais e até desfrutando de certos privilégios institucionais, como, por 
exemplo, verticalizar o horário (concentrar toda a carga horária em apenas um dia), entre vários outros 
mais ou menos sutis.

Neste grupo, a metade atuou no “chão da escola”, isto é, na Educação Básica. Esta taxa pode pare-
cer baixa mas, comparativamente com a taxa de todo o corpo docente, está certamente acima da média. 
Ter atuado como professor das séries iniciais poderia ser um traço relacionado ao conhecido ethos mater-
nal de “professorinha primária”, conforme comentários colhidos no próprio campo. O contraexemplo, 
a professora-considerada-pasota, nunca trabalhou na escola, está muito mais empenhada em sua carreira 
acadêmica, em participar de congressos, pesquisas interinstitucionais, e em publicar. Tem especial preo-
cupação em atingir o topo da carreira antes de se aposentar e, como deixou muito claro em sua entre-



170 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

vista, a orientação de TCC é uma tarefa que é obrigada a desempenhar, mas que não lhe dá nenhuma 
satisfação especial e da qual não espera criar nenhum tipo de vínculo mais duradouro e afetivo. 

Os professores comprometidos costumam se sentir gratificados quando os estudantes voltam a pro-
curá-los depois de formados, expressam sua gratidão através dos agradecimentos no próprio TCC, 
ou com presentes e homenagens nas cerimônias de formatura. Alguns relatam seu prazer em receber 
e-mails carinhosos e a manutenção do vínculo com o orientador como uma referência importante na 
vida profissional e até emocional do aluno. Ao que parece, este pode ser considerado um prêmio que 
compensa o preço que pagam.

Há também aqueles que expressam algum desejo de reconhecimento pelo seu trabalho, e se 
preocupam em fazer o melhor porque “é o meu nome que está lá”. Neste sentido, se poderia inferir, pela 
escuta dos professores, uma preocupação, nos termos de Goffman, de preservar a face de orientador 
competente perante os pares, uma vez que os TCC são avaliados por colegas e se tornam públicos no 
repositório da universidade, como informa a professora-que-é-pau-para-toda-obra. Esta é uma preocu-
pação que também está presente nas falas da professora-considerada-pasota, que não permite que ne-
nhum de seus orientandos apresente um TCC que ameace a sua reputação.

Alguns expressam seu compromisso político em “fazer a diferença”, em contribuir, de alguma 
forma, ainda que modesta, para superação das desigualdades sociais de uma sociedade injusta: “fico 
muito emocionada de ver uma empregada doméstica, negra, trabalhadora, terminando seu curso, sen-
do autora de um TCC”. Há uma aposta no “trabalho de formiguinha”, na multiplicação, em formar 
estudantes que possam vir a ocupar seu lugar como professor o que, para este grupo, representa um 
passo decisivo de mobilização social. Esta é a sua recompensa, o prêmio esperado.

Também reconheci, um tipo de dedicação que está relacionada com o começo de carreira. Pro-
fessores que “chegam com muito gás”, como é o caso da orientadora-que-trabalha-com-infância. Entre-
vistas de professores com mais anos de experiência sugerem que alguns acabam aprendendo a adequar 
seu tempo de dedicação de tal forma que a responsabilidade de orientar TCC não prejudique sua 
carreira acadêmica, roubando momentos para investir em sua própria pesquisa. É o caso da professora-
-considerada-pasota, que parece buscar simplesmente um jogo justo.

Poderíamos arriscar, por exemplo, que o tipo de interação que o orientador-boa-praça procura 
construir com seus alunos esteja relacionado ao ideal de fomentar desejo no estudante de trabalhar 
seus próprios saberes, encorajando-o a produzir um trabalho autoral e honesto, apesar de simples. Ele 
acredita e se satisfaz com a mudança que observa em seus orientandos, com o efeito que gera na ma-
neira de estar no mundo: “eu tinha uma aluna que trabalhava com contação de histórias e ela se trans-
formou numa contadora de história de um outro jeito, que a própria teorização que ela ia fazendo da 
prática dela, a levou (à mudança)”. Por outro lado, o orientador-chato-crica-prolixo expressa claramente 
seu prazer em indicar caminhos, levar pela mão, ensinar e ser reconhecido por isso: criar discípulos. 
Chamou-me atenção, por exemplo, que o estudante que ele menciona em sua entrevista chega a se 
parecer muito fisicamente com seu mestre, em função da aquisição de seu modo de se vestir e se com-
portar. Parece que o desejável aqui é uma espécie de mimetismo.



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 171

Professores comprometidos

Tanto a orientadora-que-pesquisa-para-o-aluno como a professora-primária-que-se-tornou-profes-
sora-universitária e a professora-que-é-pau-para-toda-obra parecem ser exemplos de docentes para as 
quais o plus pode ser, paradoxalmente, se deixar explorar, trabalhando sob a demanda do aluno e não 
ao contrário, admitindo chegar a redigir trechos do TCC para “ajudar o estudante a se formar”. Como 
se seu grau de comprometimento estivesse relacionado justamente com esta perda, ou dádiva generosa 
e desinteressada de um típico comprometimento pela causa (social). 

Em alguns casos do campo, não especificamente os aqui trabalhados, se nota que o prêmio se 
dá pela possibilidade de reprodução acadêmica.  Segundo Peirano (2014: 4-5), “a orientação de um 
aluno é parte fundamental do processo mais amplo de reprodução, continuidade e expansão”. Esta 
autora compreende que “somos todos elos de uma sequência de gerações, e é por meio da relação que 
se desenvolve entre orientador e orientando que dois pesquisadores vivem uma relação estreita de cum-
plicidade teórica, inserindo o estudante em uma linhagem”. Peirano está se referindo a estudantes de 
pós-graduação em antropologia, e de como se tornar um antropólogo, mas reconheço em algumas 
entrevistas, sobretudo nos entreditos, este desejo de reprodução. Esta atuação se relaciona com a ne-
cessidade de acumulação do que Bourdieu (2014) chamou de “capital específico puro” do campo cien-
tífico, ou seja, o “prestígio que se adquire e repassa quase exclusivamente sobre méritos científicos e 
de reconhecimento”.

Desta motivação, se pode derivar uma outra: o desejo de reprodução daquilo que Bourdieu 
(2014) nomeou de “capital científico institucional ou político”, que está relacionado ao poder institu-
cional ligado à ocupação de posições importantes nas instituições científicas e sua reprodução (poder 
de nomear e de fazer carreira). Estes professores não estariam necessariamente comprometidos com o 
desenvolvimento dos estudantes, mas com a ampliação de seu próprio poder no campo. Esse tipo de 
relação ficou muito evidente na apresentação pública dos TCC na semana acadêmica da UPF, onde os 
orientadores parecem claramente estar disputando entre si. Os estudantes, nestes casos, desenvolvem 
em seu TCC apenas uma parte da pesquisa do orientador e, como trabalhadores alienados, não a 
entendem em sua totalidade.

O tema do paternalismo na situação de interação social entre orientadores e orientandos, ainda 
que denegada (“não sou pai de ninguém”), aparece com bastante frequência. Pela escuta do clima geral 
do campo empírico, eu diria que a atitude paternalista está muito presente nos cursos de Pedagogia em 
geral, tanto na UPF quanto na UEP, ainda que em diferentes graus, e haveria que se aprofundar sobre 
isso em estudos futuros. Um certo messianismo- político-cristão, reflexo da herança do patrono da 
educação brasileira, Paulo Freire, pode ser uma hipótese plausível para esta tendência no Brasil.

Entre os dois grupos estudados, noto que os professores do Curso do Reuni têm mais preocupação 
em evitar esta disposição paternalista, e tornar a relação afastada do âmbito pessoal, embora haja 
contraexemplos justamente entre os “comprometidos”. Uma hipótese seria o fato de os docentes do 
Curso do Reuni terem ingressado na carreira acadêmica mais jovens e, em sua maioria, diretamente 
após o doutorado, e estando mais atrelados à lógica produtivista que os pioneiros do Curso Experimen-
tal, com algumas exceções. Parece que, a cada geração de professores universitários, a gestão do tempo 
destinado às tarefas obedece mais à lógica produtivista de poupar-se das atividades que não geram 



172 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

produto capitalizável e destinar mais tempo possível às atividades que lhe rendem pontos para facilitar 
a disputa por financiamento de pesquisa, progressão na carreira e prestígio no campo acadêmico. 

Também chama atenção a identificação dos professores da UPF com os alunos por terem origens 
socioeconômicas próximas, e o prazer de ajudar assim como foi ajudado uma vez, ou simplesmente de 
oferecer aos estudantes a mesma oportunidade que tiveram e pela qual tiveram que lutar com tanto 
esforço: a de mobilidade social. Nas entrevistas, o objetivo de preparar professores capazes de fazer um 
bom trabalho na educação fundamental  parece se sobrepor, em sua grande maioria, ao desejo de pro-
mover a mobilidade social dos estudantes de pedagogia. A preocupação com a qualidade da atuação 
docente só é explicitada na entrevista da orientadora-que-trabalha-com-infância.

E eu me pergunto se, paradoxalmente, não seria esse o maior papel social dos cursos de Pedagogia. 
Digo paradoxal uma vez que, apesar de a fachada de professor comprometido estar relacionada justamen-
te com a causa da superação das desigualdades sociais e pela construção de uma sociedade mais justa, 
na prática, o que mais se valoriza é a mobilidade social individual e não a melhoria da educação fun-
damental que poderia significar um arco de ação política bem mais amplo. Estes professores parecem 
estar mais comprometidos com a superação pessoal de seus estudantes em seguir a carreira acadêmica, 
por exemplo, mesmo sabendo quem repete os passos do seu mestre vai para longe do “chão da escola”.

De modo geral, se consideramos os relatos dos estudantes, se aprende muito com os professores 
exigentes9. Em uma das entrevistas com os estudantes, escutei o seguinte comentário: 

foi escrevendo o TCC, com ajuda da minha orientadora, que eu realmente aprendi a estudar, a 
ler e a escrever. Nas disciplinas, a gente sempre tem um jeito de ir aprovando, sem muito esforço... 
tem muito trabalho em grupo, avaliação oral... mas ler e escrever mesmo, foi no TCC. Aprendi 
coisa que nunca tinha aprendido na escola, de como escrever melhor e acho que vou poder passar 
isso para os alunos. 

À primeira vista, chama atenção que seja apenas uma minoria capaz de se dedicar a esta tarefa 
mas, de acordo com as condições de trabalho, surpreende ainda mais que estes professores se dediquem 
tanto a este trabalho por uma recompensa aparentemente muito mais pessoal. 

Embora reconheça a necessidade de aprofundar a análise dos dados empíricos a partir deste 
referencial teórico, os dados preliminares me dão indícios de sua fecundidade. Espero, sobretudo, que 
este trabalho possa contribuir para despertar o interesse sobre a importância do trabalho de orientação 
para além do cumprimento de um mero trâmite burocrático em busca de um diploma de nível superior. 
Seria desejável que, deste laço, se produzissem agentes mediadores capazes de causar desejo nos estu-
dantes da Educação Básica a produzir leitura e escrita de forma autônoma.

Andréa Pavão é Doutora em Ciências Humanas (Educação) pela Universida-
de Pontifícia Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio) e Professora Associada da 
Universidade Federal Fluminense (UFF).

9 De acordo com a observação participante, os professores exigentes são aqueles que "tiram o coro do aluno". Embora todo professor 
exigente seja também comprometido, nem todo professor comprometido é, necessariamente, exigente.



CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 173

Professores comprometidos

REFERÊNCIAS 

Bourdieu, P. (1998). Escritos de Educação. Petrópolis: Vozes.

Bourdieu, P. (1999). Comprender. In La miseria del mundo (pp. 527-543). Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica. 

Bourdieu, P. (2004). Os usos sociais da ciência: por uma sociologia clínica do campo científico. São Paulo: 
Editora da Unesp. 

Foote Whyte, W. (1980). Treinando a observação participante. In A. Z. Guimarães (org.). Desven-
dando máscaras sociais (pp. 77-86). Rio de Janeiro: Francisco Alves. 

Frochtengarten, F. (2009). A entrevista como método: uma conversa com Eduardo Coutinho. Psico-
logia USP, 20(1), 125-138. https://doi.org/10.1590/S0103-65642009000100008 

Geertz, C. (2005). Obras e vidas: o antropólogo como autor. 2ª ed. Rio de Janeiro: UFRJ. 

Goffman, E. (1980). Estigma: notas sobre a manipulação da identidade deteriorada. Rio de Janeiro: 
Zahar Editores.

Goffman, E. (1985). A representação do eu na vida cotidiana. Petrópolis: Vozes. 

Goffman, E. (2012). Ritual de interação: ensaios sobre o comportamento face a face. 2ª ed. Petrópolis: 
Vozes. 

Louzano, P., Rocha, V., Moriconi, G., & Oliveira, R. (2010). Quem quer ser professor? Atratividade, 
seleção e formação docente no Brasil. Estudos em Avaliação Educacional, 21(47), 543-568. 
 https://doi.org/10.18222/eae214720102463 

Oliveira, R. C. de. (2000). O trabalho do antropólogo. 2ª ed. Brasília: Paralelo 15; São Paulo: Unesp. 

Pavão, A. (2007). Cultura escrita na formação de professores: trabalhos monográficos em um Curso 
Normal Superior. Revista Teias, 12, 197-211. 

Pavão, A.  (2011). Universidade e setores populares: identidades, motivações, projetos e sociabilida-
des. In T. Dauster (org.). Antropologia e Educação: um saber de fronteira (pp. 59-86). Rio de Janeiro: 
Editora Forma & Ação.

https://doi.org/10.1590/S0103-65642009000100008
https://doi.org/10.18222/eae214720102463


174 CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021

Pavão, A. (2017). Carreira de usuários da cultura escrita e formação de professores: um ensaio 
etnográfico. Horizontes Antropológicos, 23(49), 255-285. https://doi.org/10.1590/S0104-
71832017000300010 

Pavão, A. (2018). La utilización del registro audiovisual y de la conversación como recursos metodo-
lógicos en el trabajo etnográfico: alteridad, corporalidad y transferencia. In IV Congreso Internacional 
de Antropología da AIBR. España: Granada.

Pavão, A., & Serrado, R. (2017). Representações sobre a profissão docente através da etnografia de ceri-
mônias de formatura. Relatório final da pesquisa de PIBIC: FAPERJ. 

Peirano, M. (2004). A teoria vivida – reflexões sobre a orientação em antropologia. Ilha, 6(1-2), 209-
218. https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16679

Sant’Anna, A. (1999). Sexo. Rio de Janeiro: 7Letras.

Saramago, J. (2001). Ensaio sobre a cegueira. São Paulo: Companhia das Letras.

Velho, G.  (1978). Observando o familiar. In E. de O. Nunes (org.). A aventura sociológica: objetivida-
de, paixão, improviso e método na pesquisa social (pp. 36-46). Rio de Janeiro: Zahar Editores. 

https://doi.org/10.1590/S0104-71832017000300010
https://doi.org/10.1590/S0104-71832017000300010
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16679


CAMPOS V.22 N.2 p. 153-175 jul.dez.2021 175

Professores comprometidos

professores comprometidos: A interação social na orientação de 
trabalhos de conclusão de curso 

Resumo: Neste artigo trabalhamos uma categoria nativa específica de pesquisa mais ampla sobre o 
papel do laço social entre orientadores e estudantes de graduação no desenvolvimento do Trabalho de 
Conclusão de Curso. Compreendemos que o manejo da cultura escrita depende de mediação social, e 
os modos diferenciais de sua apropriação reproduzem relações de poder entre seus usuários.  Os profes-
sores se ressentem dos baixos níveis de proficiência de leitura e escrita dos estudantes. Compreende-se, 
entretanto, que o domínio da cultura escrita seja indispensável tanto para sua formação quanto atua-
ção profissional. Como desenvolver essas habilidades na graduação? O desafio de produzir um TCC, 
sob orientação, parece estratégico. Entretanto, as condições materiais para o desenvolvimento desta 
empreitada não costumam ser atraentes. Neste ensaio nos detemos no trabalho improvável de certos 
atores sociais que, resistindo à lógica produtivista, reconhecem as dificuldades dos alunos e se dedicam 
a esta tarefa pouco valorizada profissionalmente. Estes professores são representados pelo termo nativo 
comprometidos. 
Palavras-chave: cultura escrita; interacionismo simbólico; mediação social; formação docente; pro-
cesso de ensino-aprendizagem. 

the committed Professors: Social interaction in the guidance of 
undergraduate dissertation 

Abstract: This article presents a specific native category of a broader research about the role of the 
social bond between the tutors and the undergraduate students in the development of their disserta-
tion. We understand that the management of the written culture depends on social mediation, and 
the differential modes of its appropriation reproduce power relations among its users. The professors 
resent the low levels of written and reading proficiency of the students. It is understood, however, that 
the domain of the written culture is indispensable not only for the formation but also for professio-
nal performance. How can these skills be developed during undergraduate course? The challenge of 
producing a dissertation, under guidance, seems strategic. However, the material conditions for the 
development of this process are not usually attractive. In this essay, our focus is on the unlikely work 
of certain social actors who, resisting the productivist logic, recognize the difficulties of the students 
and dedicate themselves to this professionally undervalued task.  These professors are represented by 
the native term committed.
Keywords: Written culture; Symbolic interactionism; social mediation; teacher training; teaching-
-learning process.

RECEBIDO: 31/05/2020

ACEITO: 30/06/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 176-197 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

Briga de galos no Maranhão:  
didáticas através de apropriações de 
textos de antropologia
Luiz A. Couceiro 
Universidade Federal do Maranhão (UFMA), São Luís/Maranhão, Brasil 
https://orcid.org/0000-0003-1281-8048

Entre julho de 2014 e janeiro de 2015, lecionei a disciplina Laboratório de Ensino em Ciências 
Sociais (doravante LECS), da qual a ementa previa levar os(as) alunos(as) a observar, relatar e analisar 
relações sociais a partir do universo escolar1. No primeiro dia de LECS, apresentei-me, dizendo que era 
professor de antropologia na Universidade Federal do Maranhão (UFMA), no campus de São Luís e 
que programara as aulas para que trechos dos textos selecionados fossem lidos pelos(as) alunos(as), em 
voz alta e revezamento. LECS fazia parte das atividades do Plano Nacional de Formação de Professores 
da Educação Básica (Parfor), em Codó – município localizado no leste do Maranhão, a cerca de 300 
km da capital, São Luís. A UFMA aderiu ao Parfor em 2009, ano da criação do programa, oferecendo, 
dentre outros, curso de licenciatura em Ciências Sociais, em regime de colaboração entre a Coordena-
ção de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (Capes) e os governos estaduais e municipais, 
além do Distrito Federal, através de instituições de ensino superior. 

Os(as) alunos(as) envolvidos(as) na disciplina residiam não só em Codó, mas também em mu-
nicípios próximos, como Caxias, Peritoró e São Mateus do Norte, sendo todos(as) professores(as) em 

1 Esse artigo contou com auxílio da Capes para a realização das aulas no Parfor. Quero agradecer a Gamaliel Carreiro, então coordena-
dor do Programa de Formação de Professores para Educação Básica (Profebpar) na UFMA, pelo convite para lecionar LECS em Codó 
(MA), assim como pela confiança dos alunos no trabalho realizado. 
A redação da primeira versão ocorreu no período do pós-doutorado, realizado entre agosto de 2019 e agosto de 2020 no Fernand Brau-
del Center (FBC), na State University of New York (SUNY) – Binghamton University, com bolsa Fapema de pós-doutorado no exterior. 
No FBC, contei com excelente ambiente de trocas as mais diversas e o suporte dos professores Richard Lee e Dale Tomich e da logística 
burocrática de Amy Keough e Kelly Pueschel que, junto com Rejane Valvano, Roberto Ortiz e Odika (Odie) Santiago, proporcionaram 
inesquecíveis momentos de amizade para irreverentes e importantes reflexões. Ainda na SUNY, fundamentalmente depois da eclosão da 
pandemia de covid-19, recebi amigável, eficiente e essenciais suportes do professor Joshua Price e de Joseph ( Joe) Citriniti, no Departa-
mento de Sociologia. 
Os(as) pareceristas e revisores(as) da Campos muito me ajudaram a amadurecer os argumentos apresentados, com preciosas dicas que 
busquei aproveitar, sem descaracterizar a ideia e o estilo do artigo. Deixo aqui meu muito obrigado, assim como às editoras desse dossiê 
especial, sempre muito atentas e profissionais no diálogo para o fechamento da versão final para publicação. Todas as ideias presentes 
nesse artigo são de minha inteira responsabilidade.

https://orcid.org/0000-0003-1281-8048


CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 177

Briga de galos no Maranhão

atividade. Eram o público alvo do Parfor, isto é, pessoas buscando obter formação em licenciatura na 
área em que já atuavam ou numa segunda área na qual tinham interesse em trabalhar. Eles(as) integra-
vam os 17.427 alunos(as) que em 2014 faziam parte do programa, na região Nordeste do Brasil que, 
junto com a Norte, foi uma das que mais contou com municípios interessados2.

Entre um e outro texto, minha ideia era explicar e contextualizar, em linhas gerais, o que estava 
sendo dito, filtrando a linguagem específica das Ciências Sociais para abrir possibilidades de diálogo 
com a turma. Assim, perceberia de que maneira os(as) alunos(as)s estariam sendo afetados(as) pelas 
ideias que começava a lhes apresentar. Contudo, para minha surpresa, o impacto maior foi o fato de eu 
ter dito ser professor de antropologia! 

Quando indagado se isso era verdade, pensei que os(as) alunos(as) talvez me questionassem so-
bre não ser professor de sociologia e sim de antropologia e, em seguida, quisessem saber mais claramen-
te as diferenças e semelhanças entre ambos os campos de conhecimento. Não seria algo incomum nas 
minhas experiências docentes, o que me levou a incorporar, logo no início de todas as disciplinas, um 
breve panorama das especificidades da sociologia, antropologia e ciência política, que compõem os 
cursos de graduação em Ciências Sociais. Mas a surpresa veio de outra direção!

Os(as) alunos(as)s pediram que eu fizesse um “resumão de antropologia”, alegando que “não 
haviam entendido” o que se propunha nessa disciplina. Perguntei o que estavam querendo dizer com 
isso, se gostariam que eu explicasse o quê e como, em linhas gerais, os(as) antropólogos(as) estudam, 
quais seriam as temáticas abordadas, algumas das principais linhas teóricas e seus conceitos consagra-
dos. Responderam, sem maiores constrangimentos, que “estariam no lucro com qualquer coisa que 
eu fizesse, porque não sabiam nem ao menos o que poderia ser antropologia como disciplina”. Meio 
constrangido, confesso, resolvi aceitar o que encarei como sendo um desafio. Afinal de contas, também 
estava curioso com o que a inusitada situação poderia revelar na relação de ensino e aprendizagem. 

Desde o início, não abri espaço para indagações sobre os motivos pelos quais “não haviam tido”, 
segundo suas palavras, “uma experiência feliz com antropologia”, o que foi rapidamente compreendido 
pela turma. Minha preocupação era não polemizar sobre as versões acerca do desempenho do(a) cole-
ga que havia lecionado antropologia, nem sobre seus métodos. Penso que são inúmeros os fatores que 
levam uma disciplina a ser avaliada como bem ou malsucedida, além das possibilidades de construção 
de empatia e antipatia entre os(as) docentes e alunos(as). 

Como estratégia inicial, vislumbrei construir com os(as) alunos(as) uma narrativa que os(as) 
fizesse observar como tudo o que eu estivesse explicando, ou grande parte, lhes seria útil na compre-
ensão de situações concretas de suas vidas e nos sentidos que as pessoas ao seu redor conferem à sua 
existência. Mais que isso, avaliei que pudesse ser do interesse dos(as) alunos(as), no tempo que tínha-
mos disponível (parte de uma manhã e de uma tarde), o entendimento dos modos pelos quais constru-
ímos tais sentidos. 

O que busquei, ao fim e ao cabo, foi que houvesse uso dos textos de antropologia, por parte 
dos(as) alunos(as), valorizando as conexões que faziam entre suas experiências e as dos(as) autores(as), 
cabendo-me efetuar as devidas mediações sobre os diferentes contextos. Recentemente, desenvolvi o 

2 Todas essas informações constam na página http://www.capes.gov.br/educação-basica/parfor (acesso em 20/09/2016).

http://www.capes.gov.br/educação-basica/parfor


178 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

conceito de etnografia hiper-realista para tratar dos significados desse tipo de experiência (Couceiro, 
2020), sistematizando reflexões apresentadas inicialmente em artigo anterior (Couceiro, 2017). Aqui, 
busco aprofundar pontos que não havia sido possível tratar nos precedentes, em função da minha in-
tenção de não escapar do foco de cada texto.

Nessa linha, compreendo os argumentos produzidos pelos(as) antropólogos(as) não como da-
dos, mas sim como construções a partir de escolhas conceituais metodológicas e epistemológicas, tanto 
presentes em clássicos (Singer & Street, 1972; Firth, 1957; Thornton, 1985; Evans-Pritchard, 1931; 
Stocking Jr., 1983), como em autores(as) contemporâneos(as) (Ortner, 2007; Amit, 2000; Hume & 
Mulcock, 2004), tratando o campo de investigação como algo aberto,  em construção e que não se en-
contra pronto à espera do(a) pesquisador(a). Além disso, considero importante avaliar em que termos 
os(as) interlocutores(as) compreendem seu contato com os(as) antropólogos(as) e em que medida 
fazem uso de conceitos e perspectivas da disciplina, no processo de construção de sentido às suas vivên-
cias (Foote Whyte, 2005; Crapanzano, 1980; Mintz, 1984; Abu-Lughod, 1986). 

Por fim, nesse texto encontram-se reflexões sobre os modos pelos quais as conversas são constru-
ídas em campo e seu papel na etnografia produzida. No caso apresentado, em sala de aula, entre o pro-
fessor que também é pesquisador e os(as) interlocutores(as) que também são alunos(as), na medida dos 
apontamentos de Rapport (1997), sobre a cultura ser parte de exercícios de construção de significação 
de experiências pessoais e coletivas, incluindo as condições sociais que possibilitaram as conversas nos 
ambientes da pesquisa.

Uma vez aceito o desafio do “resumão”, comecei, então, a explicar as assim chamadas “escolas da 
antropologia”, fazendo uma breve narrativa dos motivos pelos quais as primeiras gerações de antropó-
logos(as) profissionais nos EUA, na Inglaterra e França analisavam quais tipos de materiais de investi-
gação, tecendo comentários acerca das características deles. Em seguida, passei a ler trechos de textos de 
autores(as) considerados(as) clássicos(as) e que tinha disponíveis em meu computador. 

Como estratégia pedagógica, abordei processos de construção de classificação social através de 
discussões entre natureza e cultura, costurando os(as) vários(as) autores(as) exemplares de tipos de 
antropologia. Quando cheguei ao texto “Um jogo absorvente”, de Clifford Geertz (2000), os(as) alu-
nos(as) ficaram indignados(as) e, sem cerimônia, fazendo piadas, riram de suas interpretações da briga 
de galos. Pediram que eu lesse com calma a descrição do evento narrado pelo autor. Naquele momento, 
não havia entendido o porquê. 

Depois da pausa para o almoço, descobri que os(as) alunos(as) eram, em vários níveis, entendi-
dos(as) de briga de galos. Assim, interpretaram os trechos que li de Franz Boas (2004a, 2004b), Bronis-
law Malinowski (1935, 1984), Arnold Radcliffe-Brown (1922, 1978), Claude Lévi-Strauss (1997) e 
Edmund Leach (1996) como parte de narrativas desse universo, questionando o que inicialmente cap-
taram das análises de Geertz. A partir das narrativas apresentadas, quis saber dos(as) alunos(as) sobre 
o perfil dos(as) participantes, dinheiro envolvido, as rivalidades, fofocas, questões de honra, buscando 
perceber a importância disso nas suas vidas e nos cenários locais. Muito embora minha etnografia leve 
em conta aspectos do perfil de trabalho produzido por Geertz no artigo sobre briga de galos em Bali, 



CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 179

Briga de galos no Maranhão

não entrei nos detalhes de suas estratégias argumentativas e estilo de escrita, detalhadamente analisa-
das por Crapanzano (1986), na medida em que não era meu foco3.

Tendo como base as experiências dos(as) alunos(as) e suas leituras pragmáticas dos textos, bus-
quei compreender quais os sentidos de tal conteúdo para eles(as) e, principalmente, dos argumentos 
de Geertz, no referido artigo. Como os(as) alunos(as) leram as evidências etnográficas desse autor, 
segundo suas perspectivas? Qual foi o lugar das experiências deles(as) nas dinâmicas de ensino-apren-
dizagem de antropologia? São essas as questões norteadoras deste artigo, partindo da investigação das 
interpretações coletivas daqueles textos de antropologia, de como os(as) alunos(as) conferiram enten-
dimento aos argumentos e às pesquisas dos(as) autores(as), seus mecanismos de apropriação, através de 
seus códigos de significação e de conduta moral. 

“Geertz não conhece briga de galos ou é apenas um 
muquirana?” 

No início dos anos 1970, Clifford Geertz, antropólogo estadunidense, sistematizou artigos 
em um livro sobre o que chamou de teoria interpretativa da cultura, ou antropologia hermenêutica, 
aplicada aos dados de suas pesquisas no Marrocos e na Indonésia (Geertz, 2000). Geertz pôde, de-
pois de dois anos de trabalho de campo em Bali, lecionar na Universidade de Chicago por dez anos 
e amadurecer suas ideias, bem como formular conceitos, estudando autores que ainda não havia tido 
oportunidade de ler, na medida em que teria feito um curso de graduação com quase nenhum acesso 
às ciências sociais. 

Em parte, isso teria ocorrido também em seu doutorado, posto que participara de um programa 
de pós-graduação em Relações Sociais, em Harvard, que não era concentrado em sociologia e nem em 
antropologia (Hirsch & Wright, 1993; Handler, 1991; Geertz, 1995). A perspectiva desenvolvida por 
Geertz em alguns capítulos do livro manteve a importância da construção social dos sentidos das pala-
vras, perpassando temas principais da antropologia (Fonseca, 2008), assim como fizeram Malinowski 
e Leach, contudo, enfatizando os contextos nos quais elas foram ditas e os significados das coisas não 
ditas, como gesticulações e expressões faciais (Swidler, 1996). O autor conformou uma estratégia ar-
gumentativa para avaliar qual fato vivido em campo, pelo pesquisador, poderia ser elegido como algo 
importante para o desenvolvimento da etnografia – algo já realizado, em diferente perspectiva teórica, 
por Gluckman (1987), vale lembrar. 

Um dos capítulos trata de uma briga de galos (Geertz, 2000) e de seus desdobramentos como 
chave de entendimento de valores morais os mais diversos na aldeia em que Geertz e sua esposa pesqui-
savam, com pretensões de alargar o escopo para toda Bali. O evento, clandestino, mas tolerável pelas 
autoridades locais, visava a angariar fundos para a construção de uma escola. Geertz explica no texto o 
quanto a briga de galos mexia com o imaginário das autoridades, tendo passado por momentos em que 
era uma atividade lícita, noutros ilícita e de obscuridade, na prática. Suas investigações indicaram que as 

3 Agradeço a um(a) dos(as) pareceristas do artigo por indicar esse tipo de esclarecimento, já no corpo do texto e no início do artigo.



180 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

autoridades tinham medo de um suposto descontrole moral provocado pela excitação do ambiente de 
apostas e bebedeiras, típicas preocupações policiais com a manutenção do que entendem como ordem. 

Os policiais teriam chegado repentinamente, interrompendo o evento, pondo todos pra correr, 
o que deu trabalho ao casal Geertz, que optou pelo sebo nas canelas ao risco da cana dura. No dia 
seguinte, na aldeia, ao acordarem, algo novo havia ocorrido. Outrora pouco afáveis, seus habitantes 
passaram a falar com os Geertz, fazendo piadas de sua participação na intrépida e bem-sucedida fuga 
das garras dos meganhas. A partir daí, Clifford Geertz discorre sobre os significados dos mais variados 
aspectos da briga de galos em Bali, inclusive os paramentos, o quanto de dinheiro era apostado, os 
comportamentos dos(as) torcedores(as) e empresários(as), donos(as) dos animais. 

Assim, terminava a primeira manhã de LECS, cabendo no início da tarde retomar as poucas 
discussões de antropologia com a turma, bem como fazer as primeiras conexões com os autores e as te-
máticas relativas a ensino e aprendizagem, além das relações sociais nos espaços escolares e familiares na 
sua mútua influência na vida escolar. Esse, afinal, seria o objetivo inicial programado para ser lecionado.

Já havia observado que os semblantes dos(as) estudantes durante as explicações sobre o tipo de 
antropologia proposto e realizado por Geertz havia mudado. Algumas risadas haviam sido dadas, prin-
cipalmente nos momentos em que eu lhes falava dos aspectos da briga de galos levantados por Geertz, 
antes e depois da batida policial. No início da tarde, bem-humorados(as), os(as) alunos(as) pediram 
a palavra logo no início da aula, colocando algumas interrogações sobre questões que lhes estavam 
angustiando. A primeira era “se Geertz seria muquirana”, ou seja, em linguagem popular, um sovina. 

Um tanto quanto perturbado, confesso, indaguei o que os(as) teria levado a essa pergunta – aliás, 
segundo a turma, “muito debatida durante o seu almoço”. Afirmaram que “o autor”, ao menos, não ne-
cessariamente o casal, “deveria ter apostado dinheiro alto, por ser gringo”, e, ao que a turma avaliava, 
“pelo dólar provavelmente valer bem mais do que a moeda local”. Para os(as) estudantes, tratava-se de 
uma operação simples: perguntar sobre as tabelas de apostas, obter informações sobre o desempenho 
esperado pelos galos, escolher um em cada briga e colocar dinheiro nas mãos do(a) organizador(a). 

“Ao não fazer isso”, continuaram, “Geertz demonstrava recusa em participar da arrecadação de 
dinheiro pra escola”. A turma reagiu mal a isso, ao que seria uma ofensa considerada universal, porque 
em todos os lugares seria algo notavelmente desagradável e sem sentido um professor mostrar pouca 
sensibilidade à reconstrução de uma escola. Nesse quesito, um aluno ainda afirmou que “teria sido um 
gesto nobre de Geertz apostar sem necessariamente saber qual dos galos iria ganhar, mas, apenas, para 
demonstrar empatia pela nobreza da causa”.

Comecei, então, a perceber que a turma tinha conhecimento mais apurado sobre briga de galos 
e de que esse tema poderia ser aproveitado no estreitamento de relações entre nós. Afinal, teríamos 
poucos finais de semana de convivência. Além disso, depois de diversas leituras do famoso artigo de 
Geertz, eu nunca havia prestado atenção que o motivo do evento-chave por ele analisado fora para 
angariar fundos à reforma de uma escola local. Interpretei isso como uma demonstração de interesse 
dos(as) alunos(as) pela estratégia pedagógica adotada e, em alguma medida, pelo modo como eu havia 
explicado o que seria antropologia, independente do(a) autor(a) a ser abordado. Decidi que iria explo-



CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 181

Briga de galos no Maranhão

rar tal cenário, podendo produzir junto à turma conexões com a literatura de sociologia e antropologia 
em educação. 

Desta feita, perguntei aos/às alunos(as) qual seria o papel da briga de galos em suas vidas, ava-
liando que ir direto ao ponto significava colocar em risco a empatia inicial com a turma, na medida em 
que poderia ofender alguém pelo fato de estar sendo diretivo. Valeu o risco, posto que todos(as) os(as) 
alunos(as) soltaram risadas e me disseram, quase simultaneamente, que “há várias gerações conviviam 
com brigas de galos”. Não eram “apostadores(as), nem treinadores(as), criadores(as) ou donos(as) de 
galos de briga”, termos usados por eles(as), mas conheciam bem esse universo. 

Perguntei, assim, quem seriam esses personagens nas tramas daquelas brigas, ao que disseram 
que um era “dono(a) do galo porque o teria comprado”. Essa pessoa “nem sempre seria a criadora do 
animal”, mas apenas um(a) “investidor(a)”, “pagando o(a) criador(a)” para que pudesse alimentá-lo 
adequadamente e prepará-lo para “ser um vencedor”. Na esperança de ter um futuro campeão em mãos, 
o(a) dono(a) ainda proveria o pagamento de um “especialista”, “o treinador”, para colocar o galo em 
ponto de briga. Tal processo somente seria possível sob a responsabilidade de um treinador, com com-
petência reconhecida entre os participantes desse universo, um currículo invejável de galos campeões, 
validado nas histórias contadas na região. 

Um aluno, nesse momento, lembrou que Malinowski dizia, segundo minha explicação, que 
não seria mágico quem quisesse, mas somente quem a opinião pública considerasse. O treinador era 
peça-chave, na medida em que comprar um galo e alimentá-lo não fariam dele um destaque nas brigas. 
Ou seja, era parte do investimento pagar pelos serviços do treinador. Este seria, para outra aluna, uma 
espécie de mágico, porque ninguém sabia como ele fazia para um galo ser bom de briga, mas todos(as) 
viam que trabalhava duro, conversando com o galo, dando-lhe estímulos, por exemplo, com um pe-
daço de pau simulando um adversário ciscando na sua frente e o ameaçando. Segundo sua avaliação, 
tais métodos funcionavam e fazer de um galo um campeão seria como construir uma embarcação de 
sucesso nas trocas do Kula.

O ponto seguinte, levantado por outros dois alunos, foi a relação da briga de galos com demais 
aspectos da vida vivida nas localidades implicadas, o que estaria ligado ao exercício reflexivo realizado 
por Geertz. Para esses estudantes, os galos seriam uma parte dos “princípios morais do treinador” e 
não do(a) dono(a). Este, argumentaram os dois alunos, com sinais de concordância dos(as) demais, 
seria apenas um investidor, sem demonstrar interesse em ter alguma conexão afetiva com galo. Assim, 
ele estaria fora da relação entre natureza e cultura, apontada por Lévi-Strauss, na medida em que não 
“pensaria sua existência através do galo”, mas tão somente pelo lucro que este lhe pudesse gerar, segun-
do observou outra aluna.

Já o criador teria uma experiência mais envolvente com os galos, porque o objetivo seria condi-
cioná-los para brigar, de preferência, em boa parte de sua vida. “Deveriam ser criados para aguentar os 
treinamentos”, encarados como desafios, se superando, “demostrando boa saúde e força de vontade”, 
valores passados pela convivência com o criador e até mesmo sua família. Um(a) dos(as) alunos(as) 
argumentou ser o “ambiente familiar” fundamental na construção do “caráter do galo”, dizendo que 
certos galos seriam de “boa índole” ao pararem de golpear o adversário. Isso porque “perceberiam” que 



182 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

o teriam superado, vendo que o oponente não apresentava mais forças para continuar a lutar. Outros 
seriam “mau-caráter”, posto que não paravam de brigar enquanto não “ferissem mortalmente” o adver-
sário. Todos os(as) alunos(as) afirmaram que jamais teriam conhecido um galo que não se comportasse 
igual ao criador. Por morarem juntos, “a convivência afetaria o animal”, ao contrário do treinador, que 
frequentaria a casa do criador, na medida em que chegava, fazia os exercícios com o galo e, ao final da 
jornada, voltava para sua residência. Para uma aluna, alguns treinadores até atenuavam as influências 
dos criadores, mas não as anulavam. 

Lembrando minhas observações sobre Radcliffe-Brown, assim como de minha leitura de trechos 
do seu livro (Radcliffe-Brown, 1922), a mesma aluna avaliou que “os galos seriam parte da natureza 
local” e ajudavam na classificação de aspectos centrais da vida moral das pessoas, em seus diferentes 
níveis de envolvimento com as brigas de galos. Através desses animais e desse complexo de interações 
que compunham o universo das brigas, observadas para além de um simples jogo, “as pessoas falavam 
de suas vidas, de suas relações com outras pessoas”. 

Além do mais, a aluna disse que “eram uma oportunidade para resolver querelas”. Na sequência, 
narrou um caso curioso e popular na região, de uma disputa de terras entre famílias importantes, ou 
seja, consideradas ricas, levada para uma aposta de rinhas de galos. Durante meses ambas as famílias 
viraram donas de galos, viabilizando sua preparação, na medida em que haviam reconhecido desacordo 
sobre os limites de uma cerca que separava as suas propriedades. 

A ideia, segundo outro aluno, não seria apenas conseguir mais um pedaço de terra, o que não 
faria tanta diferença para nenhuma das duas famílias, posto já ricas, segundo seu entendimento. O que 
estaria em jogo seria a honra da palavra relativa à medida exata de cada propriedade, não registrada 
em cartório ou com documentos juridicamente duvidosos. Assim, ambas as famílias mandaram trazer 
comida e treinadores de outros estados, pedindo indicações sobre os que fossem considerados os mais 
entendidos do assunto nos municípios vizinhos. 

A briga foi marcada em lugar de comum acordo entre os dois patriarcas, assim como quem seria 
o juiz. A aluna que se lembrou desse acontecimento afirmou que o juiz não teria muito trabalho, haja 
vista que as famílias haviam contratado treinadores para produzir “galos transformados em máquinas 
de matar”. Dito e feito. Na briga, um galo matou o outro, o resultado foi respeitado, sacramentado em 
cartório com o reconhecimento das terras na medida do desejo da família vencedora.

Depois desse exemplo, perguntei se havia pessoas que viviam das brigas de galos, de seus papéis 
nessas redes de preparações. A turma produziu uma risada coletiva de espanto, na minha interpretação, 
pois para ela seria algo óbvio, embora não para mim. Na região, ganhar dinheiro dessa maneira, sendo 
dono(a), criador(a) treinador(a), organizador(a) das brigas ou mesmo um(a) apostador(a) de sucesso, 
era entendido como algo legítimo, até certo ponto admirável. Os argumentos giravam ao redor da ex-
pertise que essas pessoas deveriam ter para garantir o retorno financeiro, lidando, em alguns momentos, 
com derrotas. 

Vale dizer que há um conflito de entendimentos na lei, no Brasil, sobre ser ou não a briga de galos 
um evento criminoso. Segundo a Constituição Federal de 1988, seria um crime de proteção aos ani-
mais (inserido no art. 225, §1º, Cap. VI), também amparado pelo art. 32 da Lei de Crimes Ambientais. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 183

Briga de galos no Maranhão

Contudo, segundo a Emenda Constitucional nº 96, seria permitida se entendida como prática despor-
tiva com a utilização de animais. Um aluno, de certa maneira sem graça, em tom de voz mais baixo, 
lembrou que, para as autoridades, assim como no texto de Geertz, a briga de galos era contra a lei. Ou 
seja, não bastava, para o estudante, ser um crime previsto por escrito, mas sim ser, de fato, fiscalizado, se 
fosse entendido como merecedor de fiscalização, de acordo com o grau do dano causado à sociedade. 

Assim, disse outro aluno, haveria duas maneiras de lidar com a situação, por parte dos mais 
envolvidos: cooptar autoridades ou conseguir que os eventos não fossem descobertos. Nada disso era 
visto como corrupção, por ele, na medida em que algumas das autoridades locais, leia-se policiais e, em 
segundo lugar, fiscais do Ibama (Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Re-
nováveis), seriam conhecedores desse costume e de sua importância na região. Além disso, continuou 
uma discente, era de entendimento geral que reprimir brigas de galos seria algo irrelevante dentre as 
prioridades, tais como ir atrás de ladrões de cargas e ônibus, assassinos foragidos, combater roubo de 
madeira e arbitrar disputas de terras. Era sabido, disse outro aluno, que o contingente de policiais e 
fiscais não era suficiente para esses serviços, “imagine para algo tão inofensivo e fundamental”, em sua 
avaliação, “que seria reprimir briga de galos!”. 

Voltando ao texto de Boas (2004a), esse estudante avaliava que os usos dos galos para as brigas 
seriam “algo típico da cultura local, há décadas”, fazendo parte de conversas entre familiares e amigos. 
Não caracterizaria algo antiecológico porque seriam pouquíssimos os galos usados para as brigas, em 
razão do número de animais disponíveis na região. Mesmo assim, segundo seu olhar, raras eram as si-
tuações de galos que morriam em conflito ou ficavam aleijados. Na maioria dos casos, continuava suas 
ponderações, recuperavam-se das contusões ao serem tratados pelos mesmos criadores. Nesse momen-
to, uma aluna afirmou terem esses galos mais sorte na vida que muita gente na região, porque algumas 
pessoas doentes ou idosas eram abandonadas frequentemente à sorte de maus-tratos, tendo morte in-
digna e rápida – que poderia, de certa forma, ter sido evitada. 

O sumiço da escola

No momento em que retornamos ao texto de Geertz, uma aluna perguntou: “mas, afinal, por 
que a escola some do texto, uma vez que é uma coisa fundamental na vida de qualquer lugar?”. Lembrei 
de certa provocação de Caplan (2003) à produção de Geertz no início dos anos 1970. Caplan, ao es-
crever um balanço acerca das preocupações éticas e morais de antropólogos nos EUA e na Inglaterra, 
afirmou, claramente se referindo a Geertz, que, à época, enquanto alguns preferiam investir numa an-
tropologia idealizada através de teorias abstratas da cultura e da comunicação, outros buscavam alicer-
ces mais empíricos para refletir sobre seus compromissos profissionais. 

A autora recorda as contribuições de Talal Asad (Caplan, 2003:7-8), quando este questionou 
o jargão de ser a antropologia uma área de saber conivente com políticas de dominação dos impérios 
coloniais. Asad propõe uma via de mão dupla para compreender essas complexas, não menos sofridas 
e desiguais, relações entre os antropólogos oriundos de centros colonizadores e seus/suas interlocu-
tores(as) durante o trabalho de campo. Asad pergunta: até que ponto antropólogos(as) profissionais 



184 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

viam de fato essas pessoas e os(as) moradores(as) das áreas pesquisadas como meros(as) informantes? 
(Caplan, 2003:9). A autora lembra, ainda, que Dell Hymes, no mesmo período de Asad, organizou um 
livro que defendia o posicionamento político mais radical dos(as) antropólogos(as), ao reivindicarem 
o que entendiam ser os interesses dos “seus” / “suas” interlocutores(as), a partir de uma posição de pres-
tígio na academia, algo também enfatizado por George Appell.

Nessa mesma linha de interrogação, alguns anos mais tarde, Mintz (1984) escreveu sobre sua 
relação com Taso, interlocutor fundamental para seu trabalho de campo em Porto Rico, e os seus im-
pactos na trajetória de cada um. Na abordagem de Mintz, percebe-se o espaço para reflexões profundas 
sobre o perfil de Taso, aspectos centrais de sua vida que influenciaram o grau de afinidade com os 
propósitos das investigações sobre a dinâmica de vida dos trabalhadores nos canaviais. Ao fim, lem-
brei de artigo de Fabian (1971)4 em que concordava com Asad e observava a necessidade de não se 
entender “a” história da antropologia, indo além de seus limites de outrora, mas sim avaliar os impac-
tos das investigações para as populações pesquisadas, bem como a relação possível entre estas e os(as) 
pesquisadores(as). Também valeria pensar o oposto: quais foram os motivos que impediram o esta-
belecimento de certos perfis de relação entre o pesquisador(a), seus/suas interlocutores(as) e demais 
agentes da região pesquisada.

Perguntei aos alunos se Geertz estivesse na região de Peritoró, pesquisando as brigas de galos, 
deveria denunciar os(as) participantes como criminosos(as). Ou se, por outro lado, Geertz deveria es-
tudar a briga de galos como parte do costume, da cultura, no sentido de Boas (2004b), digamos assim, 
buscando entender como os(as) seus/suas participantes lhe conferiam significado, enfatizando menos 
os jogos de linguagens. Os(as) alunos(as) não titubearam e afirmaram, quase em uníssono, que jamais 
deveria denunciar ninguém! 

Lembraram o argumento sobre a briga de galos não afetar sensivelmente elementos da natu-
reza, do meio ambiente e servir para confraternizações. Além disso, tal como os colares e braceletes 
no Kula, conforme comparou uma aluna lembrando o trabalho de Malinowski (1984), a atividade 
fazia o dinheiro circular em um lugar onde, para ela, havia sua pouca disponibilidade para maior par-
cela da população. 

Percebi, dessa maneira, como a briga de galos saltou do texto de Geertz para o recente interesse 
da turma pela antropologia, a partir de uma leitura mais livre e ligada às situações que vivenciavam. 
Ao me preocupar em não fazer leituras monocórdias de trechos dos textos dos autores que resumi nas 
minhas narrativas, dentro dos critérios já explicados, propositalmente abri espaços para interlocução 
com os(as) alunos(as). Sabia da curiosidade deles(as) pela antropologia e desconfiava até que ponto 
achariam interessante esse campo de saber. 

O caminho que segui em poucas horas, nas quais tinha o desafio de explicar linhas básicas do que 
seria antropologia, que tipo de conhecimento e como seus/suas autores(as) o produziam, foi possível 
por não desprezar os primeiros sentidos que os(as) alunos(as) estabeleciam entre o que eu lhes narrava 
e suas experiências de vida. Tão importante quanto ensinar era fazê-lo deixando claro que isso só possui 

4 Posteriormente, constatei que Caplan (2003) também faz uso desse artigo em sua argumentação.



CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 185

Briga de galos no Maranhão

sentido na medida em que a vida dos(as) alunos(as) importa, tornando-se significativa no processo de 
ensino e aprendizagem. 

Os(as) alunos(as), ao longo das explicações, foram tomando conta das informações naquilo que 
entendiam como lhes sendo útil para a compreensão de situações por eles(as) vivenciadas. O conte-
údo foi ganhando sentido na medida das conexões com suas experiências, com os(as) estudantes se 
apoderando dos acontecimentos em sala de aula como um momento para questionamentos, experi-
mentando-a como um espaço em que não serão moralmente julgados(as). Cabe, sem dúvida, ao(à) pro-
fessor(a) encorajar que façam o exercício de falar o que entenderam do texto, dos(as) autores(as), nos 
termos que lhes vierem à mente e não os colocar em situação de desconforto. Ao contrário, trata-se de 
um momento pedagógico estratégico para cativar interesse dos(as) alunos(as), demonstrando que po-
dem e devem expressar descentramentos afetivos que os(as) autores(as) lhes possam estar despertando.

Aquilo que seria mais uma aula, um laboratório de sociologia do ensino e da educação, transfor-
mou-se, com todos os improvisos relatados, numa oportunidade de realizar um experimento etnográ-
fico em ensino e aprendizagem em antropologia. Aqui, o entendimento de etnografia reside com mais 
peso na perspectiva de experimentar, com a turma, ressignificações de situações da vida particular e 
coletiva, conferindo-lhes novas perspectivas ou mesmo produzindo novos questionamentos (Favret-
-Saada, 1977; Rosaldo, 1988; Marques & Villela, 2005; Biondi, 2010). 

Esse perfil de trabalho de investigação vem sendo debatido na recente produção em antropo-
logia da educação, no Brasil (Gusmão, 1997; Dauster, 2004, 2012; Oliveira, Boin & Búrigo, 2018; 
Oliveira, 2015; Rosistolato, 2016; Rosistolato & Prado, 2015; Perosa, 2006). Para tanto, a antro-
pologia pode ser entendida como uma maneira de oferecer chaves interpretativas da vida social em 
espaços e através de experiências educacionais, nos mais diferentes cenários de interações – famílias 
e alunos(as) entre si (Willis, 1977; Ferguson, 2001), vizinhos (Lahire, 2004), alunos(as) e profes-
sores(as) (Borges, 2016), famílias, membros da administração escolar e do planejamento educacio-
nal (Lareau, 2003; Gomes, 2018). 

Essas perspectivas valorizam a construção de possibilidades teóricas e conceituais para perceber 
e analisar as condições em que o ensino ocorre, aproveitando as surpresas das relações entre o(a) pro-
fessor(a) e os(as) alunos(as), não só como turma, mas também indivíduos em sala de aula. Seus valores 
morais sustentam códigos de conduta, alianças, amizades e inimizades, que podem passar por reavalia-
ções, interpostas por frases como: ‘eu nunca tinha pensado nisso’, ou ‘por esse caminho’, ou ‘entendido 
dessa maneira’, ouvidas por mim durantes as horas lecionadas de LECS. 

Os outros que importam

Como os(as) alunos(as) falam de si e dos galos de briga? A ênfase das suas falas estava no pro-
cesso de preparação e não na disputa em si: nas regras ali estabelecidas, se havia descanso para os galos, 
por exemplo, ou se eram portadores de quais tipos de artefatos para ferimento do oponente, colocados 
em suas pernas. Afinal, meu interesse não era construir uma interpretação coletiva com a turma sobre 
briga de galos e nem desenvolver um projeto de pesquisa a partir disso. Nesse sentido, vale registrar 



186 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

que não houve informação alguma sobre uma sistematização na região das técnicas e demais conheci-
mentos sobre as brigas de galos, em manuais, por exemplo, ou qualquer tipo de literatura especializada 
envolvendo quaisquer dos participantes, fossem livros ou revistas, ao contrário do que Teixeira (1997) 
observou no Rio Grande do Sul, bem como McCaghy e Neal (1994:68) na cidade de Nova York e 
noutras dos EUA.  

Segundo as conversas em sala de aula, avalio que não foi estabelecida uma relação de simbiose, 
no sentido colocado por Tsing (2015), entre os(as) alunos(as) e os galos e nem que eles(as) tenham 
revelado essa perspectiva nas intervenções sobre as minúcias da preparação desses animais para as dis-
putas, assim como dos agentes envolvidos, tratados como portadores de expertise, no sentido de Collins 
e Evans (2010). Não se trata, assim, de uma relação de companheirismo com os animais, ao contrário 
de experiências etnográficas vividas por Tsing e os produtores de cogumelo, em diferentes lugares. No 
caso aqui analisado, as pessoas contaram suas histórias através do entendimento de sua relação, meta-
fórica no caso, com a briga de galos, em comparação com o que entenderam da experiência de Geertz, 
vista como pouco consistente na medida em que não teria compreendido pontos centrais em jogo. 

Os(as) alunos(as) fizeram uma primeira leitura mais colada ao que Cassirer (1997) chama por 
“sentido universalista da história”, isto é, a partir do entendimento de que certas situações são vividas 
em qualquer parte do mundo, de forma semelhante, deixando clara a possibilidade de comparações 
mais diretas entre tais experiências. Tal concepção, base da ideia iluminista de história e historiografia 
como progresso, em alguma medida, remete a características presentes na concepção de história de 
antropólogos da segunda metade do século XIX, tradicionalmente caracterizados como membros do 
evolucionismo cultural (Bowler, 2003; Stocking Jr., 2001). 

Busquei ser coerente com a estratégia pedagógica adotada e não podar tais comentários ocorri-
dos no primeiro contato dos(as) estudantes com o texto. Eles(as) ainda não haviam compreendido que 
há diferenças entre as relações sociais onde moram e onde Geertz pesquisou, o que em alguma medida 
era esperado por mim, tendo preparado uma explicação sobre o que chamei por diferenças culturais. 
Retornei às ideias sobre natureza e cultura para explicar que há formas de se entender a historiografia 
dos animais, bem como da relação entre suas mais diversas espécies e os seres humanos. 

Existem linhas interpretativas que opõem ou não as concepções de natureza e cultura, com 
maior ou menor ênfase, na agência dos animais como questionamento da suposta superioridade da es-
pécie humana sobre as demais (Osório, 2015). A ideia presente na narrativa dos(as) alunos(as) foi a de 
domesticação, tanto no sentido do entendimento de Lévi-Strauss (1997), sobre a construção de clas-
sificações intelectuais que fazemos das espécies por meio de experiências socialmente compartilhadas, 
quanto no de controle humano de outras espécies. Nas explicações dos(as) alunos(as) acerca de suas 
conquistas pessoais, não havia lugar para presença transformadora de qualquer outra espécie – pensan-
do nos termos de Tsing (2015). O mesmo se pode afirmar sobre os sentidos conferidos às frustrações 
com familiares, vizinhos e amigos.

O que apareceu de maneira marcante nas falas dos(as) alunos(as) foi que “amam estudar e en-
sinar, e não trabalhar na lavoura”, sendo estes os verbos usados para referenciar cada uma dessas ati-
vidades. Disseram que seus familiares mostram orgulho de trabalhar nas fazendas e dos sacrificantes 



CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 187

Briga de galos no Maranhão

resultados obtidos para suas famílias, mas recheiam as histórias, inclusive as das brigas de galos, com 
tramas sinistras de ameaças e assassinatos, em disputas ocorridas entre eles e os patrões associados a 
capangas ou entre as famílias do patronato. Tais relatos presentes remontam agudas semelhanças com 
as pesquisas de Sigaud (2004), porque contém discursos que podem ser lidos sob as lentes do que 
Bourdieu (1996) chamou por “economia linguística”. Revelam parte dos estoques de expressão verbal 
disponíveis e usados pelos falantes a partir de diferentes autorizações sociais, de acordo com as relações 
de poder em jogo entre os que participam das interlocuções verbais. 

As famílias ligadas à história que os(as) alunos(as) narraram envolvendo a disputa de terras re-
solvida através de uma briga de galos não são reconhecidas nas falas em sala de aula como pessoas que 
gostam dos elementos da natureza. São descritas como gente que não se preocupa com qualquer outra 
maneira de se relacionar com a terra, as plantações, que não seja predatória, lucrativa. O mesmo ocorre 
em relação às pessoas que há gerações trabalham nessas fazendas, familiares dos(as) alunos(as). Ou 
seja, trata-se de um lugar em que as relações são historicamente baseadas em lucrativas dominações 
permanentes de latifundiários, sobre pessoas que têm pouca possibilidade de exercer outro trabalho re-
munerado e melhorar de vida, em termos de acesso a condições mais adequadas de existência material, 
com forte reverberação na afetividade, além de precário acesso a mediações jurídicas (Sigaud, 1996). 

Em certa medida, o cenário pesquisado por Sigaud e o que apareceu nas falas dos alunos em Codó 
conformam semelhanças com as estratégias de disputas familiares analisadas por Marques (2002), em 
processos de longa duração estrutural, no sentido de Sahlins (1995), de relações peculiares com as pos-
sibilidades de acesso ao universo jurídico e as justificativas morais para manobras dos meios judiciais 
oficiais. Não tenho intenção de investigar, ao menos aqui nesse artigo, como essas querelas locais entre 
famílias reconhecidamente monopolistas dos poderes político, econômico e administrativo público se 
fazem presentes nas formas narrativas de moradores de Codó e cercanias, membros ou não daqueles 
coletivos. Na ausência de estudos específicos sobre tais conflitos para a região onde esse município 
se encontra, ao trazer à tona o que Marques (2002) e Villela (2004) tratam por “questão”, como uma 
categoria nativa, minha ideia é fornecer elementos, mesmo que fragmentários, para a compreensão de 
dados que apareceram de maneira marcante nas falas dos alunos. O mesmo ocorre para as relações que 
imaginam terem sido de escravização de africanos, indígenas e seus descendentes mais próximos.

Dado esse contexto, não haveria motivos para os galos serem tratados de forma distinta e para que 
não fossem usados como espécie de avatar por membros de elites locais, ao serem preparados e postos 
para brigar, a fim de decidirem sobre limites de terras, na ausência de uma justiça ou de leis fundiárias 
eficientes ou de amplo alcance. Talvez ajude na compreensão desse cenário o fato de que nessa região 
do Maranhão, tais elites latifundiárias foram conformadas pela exploração do trabalho de africanos 
escravizados, coletivos indígenas e seus descendentes. O crescimento de Codó e cercanias, em termos 
populacionais e econômicos, ocorreu no âmbito dos investimentos anglo-portugueses na produção 
de algodão, para as fábricas de tecidos de Londres e Manchester, na segunda metade do século XVIII. 
Conforme demonstrei em artigo ainda inédito com da Silva (Silva & Couceiro, 2021, no prelo), esse 
quadro está ligado ao inédito aumento de importação de africanos escravizados para o Maranhão, fun-
damentalmente para as regiões produtoras de algodão, em razão de suas condições ambientais.



188 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

Tal situação gerou conflitos entre os senhores, seus prepostos e essas populações, que se reuni-
ram em coletivos de fugitivos, formando a base dos assim chamados remanescentes de quilombolas, 
ao que Gomes (2005; 2008) denominou “proto-campesinato maranhense” ou “campo negro”. Esse 
fenômeno também foi estudado por Assunção (2015), como parte do que seriam os antecedentes das 
lutas separatistas durante o Império, culminando na Balaiada (1838-41). Referências a tramas desse 
processo podem ser detectadas em depoimentos orais, presentes no que moradores dessas localidades 
entendem sobre como teriam ocorrido as relações entre senhores, seus prepostos e os escravizados, 
conforme demonstrou Assunção (2008). Não cabe aqui investigar a fundo os critérios e as condições 
de possibilidades para tais formulações narrativas, mas sim apenas apontar sua presença em termos de 
chave-interpretativa dos dados que venho apresentando.

Esses elementos abrem a possibilidade para compreender parte dos entendimentos dos(as) alu-
nos(as) sobre o texto de Geertz, na medida em que os referidos latifundiários se relacionavam com os 
galos para briga como subespécie em relação à sua, posto assim já se relacionarem com os(as) demais 
moradores(as) locais, considerando-os(as) outra subespécie. Codó e cercanias se encaixam no perfil 
de lugares estudados por Wolf (1969) e Mintz (Wolf & Mintz, 2010), marcados pela violência das 
plantations, matriz comportamental dos latifundiários que subjugam outros coletivos por anos, em tra-
balhos mal remunerados e em péssimas condições de segurança e saúde em suas fazendas. Faz parte do 
costume dos latifundiários se relacionarem no mesmo patamar de superioridade com o meio ambiente 
e demais pessoas que não vejam por semelhantes nas relações de poder. 

As falas dos(as) alunos(as) sobre conseguirem quebrar esse destino social de subjugamento atra-
vés dos estudos carregavam “orgulho” e “dor”, palavras por eles usadas, em situações dramáticas, no 
sentido de Turner (1975). Viviam uma conjuntura em que a educação formal foi por eles(as) agenciada 
como meio para alterar algum tipo de herança relativa ao letramento, em sua ausência ou precariedade 
(Bourdieu, 2012). Contaram sofrer acusações de parentes, em alguns casos dos(as) próprios(as) côn-
juges e também de vizinhos(as), envolvendo questões de honra e desonra relativas à volta aos estudos. 

Primeiro, todos(as) as(os) alunos(as) afirmaram que tiveram de gerir o tempo dos afazeres do lar 
e dos cuidados com os(as) parentes de modo mais dinâmico, para que pudessem se dedicar às leituras e 
à escrita dos trabalhos. Pelo mesmo motivo, disseram que ficavam menos tempo em festas ou cultos re-
ligiosos, assim como “jogando conversa fora” com os(as) vizinhos(as) e amigos(as) da cidade. Segundo 
eles(as), essas pessoas sentiram-se rejeitadas, como que trocadas, por alguma coisa que era importante 
para os(as) alunos(as), mas que não identificavam efeito positivo algum nas suas vidas. Assim, os(as) 
estudantes eram acusados(as) de serem egoístas e de achar que teriam passado a um patamar de supe-
rioridade na hierarquia social. 

Tais relatos ajudam a visualizar os caminhos pelos quais os(as) próprios(as) alunos(as) identi-
ficaram e deram sentido aos termos usados na capacidade de significação da sua forma de existência, 
ou seja, em que medida o avanço nas chances escolares objetivas exprime-se no campo das percepções 
cotidianas (Bourdieu & Passeron, 2009). Tais significados, segundo os relatos, eram inicialmente com-
partilhados por familiares e vizinhos, mas foram paulatinamente entrando em conflito com os novos 
elementos adquiridos pelos(as) discentes, nas experiências universitárias. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 189

Briga de galos no Maranhão

As apropriações que os(as) estudantes fazem de leituras e de toda a carga de situações pertinen-
tes ao universo institucional de ensino trazem abalos nas relações, modificando-as em vários termos, 
ajudando o(a) pesquisador(a) a mapear as desigualdades sociais mais estruturadas (Lareau, 2015). Um 
novo mapa de significação estava em construção, segundo percebi, pelos(as) alunos(as) de LECS, por 
meio da universidade como algo por eles(as) vivido intensamente, mas não necessariamente comparti-
lhado pelas pessoas com as quais lidavam nos seus universos rotineiros. 

Nesse sentido, situações ora compartilhadas passam a ter novos entendimentos e questionamen-
tos por parte dos(as) alunos(as), numa perspectiva distinta da de seus familiares e amigos(as). Por meio 
das aulas, os(as) alunos(as) estavam se expressando cada vez mais numa linguagem pouco compreen-
dida por essas pessoas, que os(as) encaravam como sendo novos(as) especialistas em assuntos ligados 
à educação escolar em geral, bem como acerca do que ocorre dentro e a partir das escolas, incluindo as 
regras burocráticas envolventes. 

Conclusões

	 As interpretações produzidas pelos(as) estudantes sobre os fragmentos de textos de certos an-
tropólogos e de minha narrativa sobre algumas de suas teorias, conceitos e breves passagens biográfi-
cas trouxeram para seus olhares o que seria antropologia em termos gerais e como ela pode oferecer 
variações no repertório de questionamentos e respostas às perguntas por eles(as) propostas. Os(as) 
alunos(as) perceberam a possível importância da antropologia na medida em que foram se vendo nas 
discussões, adaptando livremente, num primeiro contato, situações de suas vidas com o que lhes estava 
sendo apresentado. Seus entendimentos iniciais dos conteúdos puderam ser refinados na medida em 
que observei a oportunidade de adentrar um mundo completamente desconhecido para mim, porém, 
extremamente familiar aos/às alunos(as). 

A briga de galos, como ensinou Geertz (2000), pode ser a chave de entrada para encontrar outros 
sentidos da dinâmica da vida social, seus paradoxos morais, no que o autor chama de “rede de signifi-
cados”. Minhas análises em momento algum buscaram seguir os predicados que o autor estabeleceu no 
famoso texto e no conjunto dos artigos do livro do qual faz parte, em certa medida, como um estilo de 
fazer antropologia por ele batizada de hermenêutica (Handler, 1991; Hirsch & Wright, 1993; Smith, 
2011). Além do mais, eu não teria estofo de leituras e formação em filosofia da linguagem para tal em-
preitada, nos moldes realizados por Geertz. 

Assim, as narrativas desenvolvidas nesse artigo foram constituídas no âmbito das relações esta-
belecidas entre o professor, também pesquisador, em sala de aula como campo, com os(as) alunos(as) 
como interlocutores(as). Nas aulas, busquei operar segundo a problematização dos jogos de interesses 
dos(as) alunos(as) com os meus, assim como das devidas construções conceituais, para dar conta de 
questionamentos dos(as) antropólogos(as) acerca da suposta neutralidade político-científico em cam-
po, de suas escolhas éticas e de estilo narrativo na apresentação de dados e análises (Clifford & Marcus, 
1986; Tsing, 1993). 



190 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

As brigas de galos não eram fatos singulares na vida dos(as) alunos(as), mas sim rotineiros há 
duas ou três gerações. Porém, não as encarei como sendo algo ligado ao senso comum, porque as narra-
tivas dos(as) alunos(as) traziam informações que mostravam o quão esse evento marcava suas percep-
ções acerca das instigantes relações com e entre as pessoas envolvidas, sob interesses ora semelhantes, 
ora distintos. Procurei valorizar as primeiras impressões e leituras dos(as) discentes sobre antropologia, 
fixando meu olhar naquilo que havia lhes chamado atenção no artigo de Geertz. 

A ideia foi lecionar a partir das apreensões dos(as) alunos(as), incentivando as conexões com 
suas próprias experiências, ou seja, que eles(as) mesmos pudessem se apoderar do que estava sendo en-
sinado como algo que lhes fizesse sentido, num exercício de permanente identificação. Em um segundo 
momento, coube a mim, como professor, realizar a passagem dessa leitura mais livre, noivando com o 
senso comum, para análises melhor informadas pelas teorias e pelos conceitos da antropologia. 

Luiz A. Couceiro é Doutor em Ciências Humanas (Antropologia Cultural) 
pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), com pós-doutorado em 
Antropologia Social no Museu Nacional (UFRJ) e no Fernand Braudel Center 
– State University of New York at Binghamton University (SUNY-BU), sendo 
Professor Associado 1 no Departamento de Sociologia e Antropologia da UFMA. 

Esse artigo contou com auxílio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 
de Nível Superior (Capes) para a realização das aulas no Parfor e com bolsa da 
Fundação de Amparo à Pesquisa e ao Desenvolvimento Científico e Tecnológico 
do Maranhão (Fapema), Edital n. 006/2019 – Pós-Doutorado no Exterior, 
durante sua redação.

Referências 

Abu-Lughod, L. (1986). Veiled sentiments: honor and poetry in a Bedouin Society. Berkeley, Los Ange-
les: University of California Press. 

Amit, V. (ed). (2000). Construct the field: ethnographic fieldwork in the contemporary world. London, 
New York: Routledge.

Assunção, M. R. (2008). A guerra dos Bem-te-vis: a Balaiada na memória oral. São Luís: EdUFMA.

Assunção, M. R. (2015). De caboclos a bem-te-vis. Formação do campesinato numa sociedade escravista: 
Maranhão, 1800-1850. São Paulo: Annablume.



CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 191

Briga de galos no Maranhão

Biondi, K. (2010). Junto e misturado: uma etnografia do PCC. São Paulo: Editora Terceiro Nome.

Boas, F. (2004a). Raça e progresso. In C. Castro (org). Franz Boas: Antropologia Cultural (pp. 67-
86). Rio de Janeiro: Jorge Zahar.

Boas, F. (2004b). Antropologia. In G. W. Stocking Jr. (org). A formação da antropologia americana 
(1883-1911): Antologia/Franz Boas (pp. 323-340). Rio de Janeiro: Contraponto, Editora UFRJ.

Borges, A. (2016). República das mangas ou sobre o amargo gosto de tudo o que amadurece à força. 
Revista Pós Ciências Sociais, 13(25), 21-42. https://doi.org/10.18764/2236-9473.v13n25p21-42 

Bourdieu, P. (1996). Economia das trocas linguísticas: o que falar quer dizer. São Paulo: EdUSP.

Bourdieu, P. (2012). As contradições da herança. In M. A. Nogueira, & A. Catani. Escritos de educa-
ção (pp. 229-237). 13ª ed. Petrópolis: Vozes.

Bourdieu, P., & Passeron, J. (2009). Los herderos: los estudiantes y la cultura. 2ª ed. Buenos Aires: 
Siglo Veintiuno.

Bowler, P. J. (2003). Evolution: The History of an Idea. Berkeley: University of California Press. 

Caplan, P. (2003). Introduction: anthropology and ethics. In P. Caplan (ed). The 
Ethics of Anthropology: debates and dilemmas (pp. 1-33). New York: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780203633670

Cassirer, E. (1997). A filosofia do Iluminismo. 3 ed. Campinas: Editora da UNICAMP.

Clifford, J., & Marcus, G. (eds). (1986). Writing culture: the poetics and politics of ethnography. Berk-
ley, Los Angeles, London: University of California Press. https://doi.org/10.1525/9780520946286 

Collins, H., & Evans, R. (2010). Repensando a expertise. Belo Horizonte: Fabrefactum. 

Couceiro, L. A. (2017). Cabra marcado para Bourdieu: educação e narrativas de sofrimento e violên-
cia na experiência escolar. Horizontes Antropológicos, 49, 287-309. https://doi.org/10.1590/s0104-
71832017000300011 

Couceiro, L. A. (2020). Etnografia hiper-realista: uma proposta para interpretar processos de ensino 
e aprendizagem. Revista Contemporânea de Educação, 15(32), 7-25. https://doi.org/10.20500/rce.
v15i32.31554 

Crapanzano, V. (1980). Tuhami: a portrait of a Moroccan. Chicago, London: University of Chicago 
Press. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226191461.001.0001 

https://doi.org/10.18764/2236-9473.v13n25p21-42
https://doi.org/10.4324/9780203633670
https://doi.org/10.1525/9780520946286
https://doi.org/10.1590/s0104-71832017000300011
https://doi.org/10.1590/s0104-71832017000300011
https://doi.org/10.20500/rce.v15i32.31554
https://doi.org/10.20500/rce.v15i32.31554
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226191461.001.0001


192 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

Crapanzano, V. (1986). Herme’s dilema: the masking of subversion in ethnographic de-
scription.” In J. Clifford, & G. Marcus (ed.). Writing culture: the poetics and politics of eth-
nography (pp. 51-76).  Berkley, Los Angeles, London: University of California Press. 
https://doi.org/10.1525/9780520946286-005 

Dauster, T. (2004). Entre a antropologia e a educação: a produção de um diálogo imprescindível e de 
um conhecimento híbrido. Ilha, 6(1-2), 197-207. https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/
view/16610 

Dauster, T. (org). (2012). Etnografia e Educação. Rio de Janeiro: Lamparina.

Evans-Pritchard, E. E. (1931). Sourcery and native opinion Africa: Journal of the Africa International 
Institute, 4(1), 22-55. https://doi.org/10.2307/1155736 

Fabian, J. (1971). On professional ethics and epistemological foundations. Current Anthropology, 
12(2), 230-232. https://doi.org/10.1086/201197 

Fabian, J. (2012). Cultural anthropology and the question of knowledge. Journal of the Royal Anthro-
pological Institute, 18(2), 439-453. https://doi.org/10.1111/j.1467-9655.2012.01751.x 

Favret-Saada, J. (1977). Les Mots, La Mort, Les Sorts. Paris: Gallimard.

Ferguson, A. A. (2001). Bad Boys: public schools in the making of black masculinity. Michigan: The 
University of Michigan Press. https://doi.org/10.3998/mpub.16801 

Firth, R. (ed). (1957). Man and culture: an evaluation of the work of Bronislaw Malinowski. New 
York: Humanities Press.

Fonseca, C. (2008). A interpretação das culturas: festejando os 35 anos. Cadernos de Campo, 16(16), 
281-286. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v16i16p281-286 

Foote Whyte, W. (2005). Sociedade de esquina: a estrutura social de uma área urbana pobre e 
degradada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.

Geertz, C. (1995). After the fact: two countries, four decades, one anthropologist. Cambridge, London: 
Harvard University Press.

Geertz, C. (2000). Deep play: notes on the Balinese Cockfight. In The interpretation of cultures (pp. 
412-453). New York: Basic Books. https://doi.org/10.1007/978-1-349-62397-6_10 

Gluckman, M. (1987). Análise de uma situação social na Zululândia moderna. In B. Feldman-Bianco 
(org.). Antropologia das sociedades contemporâneas (pp. 227-344). São Paulo: Global.

https://doi.org/10.1525/9780520946286-005
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16610
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/16610
https://doi.org/10.2307/1155736
https://doi.org/10.1086/201197
https://doi.org/10.1111/j.1467-9655.2012.01751.x
https://doi.org/10.3998/mpub.16801
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v16i16p281-286
https://doi.org/10.1007/978-1-349-62397-6_10


CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 193

Briga de galos no Maranhão

Gomes, F. dos S. (2005). A hidra e os pântanos: mocambos, quilombos e comunidades de fugitivos no 
Brasil – séculos XVII-XIX. São Paulo: Editora UNESP, Editora Polis.

Gomes, F. dos S. (2008). Peasants, maroons, and the frontiers of liberation in Maranhão.  Review 
(Fernand Braudel Center), 31(3), 373-399. 

Gomes, R. F. R. (2018). Ainda somos os mesmos e estudamos como nossos pais. Curitiba: Appris.

Gusmão, N. (1997). Antropologia e educação: origens de um diálogo. Cadernos Cedes, 18(43), 8-25. 
https://doi.org/10.1590/S0101-32621997000200002 

Handler, R. (1991). An interview with Clifford Geertz. Current Anthropology, 32(5), 603-613. 
https://doi.org/10.1086/204008 

Hirsch, S. M., & Wright, P. G. (1993). De Bali al posmodernismo: una entrevista con Clifford 
Geertz. Alteridades, 3(5), 119-126.

Hume, L., & Mulcock, J. (eds). (2004). Anthropologists in the field: cases in participant observation. 
New York: Columbia University Press.

Lahire, B. (2004). Sucesso escolar nos meios populares: as razões do improvável. São Paulo: Ática.

Lareau, A. (2003). Unequal Childhoods: Class, Race, and Family Life. Berkeley: University of 
California Press. 

Lareau, A. (2015). Cultural Knowledge and Social Inequality. American Sociological Review, 80(1), 
1-27. https://doi.org/10.1177/0003122414565814 

Leach, E. R. (1996). Sistemas políticos da Alta Birmânia: um estudo da estrutura social Kachin. São 
Paulo: Edusp.

Lévi-Strauss, C. (1976). Totemismo hoje. In Lévi-Strauss (pp. 95-187). Coleção Os Pensadores, vol. 
L. São Paulo: Abril Cultural.

Lévi-Strauss, C. (1997). O pensamento selvagem. 2ª ed. Campinas: Papirus.

Malinowski, B. (1935). Part VI. An ethnographic theory of the magical word. In Coral Gardens and 
their magic (pp. 213-248). v. II. London: Georde Allen and Unwin Ltd.

Malinowski, B. (1984). Argonautas do Pacífico Ocidental: um relato do empreendimento e da aventura 
dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné melanésia. 3ª ed. São Paulo: Abril Cultural. 

Marques, A. C. (2002). Intrigas e questões: vingança de família e tramas sociais no sertão de 
Pernambuco. Rio de Janeiro: Relume-Dumará.

https://doi.org/10.1590/S0101-32621997000200002
https://doi.org/10.1086/204008
https://doi.org/10.1177/0003122414565814


194 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

Marques, A. C., & Villela, J. M. (2005). O que se diz, o que se escreve: etnografia e trabalho de 
campo no sertão de Pernambuco. Revista de Antropologia, 48(1), 37-74.  https://doi.org/10.1590/
S0034-77012005000100002 

Mccaghy, C. H., & Neal, A. G. (1994). The fraternity of cockfighters: ethical embellishments of an 
illegal sport. In A. Dundes (ed). The cockfight: a casebook (pp. 66-80). Madison: The University of 
Wisconsin Press.

Mintz, S. W. (1984). Encontrando Taso, me descobrindo. Dados Revista de Ciências Sociais, 27(1), 
45-58.

Oliveira, A. (2015). Sobre o Lugar da Educação na Antropologia Brasileira. Temas em Educação, 
24(1), 40-50.

Oliveira, A., Boin, F., & Búrigo, B. (2018). Quem tem medo de etnografia? Revista Contemporânea 
de Educação, 13( 26), 10-30. https://doi.org/10.20500/rce.v13i26.12243 

Ortner, S. (2007). Uma atualização da teoria prática; Poder e projetos: reflexões sobre a agência. In 
M. Grossi, P. Fry, & C. Eckert (orgs). Conferências e diálogos: saberes e práticas antropológicas (pp. 19-
44; 45-80). Blumenau: Nova Letra.

Osório, A. (2015). Entre o real e o representado: um debate na história dos animais. Caderno 
Eletrônico de Ciências Sociais, 3(1), 75-94. https://doi.org/10.24305/cadecs.v3i1.12275

Perosa, G. S. (2006). Aprendizagem das diferenças sociais: classe, gênero e corpo em uma escola para 
meninas. Cadernos Pagu, 26, 87-111. https://doi.org/10.1590/S0104-83332006000100005

Radcliffe-Brown, A. R. (1922). The Andaman Islanders: a study in social anthropology. London: 
Cambridge University Press.

Radcliffe-Brown, A. R. (1978). O método comparativo em Antropologia Social. In J. C. Melatti 
(org). Radcliffe-Brown (pp. 43-58). São Paulo: Ática.

Rapport, N. (1997). Edifying anthropology: culture as conversation; representation as con-
versation. In A. Ames, J. Hockey, & A. Dawson (eds). After writing culture: epistemology and 
praxis in contemporary anthropology (pp. 177-191). London, New York: Routledge. https://doi.
org/10.4324/9780203450987_chapter_11 

Rosaldo, R. (1988). Ideology, place, and people without culture. Cultural Anthropology, 3(1), 77-87. 
https://doi.org/10.1525/can.1988.3.1.02a00070 

https://doi.org/10.1590/S0034-77012005000100002
https://doi.org/10.1590/S0034-77012005000100002
https://doi.org/10.20500/rce.v13i26.12243
https://doi.org/10.24305/cadecs.v3i1.12275
https://doi.org/10.1590/S0104-83332006000100005
https://doi.org/10.4324/9780203450987_chapter_11
https://doi.org/10.4324/9780203450987_chapter_11
https://doi.org/10.1525/can.1988.3.1.02a00070


CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 195

Briga de galos no Maranhão

Rosistolato, R. (2016). “Você sabe como é, eles não estão acostumados com antropólogos!”: uma 
análise etnográfica da formação de professores.” Pro-Posições, 24(2), 41-54. https://doi.org/10.1590/
S0103-73072013000200004 

Rosistolato, R., & Prado, A. P. do. (2015). Etnografia em pesquisas educacionais: o treinamento do 
olhar. Linhas Críticas, 21(44), 57-75.

Sahlins, M. (1995). Historical metaphors and mythical realities: structure in the early history of the 
Sandwich Islands Kingdom. Michigan: The University of Michigan Press.

Sigaud, L. (1996). Direito e coerção moral no mundo dos engenhos. Estudos Históricos, 18, 361-388.

Sigaud, L. (2004). Armadilhas da honra e do perdão: usos sociais do direito na mata pernambucana. 
Mana (10)1, 131-163. https://doi.org/10.1590/S0104-93132004000100005 

Silva, R. V. C. da, & Couceiro, L. A. (2021). One Possible Analysis of How Quilombos Arose in 
Maranhão, Brazil (1780-1820) in the Face of the World Economy. No prelo.

Singer, A., & Street, B. V. (eds). (1972). Zande themes: essays presented to Sir Edward Evans-Pritchard. 
Oxford: Basil Blackwell.

Smith, Philip. (2011). The Balinese Cockfight Decoded: Reflections on Geertz and Structuralism. In 
J. C. Alexander, P. Smith, & M. Norton. Interpreting Clifford Geertz: cultural investigation in Social 
Sciences (pp. 17-32). New York: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230118980_3 

Stocking Jr., G. W. (1983). The ethnographer’s magic: fieldwork in British Anthropology from Tylor 
to Malinowski. In Observers observed: essays on ethnographic fieldwork (pp. 70-120). Wisconsin: The 
University of Wisconsin Press.

Swidler, A. (1996). Geertz’s ambiguous legacy: review of “The interpretation of Cultures” by 
Clifford Geertz.” Contemporary Sociology, 25(3), 299-302. https://doi.org/10.2307/2077435 

Teixeira, S. A. (1997). O simbolismo essencial das brigas de galos. Horizontes Antropológicos, 6, 223-
280. https://doi.org/10.1590/s0104-71831997000200013 

Thornton, R. (1985). “Imagine yourself set down...”: Mach, Frazer, Conrad, Malinowski and the role 
of imagination in ethnography. Anthropology Today, 1(5), 7-14. https://doi.org/10.2307/3032822

Tsing, A. L. (1993). In the realm of the Diamond Queen: marginality in an out-of-the-way place. 
Princeton: Princeton University Press.

Tsing, A. (2015). The mushroom at the end of the world: on the possibility of life in the capitalism ruins. 
Princeton, Oxford: Princeton University Press. https://doi.org/10.1515/9781400873548 

https://doi.org/10.1590/S0103-73072013000200004
https://doi.org/10.1590/S0103-73072013000200004
https://doi.org/10.1590/S0104-93132004000100005
https://doi.org/10.1057/9780230118980_3
https://doi.org/10.2307/2077435
https://doi.org/10.1590/s0104-71831997000200013
https://doi.org/10.2307/3032822
https://doi.org/10.1515/9781400873548


196 CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021

Turner, V. W. (1975). Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human Society. Ithaca: 
Cornell University Press.

Villela, J. L. M. (2004). O Povo em armas: violência e política no sertão de Pernambuco. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará.

Willis, P. (1977). Learning to Labor: How Working Class Kids Get Working Class Jobs. New York: 
Columbia University Press.

Wolf, E. (1969). Peasant Wars of the Twentieth Century. New York: Harper & Row.

Wolf, E. R., & Mintz, S. W. (2010). Fazendas e plantações na Meso-América e nas Antilhas. In S. W. 
Mintz O poder amargo do açúcar: produtores escravizados, consumidores proletarizados (pp. 169-223). 
2ª ed. Recife: Editora Universitária UFPE.

https://en.wikipedia.org/wiki/Learning_to_Labour
https://en.wikipedia.org/wiki/Columbia_University_Press


CAMPOS V.22 N.2 p. 176-197 jul.dez.2021 197

Briga de galos no Maranhão

Briga de galos no Maranhão:  didáticas através de apropriações de 
textos de antropologia

Resumo: Entre julho de 2014 e janeiro de 2015, lecionei Laboratório de Ensino de Ciências Sociais 
no município de Codó (MA), pelo Programa de Formação de Professores para Educação Básica (Pro-
febpar) existente na Universidade Federal do Maranhão. Ao saberem que era antropólogo, contudo, os 
alunos pediram que fizesse um “resumo de antropologia”, pois alegavam que não “haviam entendido” 
essa disciplina. De improviso, como estratégia pedagógica, abordei processos de construção de classi-
ficação social através de discussões entre natureza e cultura, costurando vários autores-exemplares de 
tipos de antropologia. Os alunos riram das interpretações de Clifford Geertz sobre briga de galos, e foi 
quando descobri que eram familiarizados com esse universo. Nesse texto, analiso qual foi o lugar das 
experiências dos alunos nas suas leituras pragmáticas dos textos, influenciando as dinâmicas de ensino-
-aprendizagem de antropologia. 
Palavras-chave: ensino de Antropologia; etnografia; metodologia do ensino; formação docente; pro-
cesso de ensino-aprendizagem.

Cockfighting in Maranhão: didatics through appropriations of 
anthropology publications

Abstract: Between July 2014 and January 2015, I taught a course called Social Sciences Teaching 
Laboratory, in the city of Codó, Maranhão State, Brazil, by Teacher Training Program for Secondary 
Education, existing in Federal University of Maranhão State. Upon learning that I was an anthropolo-
gist, however, the students asked me to do an “anthropology summary”, as they claimed that they had 
not “understood” this discipline. As a pedagogical strategy, I approached, by improvised, processes of 
construction of social classification through discussions between nature and culture, sewing several 
exemplary authors of styles of anthropology. The students laughed at Clifford Geertz’s interpretations 
of cockfighting, and that’s when I discovered that they were familiar with this universe. In this text, I 
analyze the place of the students’ experiences in their pragmatic readings of the texts, influencing the 
teaching-learning dynamics of anthropology.
Keywords: Anthropology teaching; ethnography; Teaching methodology; teacher education; tea-
ching-learning process.

RECEBIDO: 08/04/2020

ACEITO: 08/01/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 198-219 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

Para aprender e ensinar 
antropologias
AMANDA HORTA 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE CIÊNCIAS DA SAÚDE DE PORTO ALEGRE (UFCSPA) 
PORTO ALEGRE/RS, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0002-0602-5669 
 
CLAUDIA BONGIANINO 

FUNDAÇÃO RENOVA, BELO HORIZONTE/ MG, BRASIL 
LABORATÓRIO DE ANTROPOLOGIA E HISTÓRIA DO MUSEU NACIONAL, UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO 
(LAH/MN/ UFRJ), RIO DE JANEIRO/RJ, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0003-1531-2093

Abertura

Instituída como ciência autônoma na segunda metade do século XIX, a antropologia se definiu 
como disciplina voltada, inicialmente, para o estudo dos Outros. Neste artigo, nós – e dizemos nós 
porque somos duas as autoras deste texto, Amanda Horta e Claudia Fioretti Bongianino – iremos 
refletir sobre a urgência de instituir e disseminar formas de aprender e ensinar antropologias capazes de 
incorporar seu potencial reflexivo e de subverter, assim, seu mito de origem. Através de duas experiên-
cias situadas ao longo de nossas trajetórias de formação e atuação enquanto antropólogas, colocaremos 
em operação um conjunto de problemáticas vinculadas ao método de ensino ancorado na dualidade 
Nós versus Outros, argumentando que ele tende a produzir antropólogos e antropólogas identificadas 
com o Nós nessa dualidade – e que isso é politicamente perigoso. 

Uma anedota: "nós e a seita da antropologia"

A forma como a antropologia tende a ser ensinada em cursos introdutórios parece ancorada na 
ideia de que ela é um tipo de sociedade secreta. O modo como isso se dá carrega certo ar de magia: a 

https://orcid.org/0000-0002-0602-5669
https://orcid.org/0000-0003-1531-2093


CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 199

Para aprender e ensinar antropologias

oposição entre o intelectual1 europeu, que pensa e compartilha o conhecimento que produz com sua 
alta sociedade, e os povos distantes, que são por ele pensados, são a pedra de toque da narrativa didática. 
Mas aquilo que a princípio parecia um pequeno e distante séquito de homens brancos europeus fami-
liarizados com o universo acadêmico, aos poucos, passa a incluir também o professor ou a professora. 

De fato, são muitos os livros de introdução à antropologia que começam narrando a história 
do intelectual – homem branco europeu – numa sala repleta de livros, escrevendo sobre a vida de 
povos distantes, descritos como Outros em relação a ele. Talvez a universidade não seja europeia, mas 
a professora ou o professor é um intelectual, provavelmente versado em francês e inglês, e isso parece 
autorizar sua entrada no time dos brancos europeus. A(o) docente, então, convida gentilmente as(os) 
estudantes a pensarem como se fossem, eles mesmos, antropólogos também. Afinal, são seus pupilos – 
sua “sociedade”, em sentido restrito. Se a sociedade dos primeiros antropólogos no século XIX estava 
incluída, os alunos e as alunas em cada sala de aula estavam incluídos também, por extensão. Assim, na 
primeira década dos anos 2000, quando nós, Amanda e Claudia, éramos alunas de graduação em um 
curso de antropologia de uma grande universidade brasileira, parecíamos ser todas(os)– alunas(os) e 
professoras(os) – uma extensão daquele séquito de homens brancos e europeus, produtores e consu-
midores dos conhecimentos científicos. Uma sociedade secreta, produzida como que em um passe de 
mágica: a antropologia é uma ciência que, supostamente, só se aprende de dentro.

Os Outros sobre quem se conversava naquelas aulas eram o obscuro resto do mundo2, habitado 
por uma gente absorta em um verdadeiro mar de crenças3, populações chamadas, no Brasil, de povos 
tradicionais, mas que são descritas com mais precisão como “povos historicamente marginalizados” 
(Collins et al., 2020). A marca desses grupos era apresentada como sendo a diferença que os separava 
do intelectual branco e sua sociedade e, por extensão, da(o) professora(o), bem como de seus pupilos 
e pupilas. Partindo do princípio de que a natureza humana é, em toda parte, a mesma, caberia à antro-
pologia explicar a grande diversidade cultural da espécie (cf. Geertz, 1978). Os evolucionistas o teriam 
feito afirmando que o desenvolvimento da humanidade passa pelos mesmos estágios em todos os po-
vos. Os supostos selvagens não eram maus, nem incapazes inveterados, eram apenas atrasados, diziam, 
complacentes, autores como Edward Burnett Tylor e John Ferguson McLennan. No alto do pódio 
estariam eles próprios, os pais fundadores da antropologia. Junto a eles estariam as professoras(es) (que 
pode não ser europeu ou estadunidense, mas é anglófono ou francófono) e as alunas(os) em iniciação. 

Como sabemos, a crítica veio já nas primeiras décadas do século XX. A antropologia estaria rou-
bando no jogo: postulou uma superioridade europeia e descreveu o mundo todo a partir deste critério. 
“Mas podemos começar a nos atentar para isso, como fizeram os evolucionistas. Aprendamos com o 

1 Neste texto, utilizamos o masculino (como em “o intelectual”) para explicitar aspectos machistas e patriarcais da cultura hegemônica 
de “matriz europeia” (expressão que usamos no sentido de Harari, 2014). Apesar de estarmos cientes desses aspectos e de que eles se ex-
pressam também na linguagem, neste texto optamos por apenas explicitá-los, permanecendo à margem da discussão. Adiante, no texto, 
daremos preferência a formulações como “as(os) professoras(es)” (embora cientes de que reificam concepções de sexo binário).

2 Vale lembrar a expressão popular inglesa “the West and the rest”, cuja tradução para o português seria “o Ocidente e o resto” referindo-
-se à polaridade “entre o Ocidente – civilizado, adiantado, desenvolvido, bom – e o resto – selvagem, atrasado, subdesenvolvido, ruim” 
(Costa, 2006). 

3 Segundo Isabelle Stengers (2011), os modernos definem-se a si mesmos como aqueles que teriam logrado o abandono das ilusões e das 
crenças.



200 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

erro de nossos antepassados!” – convocava o professor ou a professora. “Os evolucionistas são como 
Nós! Felizmente foram criticados, mas não sejamos tão duros com eles. Eles estão mortos, são gente de 
outro tempo. Foram importantes para o nascimento da disciplina”. Para superar essa primeira etapa, era 
crucial perceber que os grupos sociais a que pertenciam os pais fundadores da antropologia não eram 
melhores que os dos iroqueses, lícios ou trobriandeses, e que as instituições dos primeiros não eram as 
únicas que faziam sentido. 

Sim, as instituições dos Outros também funcionam. O funcionalismo se ergueu sob esta ban-
deira. Depois do funcionalismo, as aulas introdutórias se tornavam um grande campo de demolição. 
Seguiam o ritmo da história: da década de 1960 em diante, a disciplina parecia recusar as premissas de 
seus pais fundadores, encontrando neles uma série infindável de vícios etnocêntricos. Tal recusa não 
veio de uma pulsão de paz, mas foi imposta a grito pelos movimentos sociais radicais, pela luta pelos 
direitos civis da população negra estadunidense, pela contracultura e pelo movimento feminista que 
trouxeram à tona as vozes de pessoas que, até então, se viam subjugadas à categoria de objeto4. 

O colonialismo e o imperialismo passaram a ser sistematicamente denunciados, colocando em 
xeque os pressupostos da cultura burguesa que marcavam a produção do conhecimento antropológico 
(Asad, 1973; Hymes, 1974). Ganhou força uma crítica abertamente autorreflexiva das práticas e políti-
cas da representação do Outro nas quais se assenta a disciplina. Essa crítica foi protagonizada por vozes 
vindas não do “Nós antropológico”, mas das pessoas que até então eram taxadas de Outras. A crítica po-
tente reverberou no tempo e no espaço, sendo levada adiante por trabalhos feministas e pós-coloniais, 
pela antropologia pós-social e também pelos textos decoloniais. Tal crítica de cunho autorreflexivo, 
como dito, vai assim ocupando o cerne da disciplina e reclama o mesmo problema reiterado: o cânone 
antropológico continua logrando reproduzir seu cerne etnocêntrico.

Vale lembrar aqui o papel central de intelectuais pertencentes a grupos historicamente margi-
nalizados, como Lélia Gonzalez, Bell Hooks, María Lugones, Yuderkis Miñoso, Luciana Ballestrin, 
Adelia Miglievich Ribeiro, Archie Mafeje e Morgan Ndlovu. Tais intelectuais denunciaram a forma 
como a suposta neutralidade científica é ancorada em uma ideia de ciência e de conhecimento que 
emerge da modernidade branca, ocidental e masculina, servindo como padrão à antropologia canônica 
e suas escolas. Nas palavras de Donna Haraway (1995: 07), traduzidas por Mariza Corrêa, a ciência 
“constitui uma espécie de conspiração invisível de cientistas e filósofos masculinistas, dotados de bolsas 
de pesquisa e de laboratórios”. 

De fato, historicamente, as formas de aprender e ensinar antropologia compõem e reforçam 
estruturas conceituais e epistemológicas arraigadas aos grilhões do pensamento colonial, cujos padrões 
eurocentrados se mostram capazes de universalizar o entendimento sobre a ciência e o conhecimento e, 
nesse bojo, sobre a disciplina. Em contraste, as imagens de ciência e de conhecimento que intelectuais 
pertencentes a grupos historicamente marginalizados projetam, apontam para o fato de que os pro-
cessos de produção conhecimento se dão através das relações estabelecidas entre as pessoas envolvidas, 
sejam elas humanas ou não-humanas. Subvertem, assim, as rígidas relações de poder entre modalida-

4 A expressão “Os Outros respondem” – tradução livre de “The Others speak back” (Dewulf, 2006: 132) – designava o fato de aquelas 
pessoas, que desde o início do colonialismo tinham sido condenadas à passividade do outro, tomarem a palavra.



CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 201

Para aprender e ensinar antropologias

des distintas de conhecimento e entre as pessoas envolvidas nas práticas de aprendizagem. Para tal, a 
própria forma como o conhecimento antropológico é produzido se ancora em relações de pesquisa 
pautadas em princípios absolutamente distintos5.

Em diálogo com essas vozes críticas, defendemos a necessidade de que estas reflexões sejam ope-
racionalizadas não apenas nas pesquisas de campo ou nas salas de aula da pós-graduação, mas em cada 
curso, seja na formação de futuras antropólogas e antropólogos, seja nas matérias introdutórias para 
estudantes de outras áreas. Embora essas críticas constem como um importante capítulo da história da 
disciplina, entendemos que elas não foram suficientemente incorporadas nas práticas de ensino. Tudo 
se passa, a nosso ver, como se a docência estivesse ainda estacionada na ideia de que a disciplina é uma 
espécie de “sociedade secreta”: antropólogas e antropólogos aprendem e ensinam que Nós somos parte 
de uma disciplina com ancestrais cruéis, mas ainda que esta é nossa família; em oposição a Outros, que, 
por mais fascinantes que sejam, sempre permanecerão Outros. Antropólogas e antropólogos muitas 
vezes aprendem e ensinam que só se faz “antropologia de dentro” e que é preciso que as alunas e alunos 
identifiquem-se com os pais fundadores da disciplina, antes de criticá-los, a fim de aprender com os 
erros destes que seriam seus predecessores. Aprendem e ensinam que fazer antropologia – independen-
te do que essa antropologia significa – é o que une, em potência, aos tão diferentes autores e autoras, 
professores e professoras, alunos e alunas, em oposição às pessoas que não fazem antropologia. A ane-
dota que narramos acima sobre o ensino da antropologia buscou mostrar isso e, nas próximas seções, 
os casos que apresentaremos também visam mostrar como reverbera ainda nos dias de hoje o modo de 
ensinar ancorado na dualidade Nós versus Outros e na ideia de que a disciplina é uma espécie de seita. 

Reificando a alteridade – “dia-nos como é ser o outro”

Imaginemos uma ONG que implanta um programa de combate à gravidez na adolescência em um 
país como o Brasil. Em muitos aspectos a cultura e a sociedade dos brasileiros é diferente da nossa. 
De modo geral, é uma cultura mais sexualizada que a europeia ou a ocidental. Nós, antropólogos, 
temos que lidar com tais diferenças quando trabalhamos em ONGs como essa. Talvez Claudia 
possa nos ajudar neste ponto. Claudia, fale-nos um pouco sobre a cultura de vocês do Brasil. Pes-
soal, prestem atenção para aprendermos sobre as diferenças com as quais nós, antropólogos, temos 
que lidar ao trabalhar com outras culturas e sociedades.

Claudia era eu, uma das autoras deste texto. Eu já passara da metade do curso de graduação em 
Ciências Sociais que cursava em Minas Gerais, no Brasil, e estava na Itália para cumprir um semestre de 
intercâmbio na Universidade de Bolonha, em 2008. Foi apenas ao ser interpelada sobre a cultura e so-
ciedade do Brasil que percebi pela primeira vez que eu não me enquadrava (ou eles, antropólogos e an-
tropólogas italianos, não me enquadravam) no “Nós antropológico”. Inversamente, eu era o Outro, ou 
um dos tantos Outros que constituem o objeto de estudo da disciplina antropológica: eu vinha do Bra-

5 Agradecemos a quem elaborou os pareceres anônimos por nos ajudarem a desenvolver este ponto.



202 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

sil, não era ocidental como eles. Independentemente do que eu pensasse e dissesse, para eles eu não fazia 
parte daquele “nós antropólogos”, mas sim daquela cultura outra, brasileira, irredutivelmente diferente.

Ao longo dos anos de formação no Brasil, lendo textos sobre as populações estudadas pela dis-
ciplina (os Kachin e Chan da Ásia, os Nuer e os Ndembu do continente africano, os Tikopia e os Iatu-
mul do pacífico sul) e textos sobre o ocidente (isto é, o que a cultura hegemônica de matriz europeia 
convencionou chamar assim), colegas estudantes, professores, professoras e eu sempre nos incluímos 
no “Nós antropológico”. Nunca problematizei minha inclusão automática nesse Nós. Penso inclusive 
que se tivesse um rompante inquisidor e me pusesse a questionar de que lado da oposição Nós versus 
Outros estaria, chegaria à conclusão de que eu certamente pertenceria ao “Nós antropológico”, posto 
que fazia parte da minoria da população mundial que tem acesso à educação ocidental formalizada em 
instituições como escolas e universidades.

No intuito de estudar ou ensinar sobre pessoas e coletivos historicamente marginalizados, a dis-
ciplina antropológica muitas vezes reifica diferenças e silencia esses grupos como Outros, reforçando 
estruturas hegemônicas violentas que, como ela própria já mostrou, têm consequências severas para 
uma parcela importante da população mundial. Assim, quando o ensino se dá através de perguntas 
como a que meu professor me fez, a disciplina reifica a alteridade e nega às pessoas que são tratadas 
como outras o direito de definirem a si próprias. 

De fato, apesar de ter crescido no Brasil, não sou oficialmente brasileira: não tenho direito à 
cidadania, nem ao voto no país. Nasci na Itália, filha de pais italianos, avós italianos e assim por diante, 
até onde minha família se recorda. A cada dois anos, passei os verões na terra natal. Em família, mesmo 
no Brasil, falamos italiano. A despeito de tudo isso, naquele dia em Bolonha, para meu professor e co-
legas, eu era brasileira, parte da “cultura e sociedade dos brasileiros” que precisava da ajuda de ONGs. 
Ao me perguntar sobre “a sociedade e a cultura de vocês do Brasil” e ao se dirigir às demais pessoas na 
sala convidando a elas (mas não a mim) a “aprendermos sobre as diferenças com as quais Nós, antropó-
logos, temos que lidar ao trabalhar com outras culturas e sociedades”, meu professor e colegas explici-
tamente deixavam de me tratar como antropóloga, como sujeito, e passavam a me tratar como objeto: 
um objeto que não pensa, apenas espelha uma realidade. 

Eu já conhecia o conceito do etnocentrismo e a literatura crítica pós-moderna, pós-colonial e 
feminista da segunda metade do século XX. Já tinha sido tratada com desdém por pessoas na Europa 
que não me consideravam tão branca como elas, ainda que no Brasil eu sempre tenha sido percebida 
como tal. O que me deixava atônita era que ali, naquela sala de aula, junto a pessoas que supostamente 
eram meus pares, eu não era nem antropóloga (ainda que em formação), nem italiana (embora meus 
documentos e história atestassem o contrário), porque eu vinha do Brasil. 

A antropologia que converte grupos heterogêneos de alunas e alunos em Nós é a mesma que ob-
jetifica como outras as também heterogêneas pessoas com quem realiza pesquisa. No momento em que 
eu deixava de fazer parte da seita do “Nós antropológico”, eu percebia a violência que é recusar a uma 
pessoa sua condição de agente, isto é, tomá-la como outra. Na época, a lição não me tocou enquanto 
professora, mas sem dúvidas influenciou minha trajetória enquanto pesquisadora. Não faltaram apor-
tes teóricos para isso e eu os aprendi nas mesmas universidades que me converteram antropóloga: a 



CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 203

Para aprender e ensinar antropologias

palavra de ordem era “levar a sério o nativo” (Viveiros de Castro, 2002; Goldman, 2016; Holbraad & 
Pedersen, 2017). 

Isto implicava formular as questões de pesquisa junto às pessoas com quem se faz pesquisa, a 
partir de suas inquietações, debatendo com elas tais questões (Bongianino, 2018), e não simplesmente 
escutar o que elas têm a dizer e depois pensar sobre isso a sós, a despeito do que elas sentem, pensam 
e querem. Gosto de pensar que não foi a conversão inicial, mas a adesão a essa nova ética de pesquisa 
que me transformou de fato na antropóloga que hoje sou. De um jeito ou de outro, a violência daquela 
situação em Bolonha era um sintoma de que a forma como se convenciona introduzir a teoria antro-
pológica em sala de aula não educa as pessoas enquanto antropólogas, mas as converte à seita do seleto 
grupo que integra o cânone da disciplina – o “Nós antropológico”. 

Negando a alteridade – “para aprender antropologia você deve 
ser como nós”

No início do ano de 2018, dez anos depois da experiência de Claudia em Bolonha, eu, Amanda, 
assumi a disciplina de socioantropologia no curso de Turismo da Universidade do Estado de Mato 
Grosso (Unemat), campus de Nova Xavantina6. Munida de uma literatura que acompanhara os pri-
meiros passos da minha graduação, recomendei a leitura das primeiras páginas do livro de Tzvetan 
Todorov (1983), chamado A conquista da América: a questão do outro. A primeira frase do livro é: “[q]
uero falar da descoberta que o eu faz do outro” (grifos originais). Na sala, comecei o mito de origem da 
disciplina antropológica pelos encontros das Grandes Navegações, conectando-os aos pais fundadores 
da antropologia, grandes demiurgos europeus e estadunidenses, que haviam se dedicado ao estudo dos 
“selvagens” – que era como chamavam, de maneira preconceituosa e equivocada, eu ponderava, natu-
ralmente, as populações que estudavam. 

Narrado o mito, retomando a discussão das páginas de Todorov, escrevi em letras maiúsculas no 
quadro “NÓS X OUTROS” e me pus a discorrer sobre os “encontros antropológicos”. Minhas pala-
vras ressoavam aquelas de minhas professoras(es) e, talvez, também as de suas professoras(es) . O meu 
entusiasmo diante da aula não durou mais que um minuto. Os rostos de alunas e alunos se contorciam 
em minha direção. “Alguma pergunta?” – indaguei. Seus rostos em silêncio quase me tocavam com 
seus olhares de incompreensão. Finalmente, um aluno afrouxou a face e falou: “Mas o Nós é… nós 
(e descreveu um círculo no ar que incluía ele e demais alunas e alunos)? Nós e os índios? Ou você e… 
(apontando agora para mim e descrevendo um círculo entre eu e o quadro negro, como se me unisse a 
quaisquer outras pessoas a quem eu estaria me referindo)?”. 

Foi apenas quando confrontada pelo aluno que me dei conta do impropério que eu havia propos-
to. Minhas palavras pressupunham ser possível instituir naquela aula um elo de continuidade entre os 
pais fundadores da disciplina, eu, doutora vinda de uma capital do sudeste do Brasil, e minhas (meus) 
alunas(os) , composta por estudantes habitantes de um município repleto de indígenas no interior do 

6 Assiduamente frequentado por indígenas da etnia Xavante, o município de Nova Xavantina tem aproximadamente 20.000 habitantes 
e cresce a passos lentos em relação às cidades do entorno, grandes produtoras de gado e soja para exportação.



204 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

estado de Mato Grosso. Para piorar, tal continuidade era proposta em contraposição a um universo ob-
jetificado de Outros que incluía toda a variedade dos povos indígenas, apesar de haver, na sala ao lado, 
um aluno da etnia Xavante cursando a quarta fase do curso de Biologia. 

Os primeiros anos de minha graduação já estavam distantes e, como tantas pessoas formadas 
como antropólogas no Brasil, minhas experiências de pesquisa tinham sido pautadas em princípios ra-
dicalmente distintos daquela separação que eu propunha em sala de aula como alicerce do pensamento 
antropológico (Horta, 2018, 2020). Em campo, fazer antropologia era aprender com as pessoas com 
quem eu me relacionava. Na sala de aula, porém, a antropologia enquanto experiência de aprendiza-
gem conjunta (Ingold, 2016) cedia lugar a uma noção de conhecimento objetificada no encadeamento 
de conteúdos que pretendia cooptar estudantes – a despeito de quem fossem e a despeito dos seus 
modos próprios de conhecer –, para que pudessem ver o mundo “à maneira da antropologia”, isto é, à 
maneira canônica dos pais fundadores da disciplina. 

O que me autorizava a postular, em sala de aula, tal continuidade, era o fato de eu ter sido ensina-
da assim. Aluna da mesma universidade e no mesmo período em que estudou Claudia, dizia-se de Nós 
e de Outros dentro das salas de aula sem muito questionamento. Pensando retrospectivamente, porém, 
imagino que é altamente improvável que, em uma turma de 40 pessoas de uma grande universidade, 
fôssemos –Claudia e eu, colegas, docentes – todos iguais. 

Na sala de aula da Unemat, eu via que criar o “Nós antropológico”, apagando a diferença entre 
tais intelectuais, eu e cada discente, era um ato de violência. Antes disso, só o que eu percebia nesta 
comunhão forçosa era um ato de relação, de parentesco, de inclusão. Mas negar a diferença é também 
uma forma de dizer que o que é válido em ti é aquilo que coincide comigo, que nossas demandas são 
as mesmas e que, por isso, como formulou Zoe Todd (2015), “suas preocupações são inválidas”. Dizer 
de Nós apagava por completo a presença de minhas (meus) alunas(os) enquanto sujeitos históricos 
e sociais e apagava também a subjetividade das pessoas indígenas com quem, a título de exemplo, eu 
nos contrastava - pessoas com quem quase todos e todas nós ali tínhamos algum tipo de convivência 
diária7. Naquele dia, tal como o professor havia feito com Claudia na Bolonha de 2008, eu negava a 
minhas (meus) alunas(os) o direito e a possibilidade de definirem a si mesmos. 

A democratização das universidades brasileiras

Até pouco tempo, no Brasil, o acesso ao Ensino Superior era restrito à elite, majoritariamente 
branca, dos estados e cidades mais ricos do país (Silva, 2015; Fernandes, 2016; Oliveira, 2019). Nas 
últimas três décadas, porém, este quadro começou a mudar. Por um lado, a política de cotas (raciais, 
étnicas, socioeconômicas e para pessoas com deficiência) e o alargamento do Fundo de Financiamento 
Estudantil (Fies) levaram para dentro das universidades pessoas que se viam excluídas desse espaço. Por 
outro lado, o Programa de Apoio a Planos de Reestruturação e Expansão das Universidades Federais 
(Reuni) abriu instituições de ensino superior fora dos grandes centros econômicos – a exemplo da 

7 Tal convivência é marcada por forte preconceito (cf. Oliveira, 2010). Ainda assim, as pessoas não-indígenas em Nova Xavantina lidam 
com a presença constante de indígenas xavante, tornando-se muito difícil inviabilizá-la em seus repertórios de relações sociais. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 205

Para aprender e ensinar antropologias

Universidade Federal do Recôncavo Baiano e da Universidade Federal do Oeste do Pará –, empregan-
do docentes e atendendo à demanda regional por um Ensino Superior inclusivo e de qualidade. 

A pesquisa no Brasil se transformou com este novo cenário, com mudanças nas agendas de pes-
quisa, na definição de prioridades e na produção do conhecimento acadêmico (Guarnieri & Melo-
-Silva, 2017). Mais do que isso, a presença nas universidades de pessoas que se recusam a ser homo-
geneizadas em rubricas como “brancos de classe média com acesso ao Ensino Superior” vem levando 
também ao questionamento de velhos hábitos da docência. Práticas antigas e cômodas passaram a ter 
de se justificar, encontrando maior resistência pela presença pensante e pela voz ativa dessas pessoas que 
ocupam a posição de alunas – e que, formadas, já ocupam a posição de professoras, contra a resistência 
do cânone disciplinar. Se assumirmos que educar é muito mais que treinar o desempenho de deter-
minadas destrezas e que ensinar não é transferir conhecimento, mas sim propiciar as condições para 
sua produção conjunta (Freire [1970] 2003; 1996), precisamos reconhecer que qualquer mudança 
no perfil das pessoas envolvidas (alunas e professoras) transforma, sem sombra de dúvidas, a aula que 
poderá, ali, acontecer.

A democratização do acesso às universidades destaca a necessidade de repensar a docência. Este é 
um movimento mandatório em todas as áreas e disciplinas, certamente, mas a disciplina antropológica 
tem um lugar fulcral neste universo. Isso porque ela tem se esforçado para abandonar um seu discurso 
sobre as populações (leia-se sobre as pessoas que pertencem ao coletivo com o qual a pesquisadora ou 
o pesquisador não se identifica), em prol da produção de um conhecimento colaborativo, oriundo da 
relação entre as pessoas envolvidas nas práticas de pesquisa. 

Não por acaso, este movimento parece ganhar força justamente quando trabalhos antropológi-
cos e de áreas afins, produzidos por pessoas que costumavam se ver excluídas destes espaços de produ-
ção de conhecimento, têm se avolumado e ganhado visibilidade no mundo acadêmico (Milanez et al., 
2019; Archibald Q’um Q’um Xiiem et al., 2019; Mbembe, 2018; Santos, 2015; TallBear, 2015). Con-
tudo, há poucos estudos e cursos sobre os impactos dessas transformações na docência e há um esforço 
ainda menor para a coletivização dessas transformações. Como afirmam Guilhermo Vega Sanabria e 
Luiz Fernando Dias Duarte (2019: 19), novas estratégias docentes são “felizmente cada vez mais fre-
quente(s), mas infelizmente quase sempre improvisada(s)”. Contribuir e convidar a(o) leitora (leitor) 
para contribuir também para sanar esta lacuna é um dos objetivos do presente artigo.

No cenário atual da Educação Superior brasileira, torna-se cada vez mais difícil condicionar o 
ensino de qualquer disciplina ao postulado da identificação entre docentes e discentes. Não que as(os) 
muitas(os) alunas(os), professoras(es) fossem, antes, iguais – e que agora não sejam mais. O ponto é 
que, uma vez desvelado o fato de que jamais foram iguais, não é possível vela-lo outra vez. Não existe 
um Nós que se sustente em sala de aula, como mostram os relatos pessoais acima. Mais do que isso, esse 
Nós nunca existiu. Nesse sentido, as exclusões de gênero, de raça, de etnia, de classe, de pessoas com 
deficiência, dentre tantas outras que atravessam os meios acadêmicos e que são perpetradas pelas duas 
estratégias que intitularam os relatos de nossas experiências acadêmicas, isto é, a reificação da alteridade 
e a negação da alteridade, parecem ter um papel significativo na reprodução contínua das desigualdades 



206 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

e violências que caracterizam o cânone normativo da antropologia8. Como muitas(os) autoras(es) já 
mostraram, os espaços privilegiados de produção e ensino de conhecimento antropológico seguem 
sendo, em todo o mundo, dominados por homens brancos da classe média escolarizada (Chua & Ma-
thur, 2018). 

A inclusão que condiz com os avanços teóricos da disciplina não pode se dar nos termos do 
grupo que detém o poder econômico, social ou político, mas deve ser conduzida necessariamente da 
maneira que interessa às pessoas incluídas, abrindo espaço para a possibilidade de subversão do que o 
cânone normativo tende a impor sobre a disciplina. Nesse processo produtivo e transformador que 
inclui, sem impor a homogeneização, note-se, nada impede que as pessoas incluídas acessem domínios 
que tendiam a ser considerados marcas exclusivas do Nós, como o dinheiro, a educação formal oci-
dental, o cristianismo, a internet, a medicina moderna, as caminhonetes, as academias de ginástica ou 
quaisquer outras dimensões e espaços existenciais. 

Reconhecer a diversidade que compõe a sociedade – destacadamente a brasileira – e, ainda que 
em níveis muitos menores e sub representados, compõe hoje também as salas de aula, não é, em nenhu-
ma instância, reificar a alteridade. Dizemos aqui de uma alteridade “em presença”, em relação e, por-
tanto, uma alteridade que não se pode isolar em oposição a um mundo moderno fatalmente solipsista 
aglutinado sob a égide de um nebuloso Nós e oposto ao universo igualmente nebuloso dos Outros. 
Reconhecer a diversidade também não é, de forma alguma, a negação da alteridade, num projeto que 
abraça a todas as pessoas numa igualdade sufocante, cujos termos são definidos por aquelas com maior 
poder e maior voz. Em ambos os casos, o que se passa é a imposição da dualidade Nós versus Outros, 
que em qualquer de suas atualizações acaba por prescrever categorias avessas à produção de conheci-
mento antropológico, seja em pesquisa ou ensino. Reconhecer a diversidade implica relacionar-se com 
ela por um enquadramento distinto ao da oposição que há décadas molda a estratégia de ensino de 
introdução à teoria antropológica. 

A proposta aqui é a seguinte. Se a disciplina antropológica tem buscado abrir mão da prática de 
objetificação das pessoas com quem realiza pesquisa – recusando-se à reificação dessas pessoas como 
outras e acolhendo suas múltiplas vozes e demandas em busca de formas de produzir conhecimento 
com elas e não sobre elas –, cabe ainda abrir mão da conversão de nossas alunas e alunos ao “Nós an-
tropológico”. Tal aposta é essencial para que seja possível produzir, também em sala de aula, conheci-
mentos colaborativos, através do engajamento entre modos distintos de agir e de conhecer. Essa aposta 
corresponde a um caminho de ensino e aprendizagem no qual, ao invés de converter à seita (e às culpas 
do “Nós antropológico”) para depois libertar o pensamento que estudantes têm sobre a disciplina, são 
rechaçadas atitudes que contribuem para a conversão primeira. Para tal, é preciso olhar a literatura com 
novos olhos e ensinar as pessoas em sala de aula  – quer sejam futuras antropólogas, quer não – a olhar 
para a literatura também deste modo. 

8 O cânone normativo da antropologia se refere ao que Ribeiro e Escobar (2008) chamaram antropologia hegemônica, um “conjunto de 
formações discursivas e práticas institucionais associadas com a normalização da antropologia acadêmica levada a cabo principalmente 
nos Estados Unidos, o Reino Unido e a França” (tradução nossa). Ver também Restrepo e Escobar (2004; 2005).



CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 207

Para aprender e ensinar antropologias

Como mostraram Grünewald e Benites (2017), ecoando Wagner (2010 [1981]), por muito 
tempo a disciplina antropológica se atribuiu a tarefa de investigar aquilo que artificiosamente atribuiu 
aos Outros e chamou, por sua própria conta, de ‘cultura’. “Mas nesse caso, e para todos os efeitos ape-
nas uma dessas ‘culturas’ é tida como capaz de reflexionar sobre essa relatividade. E esta é, justamente, 
aquela de onde vem, primordialmente, os antropólogos” (Grünewald & Benites, 2017: 105). Esse ar-
gumento não é mais, porém, unanimidade, quão menos entre as pessoas que não se identificam com 
o cânone da antropologia. Por isso, rejeitamos práticas de ensino que proponham qualquer tipo de 
identificação com os pais fundadores coloniais da disciplina. É preciso lê-los e dialogar com eles, sem, 
por isso, identificar-se com o “Nós antropológico”. Para tanto, argumentamos que é preciso destacar a 
dimensão propositiva da descolonização, de modo que não seja preciso pressupor a violência colonial 
para apenas então lutar contra ela. Nesse sentido, há muito para aprender com o movimento indígena.

Renascimento indígena

Ao longo da década de 2010, a indicação de trabalhos de artistas indígenas para prêmios de alto 
prestígio trouxe à tona o que a mídia internacional anunciou como um “renascimento indígena”. O 
mundo todo parece acompanhar, hoje, a produção indígena nas artes plásticas (como o projeto Mira! 
Artes Visuais Contemporâneas dos Povos Indígenas, discutido por Almeida, 2014), na literatura (a 
exemplo de Kopenawa & Albert, 2010; 2013; 2015), na música (como o disco premiado de Jeremy 
Dutcher e o rap indígena Guarani e Kaiowa, conforme analisam Oliveira, 2016 e Guilherme, 2017)  e 
na academia (Mehinaku, 2010; Outakoski, 2015; Simpson, 2014; TallBear, 2015; Todd, 2014, 2015; 
Corrêa Xakriabá, 2018). Na disciplina antropológica, por sua vez, tal renascimento é tido como uma 
dimensão de um fenômeno mais amplo ligado à autodeterminação política destes povos (Clifford, 
2013). 

O fenômeno se vê nas redes sociais através de hashtags que se tornaram tendência nas Améri-
cas, como #dontrushchallenge e #passthebrushchallenge. Nestas postagens, indígenas aparecem com 
roupas tipicamente modernas e, em seguida, por uma montagem do vídeo, ressurgem com seus trajes 
tradicionais (Localish, 2020; Sururás do Tapajós, 2020. A ampla difusão destes vídeos manifesta o 
reconhecimento da autodeterminação étnica como motivo de orgulho e admiração para indígenas e 
não indígenas. Vê-se também o fenômeno na indicação do Cacique Raoni Metuktire, do povo kayapó, 
ao prêmio Nobel da paz nos anos de 2019 e 20209. A presença contundente de indígenas nas Confe-
rências Mundiais do Clima realizadas pela Organização das Nações Unidas (ONU) também reforçou 
o protagonismo indígena e sua crescente participação enquanto atores globais nos debates sobre a ur-
gência da preservação ambiental. 

Falamos de um fenômeno global, de modo que em cada povo, em cada comunidade, ele se apre-
senta, obviamente, com seus contornos próprios. Além disso, é importante destacar que as raízes do re-
nascimento indígena remontam aos anos 1980. À época, questões relacionadas ao meio ambiente e aos 

9 No lançamento da campanha de 2019, a Fundação Darcy Ribeiro destacou que Raoni “dedicou sua vida à luta pelos direitos dos in-
dígenas e pela preservação da Amazônia” (Vicente, 2019). O vencedor, no entanto, foi Abiy Ahmed Ali, primeiro-ministro da Etiópia.

about:blank


208 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

direitos das minorias étnicas começavam a romper as fronteiras nacionais e ONGs passavam a apoiar 
projetos que combinavam o desenvolvimento social dos povos tradicionais com a preservação ambien-
tal. No Brasil, a década de 1980 foi marcada também pela virada demográfica dos povos indígenas, que 
até pouco antes julgava-se estarem fadados à extinção (Ribeiro, 1977: 445). Igualmente notáveis são os 
casos de grupos no Caribe e na Tasmânia, exemplos clássicos de povos que teriam desaparecido com 
o genocídio colonial, mas que seguem vivos, ativos e resistentes, segundo mostram trabalhos recentes 
(Forte, 2005, 2006; Roche et al., 2018). De fato, o crescimento populacional de minorias étnicas é uma 
tendência mundial associada ao renascimento indígena e às mudanças políticas e econômicas trazidas 
pelo capitalismo tardio, sobretudo nas últimas décadas do século XX. 

Apesar da grave ofensiva anti-indígena movida pelo interesse econômico de setores ligados ao 
agronegócio, à mineração, etc. (Bonilla & Capiberibe, 2015), os povos indígenas no Brasil não apenas 
resistem: eles também florescem. O lugar de fala por eles ocupado hoje, com muita luta, não tem se 
limitado a denunciar as inumeráveis violências que sofrem, nem em lutar pela sua continuidade física 
em face ao ideal de progresso que comanda o país. Mais do que reagir, os povos indígenas no Brasil 
colocam em cena o mundo que habitam, suas formas produtivas – e não destrutivas, como as do dis-
curso desenvolvimentista – de existir junto ao que pessoas partidárias da cultura hegemônica de matriz 
europeia convencionaram chamar natureza. 

Ailton Krenak (2020) diz “já vi pessoas ridicularizando: ‘ele conversa com árvore, abraça árvo-
re, conversa com o rio, abraça a montanha’ como se isso fosse uma espécie de alienação”. Mais do que 
negar a chacota que lhe fazem, o autor afirma categoricamente: isso não é alienação, “essa é a minha 
experiência de vida”. Krenak vive à beira do Rio Doce, vítima do rompimento da barragem de rejeitos 
da Samarco Mineração. Estabelecer uma relação com o rio, seja pela escuta, pelo desfrute, pelo afeto, 
parece ser uma de suas “Ideias para adiar o fim do mundo”, parafraseando o título de outra publicação 
sua (Krenak, 2019). Este exemplo evidencia a dimensão propositiva, dinâmica e criativa do renasci-
mento indígena, que se orienta para a construção do presente, sem por isso minimizar as violências do 
passado. 

O renascimento indígena, assim, instiga a imaginar um projeto de docência liberto da tarefa de 
identificar alunas e alunos a intelectuais de outrora, com suas culpas coloniais, para depois louvar a 
crítica e o arrependimento diante dos tantos atos de violência que acompanham o desenvolvimento 
da disciplina. É possível operar uma descolonização que reconhece o passado, e que ao mesmo tempo 
apresenta uma agenda propositiva – como argumentamos aqui. Apresentar os pais fundadores da an-
tropologia sem ter que converter discentes requer quatro certezas: 1) a de que a produção do conhe-
cimento antropológico no presente não precisa assumir as culpas de certas pessoas e instituições do 
passado para se sustentar; 2) a de que antropólogas(os) não precisam se identificar com quem protago-
nizou os atos coloniais e imperialistas do início do século XX (e além); 3) a certeza também de que tais 
violências não serão esquecidas e que nada há de tirar a culpa10 de quem as cometeu; 4) e, por fim, a de 
que as pessoas não se fazem menos antropólogas, por não se identificarem com o “Nós antropológico”. 
A disciplina precisa narrar suas histórias sem dividir o mundo – a sala de aula – em equipes de pessoas 

10 Sobre a imprescritibilidade e irreversibilidade da culpa nos crimes contra a humanidade ou crimes de genocídio ver Ricoeur (2007). 



CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 209

Para aprender e ensinar antropologias

empoderadas supostamente iguais, em oposição a pessoas de diferença irredutível, cujas vozes são his-
toricamente silenciadas. Esta narrativa divisionista reifica o ato de calar-lhes a voz. 

A democratização das universidades brasileiras, o renascimento indígena e os relatos pessoais 
apresentados acima se alinham com trabalhos publicados, teses e dissertações produzidas nas últimas 
décadas que se apropriam do passado colonizador da disciplina antropológica como potência de vida e 
liberdade. Juntos, todos estes movimentos mostram que, mais do que nunca, é hora de garantir que os 
modos de ensinar e aprender se tornem mais condizentes com os desenvolvimentos críticos da discipli-
na. Embora esses movimentos já venham produzindo efeitos importantes nas práticas de pesquisa, nós, 
Amanda  e Claudia, argumentamos que seus efeitos ainda não foram plenamente incorporados às prá-
ticas de ensino. A agenda propositiva de resistência que caracteriza o Renascimento indígena inspira a 
pensar também modos de ensinar e aprender antropologias, no plural, que não precisem reproduzir a 
violência para lutar contra ela.

Para aprender e ensinar antropologias

Enfatizar a dimensão propositiva dos discursos de resistência: esta é uma questão urgente para 
uma agenda de atuação antropológica voltada para o combate dos processos de violência, dominação e 
exploração que impregnam suas raízes político-epistemológicas e suas práticas de ensino tradicionais. 
Conforme aprendemos nos cursos introdutórios e mencionamos na primeira parte deste artigo, a críti-
ca é intrínseca à história da disciplina que, a partir dos anos de 1960, passou a responder com a devida 
atenção aos gritos das pessoas que eram usualmente tidas como seu objeto de estudo, que refutavam a 
suposta neutralidade da ciência e que combatiam o ocultamento dos corpos e das vozes de populações 
historicamente marginalizadas. Uma destas pessoas foi Archie Mafeje, antropólogo sul-africano que 
confrontava a teoria antropológica pós-moderna, argumentando que faltava a ela reconhecer o papel 
das próprias comunidades nativas na descolonização do pensamento antropológico (Mafeje, 2001). 

Mas a obra de Mafeje traz mais que a denúncia das práticas coloniais da antropologia pós-moder-
na, centradas na diferença irredutível entre quem traduz a experiência (dos Outros) ao texto, e quem 
a vive. Através do conceito de africanidade, o autor opera a recusa da colonização, para trazer à tona o 
aspecto positivo e propositivo   da “africanidade” e da contribuição epistemológica africana (Mafeje, 
2008). Assim, Archie Mafeje propõe a negação da negação, isto é: negar que às populações africanas 
seja negada a agência sobre suas existências. Há aqui uma ressonância entre o conceito de “africanida-
de” e o renascimento indígena que apresentamos na seção anterior, na medida em que ambos configu-
ram resistências propositivas e criativas. 

No mesmo sentido, ao invés de desconstruir ou desconverter alunas e alunos, propomos a ne-
gação da negação da voz às minorias – sejam elas de raça, de etnia, de classe, de condição do corpo, do 
lugar de moradia, da língua falada. Propomos a negação da conversão mesma à seita do “Nós antro-
pológico”, pois, ainda que momentânea, tal conversão reifica a colonização primeira que impregna as 
raízes da disciplina. É possível falar do passado sem para isso replicá-lo (sequer por um momento) no 
presente. O movimento de Mafeje, que tanto se alinha às nossas palavras e intenções aqui, é propositivo 



210 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

e combativo: uma ontologia pautada na constatação de que o mundo a todo tempo se transforma e de 
que não existe nenhuma diferença a priori capaz de separar as pessoas entre Nós e Outros, entre pes-
quisadoras e pessoas com quem realizam pesquisas – nem entre alunas e professoras, acrescentaríamos. 

Retomar o argumento de Archie Mafeje à luz dos desenvolvimentos críticos da disciplina im-
plica atuar ativamente para a inclusão transformadora e para a crítica propositiva que interessa a nós, 
neste texto e em nossa atuação como antropólogas. Para este autor e para outras vozes que nele ecoam, a 
etnografia deveria servir como meio de modificar as formas acadêmicas e ordinárias de conhecer e, por-
tanto, de transformar a capacidade da disciplina de intervir e alterar o status quo (Borges et al., 2015). 
Nesse artigo, argumentamos que este movimento deve ser instituído também, cada vez mais, nas salas 
de aula, levando professoras e professores a se recusarem a apresentar a disciplina antropológica como 
um jogo no qual é preciso necessariamente escolher o seu time: o time do Nós ou o time dos Outros. 

Há antropólogas e antropólogos que afirmam que o Nós é uma metáfora necessária, que ser-
ve para se referir àquilo que é dado, estabelecido como norma em uma sociedade. Em contraponto, 
entendemos que recusar o Nós, ainda que metafórico, implica também recusar a rigidez da matriz 
epistemológica canônica, assumindo que ela é o tempo todo subvertida por quem dela se apropria. O 
cânone não parece ter interesse na abertura do Nós a outras formas de pensar, mas esta abertura não é 
uma escolha, ela acontece enquanto escrevemos estas linhas – e acontece enquanto vocês as leem –, a 
custo de grito, suor e sangue das pessoas muitas vezes chamadas de minorias, mas que na prática, nu-
mericamente, constituem a maioria esmagadora da população mundial. 

Nesse sentido, a proposição de Dipesh Chakrabarty (2000) de “provincializar” a Europa é 
iluminadora. Ela implica localizar historicamente o pensamento e a experiência europeus, de modo 
que docentes não apresentem a disciplina como coincidindo com aquela produzida por pessoas da 
Europa. Concordamos que realizar este exercício é essencial, sobretudo quando falamos de salas de 
aula onde os privilégios tendem a inclinar discentes a se perceberem como social, cultural, racial e 
economicamente superiores. 

É preciso também recusar a apresentar a disciplina antropológica como coincidindo com 
aquela produzida por pessoas que, fora da Europa, protagonizam a cultura de matriz europeia (leia-
se pessoas que, em qualquer local do mundo, são privilegiadas de acordo com padrões hegemônicos 
globalizados vinculados à branquitude e ao capitalismo). Antropólogas e antropólogos formam hoje 
uma comunidade transnacional e aberta, não um séquito restrito. Existem inúmeras pessoas – aquelas 
com quem se realiza pesquisas, bem como alunas, professoras e pesquisadoras – que lutam pela simetria 
destas diferentes posições e pelo reconhecimento de que todas podem aprender umas com as outras.

Conforme tantas outras críticas já ressaltaram, porém, não basta apenas desprovincializar, pois 
a dominação geopolítica é apenas uma das tantas dimensões que abafam as liberdades das populações 
historicamente marginalizadas. Sendo assim, é preciso atentar-se para as particularidades de cada sala 
de aula, de cada sujeito presente, como antropólogas e antropólogos têm mostrado ser possível fazer 
em campo. Lembremos a bela formulação de Tim Ingold (2016: 407) para quem a antropologia seria 
uma “prática de educação”. Educação, aqui, tem o sentido forte que ressoa Paulo Freire (2003 [1970], 
1996): uma educação que não pretende transferir conhecimentos de uma pessoa a outra, mas produzir 



CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 211

Para aprender e ensinar antropologias

conhecimentos e transformar os sujeitos (que enquanto tal são sempre históricos e sociais) envolvidos 
no ato de os produzir. 

Junto com Ingold, entendemos que é preciso fazer antropologias de múltiplas formas em campo, 
compartilhando a aprendizagem entre as pessoas envolvidas nas práticas de pesquisa; e que é preci-
so também fazer múltiplas antropologias em sala de aula, pela colaboração ativa entre professoras e 
professores, alunas e alunos, em ordem de levar adiante, na prática, a coprodução de conhecimento 
à qual se propõem, hoje, as antropologias engajadas em minimizar assimetrias e pluralizar saberes, 
estruturas e caminhos

Ao buscar consolidar essa transformação, é fundamental que as salas de aulas, em qualquer nível 
acadêmico e contexto didático, tragam para o primeiro plano as ditas “antropologias sem história” 
(Krotz, 1997: 240). A expressão de Krotz é abertamente irônica pois se refere às antropologias histori-
camente caladas e invisibilizadas sob as cortinas do cânone hegemônico, aquele que repetido nas salas 
de aula de muitos cantos do mundo – de matriz europeia. Falar em antropologias é uma forma de co-
meçar a abrir os caminhos para o reconhecimento da pluralidade de formas de produzir conhecimento 
conjuntamente e para a variedade de efeitos – vidas, destinos, produtos, ideias, movimentos – que estes 
saberes podem engendrar.

O que queremos dizer com tudo isso, na prática? Queremos dizer que é possível um projeto 
de ensino liberto da tarefa de criar uma identificação entre os intelectuais fundadores da disciplina 
antropológica e estudantes do presente. Para tal, é preciso localizar os debates de cada antropologia 
no tempo e no espaço. É preciso discutir com alunas e alunos quais são as imagens de antropologias 
que se depreendem de cada autora e autor, de cada obra, de cada texto, no limite. Afinal, bem sabemos, 
uma mesma autora ou um mesmo autor pode ser fonte de diferentes antropologias, criando em sua 
obra diferentes imagens de humanidade, ainda que por extensão – e é preciso enfatizar esse ponto em 
sala de aula. 

Tudo isso quer dizer que as salas de aula devem incluir um debate sobre os modos como essas 
noções de antropologias e de humanidades condicionam a prática da disciplina (em campo, em sala 
de aula, no gabinete ou em qualquer lugar) e a relação com os saberes nativos. Abordar esses pontos 
nas ementas das disciplinas e estar aberta e aberto para ouvir as alunas e alunos, transformando a cada 
instante os programas didáticos a partir desta escuta, é crucial para transformar as salas de aula em espa-
ços onde as pessoas possam se engajar umas com as outras, e com a literatura, a partir de seus próprios 
lugares históricos e sociais. 

Nosso argumento é que os conteúdos apresentados não devem reproduzir outras aulas, ainda 
que bem sucedidas, dadas em outros contextos, com outras professoras e professoras, alunas e alunos. 
O foco deve ser na relação que as pessoas estabelecem com os conteúdos a partir de seus próprios lu-
gares históricos e sociais, para que possam produzir conhecimentos juntas, da mesma forma como as 
antropólogas e os antropólogos fazem em campo, junto das pessoas com quem realizam pesquisas. 

Por exemplo, em 2008, na sala de aula em Bolonha, o professor poderia ter convidado as alunas 
e os alunos a pensar sobre quem são as pessoas chamadas de outras. Assim, poderia ter perguntado a 
todas as pessoas ali presentes – e não apenas a uma delas que fora pressuposta como interlocutora pri-



212 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

vilegiada, no caso eu, Claudia –  sobre o que sabiam sobre a cultura e a sociedade das populações em 
que atuam ONGs. Com base na escuta de alunas e alunos, o professor poderia ter discutido os estudos 
realizados em determinadas periferias brasileiras, que apresentam a complexidade da vida travada ali, a 
história do surgimento dessas comunidades e os desejos, ansiedades e projetos de futuro das mesmas. 

De maneira análoga, em 2018, na sala de aula em Nova Xavantina que se iniciava com um texto 
de Todorov, a professora poderia ter conduzido a aula através das seguintes perguntas: quem são essas 
pessoas a quem Todorov chama de outras? O que sabemos sobre elas através destes textos? Qual esta-
tuto de humanidade é concedido a elas e o que isto implica em termos de dignidade, de autonomia, de 
reconhecimento de seu direito de decidir sobre seus próprios destinos? Questões como essas trazem 
para o primeiro plano a humanidade das pessoas a quem a antropologia canônica muitas vezes chama 
de outras.

Nas salas de aula, ao abordar os pioneiros da disciplina e autoras e autores nativos, historicamen-
te excluídos dos principais espaços de produção e de difusão de conhecimento antropológico, docentes 
poderiam debater as relações entre as pessoas envolvidas na pesquisa antropológica. Poderiam também 
fazer perguntas sobre as relações de pesquisa em cada bibliografia analisada. Poderiam assim, com base 
na escuta, enfatizar as relações produtivas e criativas ou destrutivas e colonizadoras, bem como as rela-
ções de poder envolvidas na produção destes conhecimentos.

Professoras e professores convidam com frequência as alunas e os alunos a se imaginarem como 
pesquisadoras e pesquisadores em campo. Não seria interessante propor o exercício simétrico, no qual 
todas as pessoas na sala de aula se colocariam no lugar das populações sobre as quais as antropologias 
produzem conhecimento? Experimentar uma versão simulada da relação antropológica e ocupar suas 
diferentes posições pode contribuir para a humanização das pessoas envolvidas e para o reconhecimen-
to das violências perpetradas pela objetificação das pessoas e do conhecimento, por exemplo, ao adotar 
dicotomias como Nós e Outros. Quão enriquecedor seria se estudantes da Universidade de Bolonha 
em 2008 tivessem sido convidadas(os) a imaginar uma ONG estrangeira que as tomasse como públi-
co-alvo? Ou ainda se discentes na Unemat, em 2018, tivessem sido convidadas(os) a imaginar uma 
pesquisa qualitativa realizada junto com elas próprias, vendo a potência de um trabalho antropológico 
colaborativo ganhar força em sua formação? 

Seja na Universidade de Bolonha em 2008, seja na Unemat em 2018, seria possível desenvolver 
junto a estudantes questionamentos sobre qual a perspectiva de futuro projetada em cada obra. Ao 
abordar um programa didático que prevê a leitura dos pais fundadores da disciplina e de autoras(es) 
pertencentes a grupos historicamente marginalizados, é possível e positivo instigar a reflexão crítica 
sobre as perspectivas de futuro que, em cada caso, as antropologias localizadas projetam sobre as popu-
lações com as quais produzem conhecimento. Tais populações estão destinadas a um enquadramento 
evolucionista? A um desenvolvimentismo unidirecional capitalista e ocidental? À possibilidade de se 
recriar constantemente em seus próprios termos?

Na mesma medida em que certas pesquisas podem contribuir ou minar a emancipação e a au-
tonomia de um coletivo, a forma de ensinar também pode ter consequências para o modo como as 
pessoas se relacionam com conhecimentos e projetos de vida que não coincidem com os seus. Questões 



CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 213

Para aprender e ensinar antropologias

como as elencadas acima permitem debater as condições de produção destes conhecimentos durante 
aquilo que a antropologia canônica convencionou chamar de “trabalho de campo” ou, ainda, em quais-
quer outros lugares onde a aprendizagem colaborativa possa ser colocada em prática, como na sala de 
aula. Este projeto de docência é a proposta deste artigo para ajudar a transformar o modo como a disci-
plina é convencionalmente ensinada em sala de aula, permitindo a todas as pessoas aprender e ensinar 
antropologias específicas e localizadas. 

Amanda Horta é Doutora em Antropologia Social pelo Museu Nacional da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro (MN/UFRJ) e pesquisadora do Labo-
ratório de Alteridades da Universidade Federal de Ciências da Saúde de Porto 
Alegre (UFCSPA). 

Claudia Bongianino é Doutora em Antropologia Social pelo Museu Nacional 
da Universidade Federal do Rio de Janeiro e atualmente atua na Fundação 
Renova. Também é pesquisadora no Laboratório de Antropologia e História do 
Museu Nacional (LAH/MN/ UFRJ.

REFERÊNCIAS 

Almeida, M. I. de. (2014). Mira! – Artes Visuais Contemporâneas dos Povos Indígenas. Introdução. 
Mundo Amazónico, 5, 185-188. 

Archibald Q’um Q’um Xiiem; Archibald, J-A.; Lee-Morgan, J.; & De Santolo, J. (2019). Decoloniz-
ing Research: Indigenous Storywork as Methodology. Zed Books.

Asad, T. (org.). (1973). Anthropology and the colonial encounter. London: Ithaca Press.

Bongianino, C. (2018). Deus e Outros parentes invisíveis (Tese de Doutorado). Museu Nacional, Uni-
versidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Borges, A.; Costa, A.; Couto, G.; Cirne, M.; Lima, N.; Viana, T.; & Paterniani, S. (2015). Pós-Antro-
pologia: as críticas de Archie Mafeje ao conceito de alteridade e sua proposta de uma ontologia com-
bativa. Sociedade e Estado, 30(2), 347-369. https://doi.org/10.1590/S0102-699220150002000005 

Capiberibe, A. & Bonilla, O. (2015). A ocupação do Congresso: contra o quê lutam os índios? Estu-
dos Avançados, 29(83), 293-313. https://doi.org/10.1590/S0103-40142015000100014 

Chakrabarty, D. (2000). Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference. 
Princeton, Princeton University Press. 

https://doi.org/10.1590/S0102-699220150002000005
https://doi.org/10.1590/S0103-40142015000100014


214 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

Chua, L., & Mathur, N. (2018). Reimagining Alterity and Affinity in Anthropology. Front Cover. 
Oxford, New York: Berghahn Books.

Clifford, J.  (2013). Becoming Indigenous in the Twenty-First Century. Cambridge, MA: Harvard 
University Press.

Collins, B.; Laws, M. C., & Ntakirutimana, R. (2020). Becoming “Historically Marginalized Peo-
ples”: examining Twa perceptions of boundary shifting and re-categorization in post-genocide Rwan-
da. Ethnic and Racial Studies 44(4), 576-594. https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1767798

Corrêa, M. (1997). Dona Heloisa e a pesquisa de campo. Revista de Antropologia, 40(1), 11-54. ht-
tps://doi.org/10.1590/S0034-77011997000100002 

Corrêa Xakriabá, C. N.  (2018). O barro, o genipapo e o giz no fazer epistemológico de autoria Xakria-
bá: reativação da memória por uma educação territorializada. (Dissertação de Mestrado). Universida-
de de Brasília, Brasília.

Costa, S. (2006). Desprovincializando a sociologia: a contribuição pós-colonial. Revista Brasileira de 
Ciências Sociais, 21(60), 117-134. https://doi.org/10.1590/S0102-69092006000100007   

Dewulf, J. (2006). Por vozes nunca dantes ouvidas: a viragem pós-colonial nas ciências humanas. 
In A. L. Amaral & G. Cunha (orgs). Estudos em homenagem a Margarida Llosa (131-140). Porto: 
Universidade do Porto. 

Fernandes, L. C.  (2016). Cotistas e Não Cotistas: Qual o Desempenho dos Alunos do IFMT? (Disserta-
ção de Mestrado). Universidade Federal de Pernambuco, Recife.

Forte, M. (2005). Ruins of Absence, Presence of Caribs: (Post)Colonial Representations of Aboriginality 
in Trinidad and Tobago. Miami: University of Florida Press.

Forte, M. (2006). ‘Introduction: The dual absences of extinction and marginality – what difference 
does an indigenous presence make?’ In Indigenous Resurgence in the Contemporary Caribbean: Amer-
ind Survival and Revival (pp 1–18). New York: Peter Lange. 

Freire, P. ([1970] 2003). Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Edições Paz e Terra.

Freire, P. (1996). Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: Edições 
Paz Terra.

Geertz, C. (1978). A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar.

Goldman, M. (2016). Mais alguma antropologia: ensaios de geografia do pensamento antropológico. 
São Paulo: Ponteio.

https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1767798
https://doi.org/10.1590/S0034-77011997000100002
https://doi.org/10.1590/S0034-77011997000100002
https://doi.org/10.1590/S0102-69092006000100007


CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 215

Para aprender e ensinar antropologias

Grünewald, L., & Benites, A. C. (2017) Anti-equivalências. Sobre duas antropologias.  Ñanduty, 
5(6), 103-118. https://doi.org/10.30612/nty.v5i6.6876 

Guarnieri, F. V., & Melo-Silva, L. L. (2017). Cotas Universitárias no Brasil: Análise de uma década de 
produção científica. Psicologia Escolar Educacional, 21(2), 183-193. https://doi.org/10.1590/2175-
3539201702121100 

Guilherme, J. C.  (2017). A poética da luta: rap indígena entre os Kaiowá e Guarani em Mato Grosso 
do Sul. (Dissertação de mestrado). Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Universida-
de Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Harari, Y. N. (2014). Sapiens: A brief history of humankind. Nova Iorque: Random House.

Haraway, D. (1995). Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio da pers-
pectiva parcial. Cadernos Pagu, 5, 07-41. https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/
article/view/1773 

Holbraad, M., & Pedersen, M. A. (2017). The Ontological Turn: An Anthropological Exposition. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Horta, A. (2018). Relações indígenas na cidade de Canarana (MT). (Tese de Doutorado). Museu 
Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Horta, A. (2020). Oengman Menen: vê seu caminho. Apontamentos sobre a vida e as mortes das mulhe-
res ikpeng. Brasília: Gráfica Movimento.

Hymes, D. (org.). (1974). Reinventing anthropology. New York: Vintage.

Ingold, T. (2016). “Chega de etnografia! A educação da atenção como propósito da antropologia”. 
Educação, 39(3), 404-411. https://doi.org/10.15448/1981-2582.2016.3.21690  

Kopenawa, D., & Albert, B.  (2010). La chute du ciel. Paroles d‘un chaman yanomani, Paris: Plon.

Kopenawa, D., & Albert, B.  (2013). The falling sky: words of a Yanomami shaman. Massachusets-
-London: Belknap Press. 

Kopenawa, D., & Albert, B.  (2015). A queda do céu. Palavras de um xamã yanomami. São Paulo: 
Companhia das Letras.

Krenak, A. (2019). O amanhã não está à venda. São Paulo: Cia das Letras.

Krenak, A. (2020). Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Cia das Letras.

file:///C:/Users/amand/AppData/Local/Temp/5(6
https://doi.org/10.30612/nty.v5i6.6876
https://doi.org/10.1590/2175-3539201702121100
https://doi.org/10.1590/2175-3539201702121100
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1773
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1773
https://doi.org/10.15448/1981-2582.2016.3.21690


216 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

Krotz, E. (1997). Anthropologies of the South: Their Rise, Their Silencing, Their Characteristics. 
Critique of Anthropology, 17(3), 237-351. https://doi.org/10.1177/0308275X9701700302 

Localish. (2020) Native American Girls Transform into Traditional Clothing. Youtube, 20 de abril. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=9Gaeuc7TsTc

Mafeje, A. (2001). Anthropology in post-independence Africa: end of an era and the problem of self defi-
nition. Nairobi: Heinrich Böll Foundation; Regional Office East and Horn of Africa.

Mafeje, A. (2008). Africanity: a combative ontology. Codesria Bulletin, 3-4, 106-110.

Maruyama, H., & Kroik, Å. V. (2018). Indigenous Efflorescence. Beyond revitalization in Sapmi and 
Ainu Mosir. Camberra: ANU Press.

Mbembe, A. (2018). Necropolítica. São Paulo: n-1 Edições. 

Mehinaku, M. (2010). Tetsualü: pluralismo de línguas e pessoas no Alto Xingu (Dissertação de mestra-
do). Programa de Pós-graduação em Antropologia Social, Museu Nacional, Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Milanez, F., Sá, L. Krenak, A., Cruz, F. S. M., Ramos, E. U. & Pataxó, G. S. (2019). Existência e dife-
rença: O racismo contra os povos Indígenas. Revista Direito e Práxis 10(3). 2161–2181. https://doi.
org/10.1590/2179-8966/2019/43886 

Vicente, J. P. (2019). Quem é Raoni Metuktire, caiapó apontado como candidato ao Nobel da Paz. 
National Geographic. Disponível em: https://www.nationalgeographicbrasil.com/meio-ambien-
te/2019/10/quem-e-raoni-metuktire-caiapo-apontado-como-candidato-ao-nobel-da-paz Acesso: 
abr. 2020.

Oliveira. A. L. M. de. (2019). Educação Superior brasileira no início do século XXI: inclusão interrom-
pida? (Tese de Doutorado). Universidade Estadual de Campinas, Campinas.

Oliveira, L. de. (2016). Bro Mc’s rap indígena: O pop e a constituição de fóruns cosmopolíticos na 
luta pela terra Guarani e Kaiowa. Revista eco pós. Cultura POP, 19(3), 199-220. https://revistaeco-
pos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/3790 

Oliveira, N. A. de. (2010). Ser Xavante, morar e estudar na cidade: os Xavante em Nova Xavantina/
MT. Patrimônio e Memória, 10(2), 235-253. 

Outakoski, H. (2015). Davvisámegielat čálamáhtu konteaksta [The context of North Sámi literacy]. 
Sámi dieđalaš áigečála, 1, 29-59. 

https://doi.org/10.1177%2F0308275X9701700302
https://doi.org/10.1590/2179-8966/2019/43886
https://doi.org/10.1590/2179-8966/2019/43886
https://www.nationalgeographicbrasil.com/meio-ambiente/2019/10/quem-e-raoni-metuktire-caiapo-apontado-como-candidato-ao-nobel-da-paz
https://www.nationalgeographicbrasil.com/meio-ambiente/2019/10/quem-e-raoni-metuktire-caiapo-apontado-como-candidato-ao-nobel-da-paz
https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/3790
https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/3790


CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 217

Para aprender e ensinar antropologias

Peirano, M. (2006). Um ponto de vista sobre o ensino da antropologia. In M. P. Grossi, A. Tassinari, 
& C. Rial (orgs.). Ensino de antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além fronteiras 
(77-104). Blumenau: Nova Letra.

Restrepo, E., & Escobar, A. (2004). Antropologías en el mundo. Jangwa Pana, (3), 110-131.

Restrepo, E., & Escobar, A (2005). Other Anthropologies and Anthropology Otherwise: Steps 
to a World Anthropology Network. Critique of Anthropology, 25(2), 99-129. https://doi.or-
g/10.1177/0308275X05053009 

Ribeiro, D. (1977). Os Índios e a Civilização: a integração das populações indígenas no Brasi moderno. 
Rio de Janeiro: Vozes.

Ribeiro, G. L., & Escobar, A. (2008). Antropologías del mundo. Transformaciones disciplinarias dentro 
de sistemas de poder. Popayán: Diseño Grafico e Impresiones.

Ricoeur, P. (2007). A memória, a história e o esquecimento. Campinas, SP: Editora Unicamp.

Santos, A. B. dos. (2015). Colonização, quilombos: modos e significações. Brasília: INCTI, UnB.

Silva, G. U. L. da. (2015). O desempenho e as cotas: o caso da UFSC. (Dissertação de Mestrado). 
Programa de Pós-graduação em Sociologia Política, Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis.

Simpson, A. (2014). Mohauwk Interruptions. Political life across the borders of settler States. Durham 
and London: Duke Univertsity Press.

Stengers, I. (2011). Cosmopolitics II. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Surarás do Tapajós. Challenge - Mulheres Indígenas. Youtube, 7 de abril de 2020. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=h0aqs4D3e70 

TallBear, K. (2015). Dossier: Theorizing Queer Inhumanisms: An Indigenous Reflection on Work-
ing Beyond the Human/Not Human. GLQ: A Journal of Lesbian and Gay Studies, 21(2-3), 230-235.

Todd, Z. (2014). Indigenizing the Anthropocene. In H. Davis & E. Turpin. (ed). Art in the Anthro-
pocene: Encounters Among Aesthetics, Politics, Environment and Epistemology (pp. 241-254). London: 
Open Humanities Press.

Todd, Z. (2015). The We and Them of Anthropology. Savage Minds. May 16, 2015. Disponível em: 
https://savageminds.org/2015/05/16/the-we-and-them-of-anthropology. Acesso em: abr. 2020.

Todorov, T. (1983). A conquista da América: a questão do outro. São Paulo: Martins Fontes.

https://doi.org/10.1177%2F0308275X05053009
https://doi.org/10.1177%2F0308275X05053009
https://www.youtube.com/watch?v=h0aqs4D3e70
https://savageminds.org/2015/05/16/the-we-and-them-of-anthropology


218 CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021

Vega Sanabria, G., & Dias Duarte, L. F. O ensino de Antropologia e a formação de antropólogos 
no Brasil hoje:de tema primordial a campo (possível) de pesquisa (antropológica). Revista Brasi-
leira de Informação Bibliográfica em Ciências Sociais - BIB, 90(3), 1-31. https://doi.org/10.17666/
bib9010/2019 

Viveiros de Castro, E. (2002). O nativo relativo. Mana, 8(1), 113-148. https://doi.org/10.1590/
S0104-93132002000100005 

Wagner, R. (2010 [1981]). A invenção da cultura. São Paulo: Cosac Naify.

https://doi.org/10.17666/bib9010/2019
https://doi.org/10.17666/bib9010/2019
https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000100005
https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000100005


CAMPOS V.22 N.2 p. 198-219 jul.dez.2021 219

Para aprender e ensinar antropologias

Para aprender e ensinar antropologias

Resumo: Este artigo explora relatos sobre experiências acadêmicas das autoras para refletir sobre for-
mas de aprender e ensinar antropologias capazes de incorporar seu potencial reflexivo à prática do-
cente. Em diálogo com autores e autoras que analisam criticamente as raízes coloniais da disciplina, 
argumentamos que o método de ensino ancorado na dualidade Nós versus Outros tende a produzir 
antropólogas e antropólogos identificadas com o Nós nessa dualidade e isso é politicamente perigoso. 
Realizada sobre o pano de fundo da democratização do acesso ao Ensino Superior no Brasil e do fenô-
meno do “renascimento indígena”, a análise enfatiza o crescente protagonismo das populações origi-
nárias nos debates globais e argumenta pela necessidade de recusar o método hegemônico de ensinar 
antropologia. Por fim, sugerimos orientar os cursos introdutórios para a pluralidade de antropologias 
que compõem este campo de conhecimentos e suas condições de produção.
Palavras-chave: Teoria Antropológica; ensino de Antropologia; conhecimento; democratização da 
educação; renascimento indígena.

LearnING and teachING anthropologies

Abstract: Based on two ethnographic cases about the authors own academic experiences, this paper 
aims to debate the importance of alternative Anthropological learning and teaching strategies in order 
to achieve the full reflexive potential of the discipline. In dialogue with scholars who critically reflect 
about Anthropology´s colonial roots, we argue that the method of teaching Anthropology anchored 
on the duality between the Us and Them tends to produce anthropologists who identifies with the 
Us in this duality, a politically dangerous practice. The backgrounds of our analysis are the Brazilian 
democratization of universities and the phenomena of “Indigenous Renaissance”, which stresses Ori-
ginal Populations centrality as actors in global debates. Finally, we contend that we need to reject such 
hegemonic method of teaching anthropology and invite teachers to orient undergraduate programs 
towards the plurality of anthropologies that composes this field, and its conditions of production.
Keywords: Anthropological Theory; Anthropology Teaching; knowledge; democratization of uni-
versities; indigenous renaissance.

RECEBIDO: 29/04/2020

APROVADO: 20/01/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 220-245 JUL.DEZ.2021

D O SSIÊ

Perspectivas para o ensino 
de Antropologia no curso de 
Design de Moda 
MARIA FERNANDA CARNEIRO PINHEIRO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO PIAUÍ, TERESINA/PI, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0002-6708-5075

Introdução

A temática do ensino de Antropologia tem sido uma regular de mesas-redondas, simpósios e 
grupos de trabalho da Associação Brasileira de Antropologia (ABA) por mais de sessenta anos, pre-
sente desde suas primeiras reuniões (Grossi, 2006) até a última edição realizada até então, em 2020, de 
modo remoto. A realização de debates como estes, a produção e publicação de trabalhos sobre o tema 
“indicam o longo interesse que os antropólogos têm tanto em (re)pensar [sic] sua formação acadêmica 
quanto em conhecer as características do seu mercado de trabalho” (Lima & Ribeiro, 2004:7-8). 

Esta preocupação pode dividir-se em alguns subtemas, sendo um deles o seu ensino em “outros 
cursos”, um debate que se originou da reconfiguração do mercado de trabalho para egressos de pós-gra-
duações em Antropologia iniciado no final do século XX (Fonseca, 2006b). Aproximadamente entre 
1990 e 2018, houve um processo de democratização do Ensino Superior no Brasil, no qual o número 
de matrículas na graduação subiu de 1.749.703 para 8.450.755, e das instituições de ensino de 849 
para 2.5371 (Fonseca, 2006b; Leal et. al., 2021). Isto fez com que a Antropologia se tornasse, segundo 
Grossi (2006a:8), 

uma das disciplinas de Ciências Humanas das mais demandadas por outros cursos em busca da 
sensibilização de seus alunos a questões sociais e deste Homem universal e moderno que é objeto 
de estudo das Ciências Humanas. Disciplinas de Introdução à Antropologia passaram a ser ofe-
recidas como disciplinas introdutórias para carreiras nas áreas da Saúde (Medicina, Odontologia, 

1 Fontes: Sinopses Estatísticas da Educação Superior 1995 e 2018. (Brasil 2019).

https://orcid.org/0000-0002-6708-5075


CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 221

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

Enfermagem, Nutrição, Fisioterapia), das Ciências Sociais Aplicadas (Serviço Social, Direito, Ad-
ministração, Contabilidade, Economia, Comunicação, Design, Publicidade), das Humanidades 
(História, Psicologia, Pedagogia), entre muitas outras.

Houve, portanto, uma crescente demanda pela introdução da Antropologia nos currículos de 
Ensino Superior das mais variadas áreas do conhecimento, muitas vezes, por recomendação do Minis-
tério da Educação e acompanhada de questionamentos (Almeida et al., 2006). Por um lado, sua presen-
ça em tantos cursos diferentes aponta para seu diálogo interdisciplinar com diversas áreas; entretanto, 
por outro, o seu ensino em outras graduações é também um dilema da prática profissional enfrentado 
pelos antropólogos, pois precisam conciliar a demanda das instituições por disciplinas de Antropolo-
gia com seu desejo de atuar junto a colegas de campo em cursos de Ciências Sociais ou na pós-gradua-
ção (Grossi, 2004). Em muitos casos, mesmo com vocação tanto para o ensino quanto para a pesquisa, 
estes professores “têm como tarefa principal demonstrar a relevância do pensamento antropológico 
para não-antropólogos” (Fonseca, 2006b:217).

Este cenário de expansão não se manteve na década de 2020, devido à descontinuidade das polí-
ticas governamentais propulsoras e ao agravamento da crise econômica e política brasileira (Machado, 
2018; Sprandel & Barreto Filho, 2018). Ainda assim, para Groisman, por ter aberto novas áreas de 
atuação, esta conjuntura profissional estimulou os antropólogos a refletir sobre seu papel, sua atitude, 
expectativas quanto ao seu trabalho e sobre as formas de atuação mais adequadas em cada contexto. 
Segundo o autor, os conceitos básicos e relevantes da Antropologia que devem fazer parte das unidades 
curriculares de outros cursos são o relativismo, a diversidade, o etnocentrismo e a cultura – esta últi-
ma com ênfase na discussão sobre ideologia da alienação e na separação entre ideologia e cultura. Ele 
acrescenta que, para ser devidamente compreendido pelos alunos, tal conteúdo deveria ser aplicado e 
contextualizado e que tanto a carga horária quanto a quantidade de disciplinas deste tipo deveriam ser 
ampliadas. Além disso, “uma questão destacada [...] foi o problema de atrair a atenção de alunos que 
tomam a Antropologia como disciplina secundária para sua formação” (Groisman, 2006:337). Desta 
forma, do ponto de vista da didática e das práticas de ensino, ele aponta a utilidade de se explorar ativi-
dades lúdicas nas aulas, bem como a importância de se programar experiências de trabalho de campo 
para estes discentes.

Com base nessas informações, uma observação poderia ser colocada a respeito dos objetivos da 
Antropologia em outras graduações. É preciso ter cuidado para que este não se resuma à transmissão 
de um “acervo de informações sobre o exótico”, mas consista em “aflorar no estudante uma descoberta 
de que, através do exótico, existe uma outra alternativa, uma outra possibilidade além da que nos é 
dada”, caso contrário, a Antropologia não seria nada mais do que um repositório de informações, um 
“dicionário de estranhar peculiares” (Peirano, 2006:81). A finalidade de apresentar a esses alunos mitos 
e ritos de povos estranhos a eles é fazer com que eles aprendam um ethos específico e, segundo a autora:



222 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

de forma lenta, como se fosse o resultado de um processo de iniciação, o estudante passa a reco-
nhecer a racionalidade do outro, o respeito à alteridade, o relativismo das sociedades e das ideo-
logias, a ausência da distinção fundamental entre primitivos e modernos, a horizontalidade das 
práticas humanas, a afinidade entre as ciências e a magia, entre a magia e a religião, entre a religião 
e a ciência (ibidem).

Outra característica observada diz respeito às dificuldades metodológicas inerentes à Antropo-
logia enquanto disciplina em outros cursos. Para Gusmão (2006), com base em sua experiência de 
ensino na graduação em Pedagogia da Unicamp, a questão central estaria nas relações entre Antropo-
logia e Educação, a partir da própria produção antropológica. Isto porque, em sua opinião, era preciso 
primeiro compreender que se tratava de um corpo discente de fora das Ciências Sociais, e isto tornaria 
necessário um inventário teórico da relação da Antropologia com a Educação para que se viabilizasse e 
aprofundasse os debates seguintes, facilitando a compreensão dos fatos, dos conceitos e das metodolo-
gias. O núcleo básico da disciplina, nesta perspectiva, foi o de “introduzir o aluno na história da Antro-
pologia e nas relações desse campo de saber com a Pedagogia e com os aspectos críticos aí envolvidos” 
(idem:325). O ponto alto que se poderia alcançar seria fazer o estudante “aprender a superar as próprias 
concepções e a relativizar as ‘verdades’ postas por meio de uma visão estreita dos fatos sociais”, algo que 
está na natureza do pensar e do fazer antropológicos (ibidem:323). 

Um problema apontado pela autora foi que, muitas vezes, este ensino se encontra restrito a um 
semestre, como foi o caso de sua experiência. Segundo ela, 

A sensação é a de que, ao alcançar um patamar a partir do qual se pode aprofundar o diálogo, ele 
já chegou ao seu final, para recomeçar noutro semestre da mesma estaca zero, principalmente na 
graduação, quando as dificuldades de compreensão teórica e conceitual são maiores. Um único 
semestre revela-se muito limitado para enfrentar questões tão cadentes quando se trata de inter-
disciplinaridade e, quando se fala uma “língua estranha”, e até então distante de um alunado acos-
tumado a outros discursos e a outros referenciais (Gusmão, 2006:324-325).

Corroborando suas ideias, Müller (2006:380-381) afirma que, nos cursos em que a Antropolo-
gia participa como uma disciplina periférica e fornecedora de conteúdos complementares, os profes-
sores, em geral, “estarão oferecendo aos alunos o primeiro, e provavelmente o único, contato que os 
estudantes terão com a disciplina antropológica”. A esperança de Gusmão (2006) é que a continuidade 
se desse com o próprio aluno estabelecendo as pontes entre Pedagogia e Antropologia no decorrer do 
curso, sendo a sua disciplina uma abertura para outras formas de olhar e novas possibilidades. Faz-se 
necessária, então, uma “conversão” à visão de mundo antropológica: é preciso “seduzir” estes alunos 
nas unidades curriculares introdutórias, usando textos diversificados e baseados na sua realidade pro-
fissional (Fonseca, 2006a; 2006b). Ao incorporar textos e questionamentos específicos ao domínio 
do conhecimento em questão – seja Pedagogia, Design de Moda ou qualquer outro –, enriquece-se a 
relação ensino-aprendizagem, oferecendo aos alunos, por um lado, “a descoberta das possibilidades da 



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 223

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

crítica sobre as construções humanas” e aos professores antropólogos, por outro, a oportunidade de 
fazer sua própria leitura do campo em que está atuando (Almeida et al., 2006: 418). 

É preciso considerar, portanto, abordagens diferenciadas para estes alunos diferenciados e, para 
uma possível adequação dos conteúdos programáticos de uma disciplina introdutória à Antropologia 
ao perfil dos estudantes de cada curso, ganha importância o estabelecimento de um diálogo permanen-
te entre seus professores e os demais docentes, bem como seus coordenadores e profissionais da área 
a ser atendida (Almeida et al., 2006). O diálogo também entre professores de Antropologia é funda-
mental, no sentido de evitar o isolamento acadêmico daqueles que atuam fora do campo das Ciências 
Sociais. Para que não percam o norte de sua formação profissional, são importantes os fóruns sobre 
ensino de Antropologia, que consolidam redes e trocas de experiências em sala de aula e colocam em 
pauta um tema que, na hierarquia de prestígio do campo antropológico, tem uma dimensão desvalori-
zada (Almeida et al., 2006; Fonseca, 2004). Em 2004, Debert defendeu que o ensino de Antropologia 
era um tema pouco explorado e que merecia trabalhos mais dirigidos aos antropólogos que lecionam 
em graduações de Ciências Sociais ou outros cursos. Felizmente, muitos dossiês, coletâneas e trabalhos 
vêm sendo publicados desde então, demonstrando que o tema se consolidou em linhas de pesquisa, 
publicações e eventos científicos (Vega Sanabria & Duarte, 2019).

Pensando nisso, apresento neste artigo alguns objetivos, conteúdos e metodologias que envol-
vem o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda. A partir de pesquisa realizada entre os 
anos de 2017 e 2019 no âmbito do Bacharelado em Design de Moda e Estilismo da Universidade 
Federal do Piauí (UFPI), na cidade de Teresina, busco apresentar as perspectivas observadas para tal 
no curso em questão, compreendendo-o como o ensino de conceitos como relativismo, diversidade, et-
nocentrismo e cultura (Groisman, 2006)2, bem como alguns outros identificados ao longo do trabalho 
de campo. Tal investigação nasceu de uma inquietação sobre a (aparente) ausência da Antropologia na 
minha própria graduação em Design de Moda, em outra instituição de ensino na mesma cidade.

Na primeira seção do artigo recupero o debate sobre o ensino de Antropologia em graduações 
e pós-graduações diferentes das Ciências Sociais, muitas vezes denominadas de “outros cursos”. Em 
seguida, traço um panorama dos marcos institucionais e legais, explorando as Diretrizes Curriculares 
Nacionais (DCN) para o curso de Design de Moda, o Projeto Pedagógico do Curso (PPC) oferta-
do na UFPI e os planos de ensino de algumas unidades curriculares. Estes documentos foram alvo 
de recortes específicos para a extração sistemática de informações objetivas sobre as possibilidades do 
ensino – unidades curriculares e atividades acadêmicas – e também direcionaram a interação com os 
interlocutores3.

2 Embora este entendimento não seja exclusivo do autor citado, ele foi tomado como referência para este trabalho juntamente com a 
coletânea da ABA, Ensino de Antropologia no Brasil, de 2006.

3 A pesquisa prosseguiu com a realização de entrevistas semiestruturadas individuais e grupais, tendo por interlocutores alunos, professo-
res e o coordenador do curso estudado.  Orientadas por tópicos-guia, as entrevistas em profundidade permitiram liberdade e espontanei-
dade de participação e de resposta dos envolvidos, conforme orientado por Bauer e Gaskell (2002). O objetivo desejado com os encontros 
foi compreender: a percepção dentre eles da relação entre os campos de Antropologia e Moda; a relevância da Antropologia na formação 
e atuação do profissional de Moda; e, por último, as formas de exploração de conceitos antropológicos e do ensino de Antropologia em 
atividades acadêmicas ao longo do curso. O trabalho ainda incluiu observação de dezenas de aulas, no intuito de acompanhar a execução 
dos planos de ensino, tendo principal atenção para os conteúdos relacionados à Antropologia.



224 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

As seções seguintes são dedicadas ao observado em campo e aos discursos dos interlocutores, nas 
quais apresento as perspectivas para o ensino de Antropologia no curso estudado: conceitos, ativida-
des acadêmicas, sujeitos envolvidos, estratégias didáticas, articulação entre teoria e prática, objetivos 
e desafios. Por fim, nas considerações, apresento minhas interpretações, com a intenção de contribuir 
para a divisão de experiências que enriquece a atuação e docência dos antropólogos nas mais diversas 
instituições e graduações.

Os requisitos legais para o ensino de Antropologia

Os documentos pedagógicos e a legislação pertinente ao ensino de Antropologia no curso estu-
dado são o Projeto Pedagógico de Curso e as Diretrizes Curriculares Nacionais. O primeiro 

É o documento orientador de um curso que traduz as políticas acadêmicas institucionais com base 
nas DCNs [sic]. Entre outros elementos, é composto pelos conhecimentos e saberes necessários à 
formação das competências estabelecidas a partir do perfil do egresso; estrutura e conteúdo curri-
cular; ementário; bibliografia básica e complementar; estratégias de ensino; docentes; recursos ma-
teriais; laboratórios e infraestrutura de apoio ao pleno funcionamento do curso (Brasil, 2015:48).

As DCN são normas estabelecidas pelo Conselho Nacional de Educação,  constituindo refe-
renciais para as instituições de Ensino Superior na organização de seus programas de formação. Desta 
forma, os currículos devem ser coerentes com as estipulações das Diretrizes a respeito de interdiscipli-
naridade, articulação entre teoria e prática, conteúdos obrigatórios, carga horária mínima, atividades 
complementares e estágio curricular, entre outros elementos. As DCN permitem que tais instituições 
priorizem áreas de conhecimento na construção dos currículos e possibilitam a definição de múltiplos 
perfis profissionais, assegurando certa flexibilidade, criatividade e responsabilidade às instituições na 
elaboração dos projetos pedagógicos (Brasil, 2015).

Existem diretrizes voltadas para a elaboração dos currículos de inúmeras graduações, entretanto, 
não há documento especifico para o curso de Design de Moda, de forma que as DCN do curso de gra-
duação em Design (Resolução CNE/CES nº 5, de 08 de março de 2004) são utilizadas para este fim. 
Além delas, existem aquelas que orientam elementos comuns a muitos currículos, conforme legislação 
específica. É o caso das Leis nº 10.639, de 09 de janeiro de 2003 e nº 11.645, de 10 de março de 2008, 
que estabelecem a obrigatoriedade da inclusão da História e cultura afro-brasileira, africana e indígena 
e cuja orientação está nas DCN para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o ensino de Histó-
ria e Cultura Afro-Brasileira, Africana e Indígena4.

Segundo as DCN para os cursos de graduação em Design, o perfil desejado para o formando, 
incluindo aquele de Design de Moda, deve abranger a apropriação do pensamento reflexivo e da sen-
sibilidade artística e a aptidão para a produção de objetos envolvendo sistemas de informações cultu-
rais, visuais, artísticas, estéticas e tecnológicas, observando ajustamentos históricos, traços culturais 

4 Resolução CNE/CP nº 1, de 17 de junho de 2004. O ensino da História e cultura indígena não é mencionado no título da Resolução, 
mas é contemplado no seu conteúdo, por isso achei pertinente incluí-lo no corpo do texto.



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 225

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

de desenvolvimento das comunidades, as características dos usuários e seu contexto socioeconômico 
e cultural (Brasil, 2004a). Neste perfil profissional, incluem-se competências e habilidades para, entre 
outros aspectos, “visão histórica e prospectiva, centrada nos aspectos socioeconômicos e culturais, re-
velando consciência das implicações econômicas, sociais, antropológicas, ambientais, estéticas e éticas 
de sua atividade” (idem:2). O documento também estabelece que a organização curricular dos cursos 
deve contemplar os seguintes conteúdos básicos:

estudo da história e das teorias do Design em seus contextos sociológicos, antropológicos, psico-
lógicos e artísticos, abrangendo métodos e técnicas de projetos, meios de representação, comu-
nicação e informação, estudos das relações usuário/objeto/meio ambiente, estudo de materiais, 
processos, gestão e outras relações com a produção e o mercado (Brasil, 2004a:2). 

Em resumo, tais exigências indicam que a organização das atividades curriculares visa formar 
um profissional que apresente: alto grau de criatividade e apropriação do pensamento reflexivo; sensi-
bilidade artística para projetar, planejar e desenvolver produtos de Moda; formação técnica e prática 
fundamentada em conhecimentos filosóficos, sociológicos, antropológicos e psicológicos; tudo isso 
aliado, ainda, ao senso ético profissional e à responsabilidade socioambiental.

Já as DCN para a Educação das Relações Étnico-Raciais para o Ensino de História e Cultura 
Afro-Brasileira e Africana têm como meta promover a educação dos cidadãos sobre a multicultura-
lidade e plurietnicidade da sociedade brasileira na busca por relações étnico-raciais positivas (Brasil, 
2004b). O documento estabelece que esta educação deve ser desenvolvida “por meio de conteúdos, 
competências, atitudes e valores a serem estabelecidos pelas instituições de ensino e seus professores, 
com o apoio e supervisão dos sistemas de ensino, entidades mantenedoras e coordenações pedagógi-
cas” (idem:1), mas, no caso do Ensino Superior, não especifica detalhadamente como – se em conteúdo 
teórico, prático, transdisciplinar ou atividades interdisciplinares.

Para Sansone (2007:24), a implementação da Lei Federal nº 10.693 de 2003 trata “de uma primei-
ra tentativa, generosa, mas desorganizada e descapitalizada, de criar um multiculturalismo à brasileira”. 
Tanto a Lei quanto as DCN seguem uma perspectiva de educação multicultural, que nasceu da necessi-
dade de se “evitar tensões entre grupos étnicos e culturais e quebrar o ciclo vicioso da discriminação que 
se abate sobre os grupos culturalmente diferenciados” (Nascimento, 2017:73). Entende-se como socie-
dade multicultural aquela cujo processo de constituição teve como base sua diversidade sociocultural 
formadora – sendo assim, em maior ou menor medida, todas as sociedades são multiculturais. Nestes 
cenários, o multiculturalismo surgiu como uma resposta ao processo de homogeneização cultural de 
grupos com particularidades culturais no sentido de reafirmá-las, reivindicando o reconhecimento da 
diversidade em instâncias religiosas, políticas, estéticas, étnicas ou de gênero (Nascimento, 2017).

As origens das reivindicações multiculturalistas foram as lutas contra o racismo empreen-
didas pelos negros norte-americanos na década de 1960. Já na América Latina, este discurso se faz 
presente principalmente no campo da educação (Nascimento 2017), onde atualmente procura-se 
“ampliar e rever os currículos escolares, incorporando saberes até então deixados de fora, como aqueles 
relacionados com o ser indígena ou negro” (Sansone, 2007:24). Inclusive, 



226 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

[...] dentro do processo de expansão, consolidação e institucionalização do discurso multicultural, 
foi o campo da educação que mais se consolidou nesse debate. Essa situação deve-se ao fato de 
ter sido a educação um campo prioritário para as reivindicações das mais diferentes demandas, e 
como respostas a essas demandas logo se desenvolveram os mais diversos programas educativos 
para que se pudesse atender às reivindicações desses grupos (Nascimento, 2017:73).

Ganham papel central, assim, a escola e a universidade públicas, pois são instituições que “abar-
cam um leque de possíveis beneficiários” (idem:74). No projeto pedagógico do multiculturalismo bra-
sileiro, a reconstrução dos currículos deve ser feita de forma que evidencie a variedade de formas cultu-
rais e processos identitários presentes na sociedade brasileira, fazendo com que esta variedade seja vista 
como um fator de força e criatividade e promovendo “uma educação na e para a tolerância, mais do 
que uma ênfase numa diversidade cultural que parte da população deste país” (Sansone, 2007:26-27).

Pensando assim, a Antropologia tem um papel muito importante nos mais variados cursos e car-
reiras, mas ele não é necessariamente o de ensinar a fazer pesquisa antropológica: seu papel em outras 
graduações é apresentar um outro modo de pensar os problemas próprios de suas respectivas carreiras 
e oferecer informações sobre a diversidade cultural no Brasil, as classes sociais, a pobreza e a violência, 
entre outros temas (Durham, 2006). É possível afirmar, então, que o objetivo da Antropologia em ou-
tros cursos não é formar antropólogos:

A sua função nesses cursos é a de apresentar aos alunos conteúdos e instrumentos conceituais 
mínimos que os habilitem a compreender aquilo que os antropólogos produziram sobre a área 
de formação e atuação (profissional ou acadêmica) em que eles irão se formar. O que pode ser 
almejado é que esses alunos se tornem leitores da produção antropológica e que, ao longo da tra-
jetória profissional ou acadêmica que desenvolverão em sua própria área, eles incorporem uma 
perspectiva relativizadora que os faça complexificar a compreensão da realidade em que se dará a 
sua prática profissional e a apreensão do conhecimento produzido em seu próprio campo (Müller, 
2006:381).

Encarado desta forma, o ensino da Antropologia pode ser visto como uma via de incentivo ao 
pensamento crítico e relativizador sobre o futuro campo profissional do aluno que cursa sua graduação, 
introduzindo conceitos, leituras e discussões acerca de temas específicos. Colocando em contraste as 
exigências descritas nas DCN e as atividades contempladas no PPC  de Design de Moda e Estilismo da 
UFPI, identifiquei de modo preliminar que as possibilidades do ensino de Antropologia no curso não 
se restringem à simples inclusão de uma unidade curricular intitulada Antropologia, Antropologia da 
Moda ou similares. Por isso, uma leitura minuciosa do PPC se fez necessária em minha investigação, 
amparada por uma extensa conversa com o coordenador do curso sobre o documento. Desta leitura e 
deste diálogo, destacaram-se os elementos da metodologia e do currículo, os quais detalharei a seguir.



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 227

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

O curso estudado

O Bacharelado em Design de Moda e Estilismo da UFPI foi iniciado em agosto de 2009 e possui 
uma carga horária de 2.910 horas/aula integralizadas em nove semestres. Desde então, formou 12 tur-
mas, cerca de 140 alunos e passa por um processo de restruturação curricular. Seu PPC foi elaborado 
por professores do Departamento de Artes da própria universidade e, conforme o documento, o curso 
foi criado para atender à demanda da comunidade piauiense por formação acadêmica dentro do seu 
próprio estado, de forma que profissionais não precisassem mais migrar para outras instituições em 
busca de maior conhecimento no Design de Moda. Ainda segundo o PPC, o bacharelado veio também 
para atender à necessidade de se desenvolver uma moda que evidenciasse a identidade piauiense, atenta 
à realidade social, econômica e cultura do estado, às condições climáticas da região e que despertasse a 
consciência ecológica em relação ao uso de materiais, fibras e corantes regionais.

Seu corpo docente possui formação variada e, quando comparado aos quadros das demais gra-
duações ofertadas em Teresina, destaca-se pela alta titulação: dos 17 professores que formam o quadro, 
2 são doutores, 12 são mestres e apenas 3 são especialistas5. Também é relevante o fato de que muitos 
são graduados em Design de Moda ou Estilismo e Moda (41%) e, mesmo quando formados em áreas 
diferentes (Ciências Contábeis, Educação Artística, Economia, Geografia, Ciências Sociais, Direito, 
Administração e Economia Doméstica), possuem pós-graduações ou trabalhos de pesquisa afins ao 
Design de Moda6. O coordenador é graduado em Economia Doméstica pela Universidade Federal do 
Ceará, mestre e doutor em Engenharia Têxtil pela Universidade do Minho, em Portugal. O fato mais 
marcante, para este artigo, é que neste quadro não há professores antropólogos, o que me fez refletir 
sobre quem são os docentes que lecionam o conteúdo antropológico previsto na organização curricular 
e como eles o fazem. 

O currículo e a metodologia constituíram-se elementos-chave para identificar as possibilidades 
do ensino de Antropologia no curso, já que este não poderia ser reduzido a apenas uma unidade cur-
ricular, mas sim distribuído em algumas disciplinas obrigatórias e optativas, tanto de cunho teórico 
quanto prático. A proposta metodológica, conforme o PPC, está fundada na articulação entre teoria e 
prática e na transdisciplinaridade.

A abordagem transdisciplinar abrange uma compreensão da realidade que deve estar pautada na 
complexidade como recurso epistemológico. O conhecimento, nesse sentido, acontece de forma 
dinâmica, de modo que o real não se fixe em formas estáticas do próprio conhecimento. Enten-
de-se, assim, que a sua tarefa é integrar as disciplinas, superando este caráter disciplinar, a partir 
do diálogo permeado por diferentes configurações epistêmicas. Consequentemente a organização 
curricular exige uma reorientação dos modelos tradicionais das grades curriculares estruturadas 
em disciplinas isoladas para a organização por áreas de conhecimento (UFPI: 2008, 17).

5 Fonte: Sistema Integrado de Gestão de Atividades Acadêmicas (SIGAA) da Universidade Federal do Piauí.

6 Fonte: Plataforma Lattes CNPq.



228 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

O coordenador explicou que tal articulação possibilita que o conhecimento adquirido em uma 
disciplina teórica possa ser aplicado em uma outra de cunho prático, mesmo que em semestres dife-
rentes, evidenciando a abordagem transdisciplinar de que trata o PPC. Mais detalhadamente, o co-
nhecimento é segmentado e vai sendo construído e exercitado aos poucos até os semestres finais, onde 
são realizadas atividades de desenvolvimento de coleções de produtos de vestuário, atividades essas 
que proporcionariam o alcance do principal objetivo do curso, uma vez que reuniriam tanto as com-
petências como as habilidades do perfil do egresso. Segundo o coordenador, “[o aluno] pega todo um 
conjunto de conhecimentos e, nessa última disciplina, que é a [Montagem de Desfile e] Curadoria, 
culmina com o desfile, que é o Piauilismo”.

Piauilismo é um evento realizado semestralmente, cuja organização faz parte dos requisitos para 
a aprovação dos alunos em Montagem de Desfile e Curadoria, disciplina do nono semestre. Todos os 
detalhes do evento são elaborados conforme um tema que, a cada edição, apresenta alguma relação com 
o Estado do Piauí. Nele, são desfiladas as coleções de produtos de vestuário desenvolvidas pelos alunos 
em Projeto de Coleção I e Projeto de Coleção II, unidades presentes no oitavo e nono semestres do 
curso, respectivamente. Desta forma, o Piauilismo é o resultado do trabalho em conjunto destas três 
unidades curriculares, todas de cunho teórico-prático. 

Por carregar sempre temáticas regionais, o coordenador do curso defendeu que o Piauilismo 
surgiu com a finalidade de exercitar representações do Piauí em coleções de Moda “para o aluno pegar 
e fazer todo aquele estudo da parte histórica, da parte cultural, fazer toda essa análise e passar para 
uma coleção, que é algo físico”. Assim, os alunos exercitam sua capacidade de transpor representações 
simbólicas da cultura piauiense em artigos de vestuário desenvolvidos nesses temas. Segundo ele: “Nós 
trabalhamos essas questões simbólicas tentando ligar [a] representatividade da cultura local [...] para 
que o aluno consiga transcrever para a tendência de moda que está sendo lançada naquele período”. Em 
2019 ocorreram a 11ª e a 12ª edições do evento, com os títulos “Teresina, meu amor” e “Sabores do 
Piauí”, respectivamente.

Este argumento me remeteu ao eixo de formação de conteúdos teórico-práticos, descrito nas 
DCN do Curso de Graduação em Design como os domínios que integram a abordagem teórica e a 
prática profissional (Brasil, 2004a). Isto fez com que as unidades curriculares que envolvem as ativida-
des de desenvolvimento de coleção de vestuário e a realização do Piauilismo se tornassem importantes 
âmbitos para minha investigação a respeito do ensino de Antropologia no curso, pois poderiam evi-
denciar formas de aplicação desses conhecimentos teóricos relacionados a ela no exercício prático do 
desenvolvimento de uma coleção de Moda e produção do evento.

Após leitura das ementas, selecionei para um estudo mais apurado oito unidades curriculares (as 
duas primeiras, obrigatórias e as demais, optativas): Teoria da Moda; Psicossociologia da Moda, An-
tropologia e Imagem; Artes do Corpo; Cultura e Consumo; Leituras do Corpo; História e Cultura; 
Cultura Brasileira. Este leque de unidades curriculares ainda teve que ser refinado devido à oferta, de 



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 229

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

forma que apenas Cultura Brasileira entrou na pesquisa de campo7. Após conversas com o coordenador 
e observando a proposta metodológica para o curso descrita no seu PPC, acrescentei ao rol as disci-
plinas Projeto de Coleção de Moda I e II e Montagem de Desfile e Curadoria, pela possibilidade de 
proporcionarem o exercício empírico de conhecimentos teóricos previamente construídos. 

As unidades curriculares: conteúdos, bases teóricas e 
percepções 

Moda, cultura, corpo e consumo: ensino (majoritariamente) teórico

Nesta seção, exponho algumas perspectivas encontradas para o ensino de Antropologia no 
curso de Design de Moda que se mostraram majoritariamente teóricas, ou seja, envolveram unida-
des curriculares de carga horária teórica e, dentro delas, algumas atividades de pesquisa, mesmo que 
as disciplinas não fossem de cunho prático. Foram elas: Teoria da Moda, Psicossociologia da Moda 
e Cultura Brasileira.

Teoria da Moda e Psicossociologia da Moda são duas unidades curriculares obrigatórias presen-
tes no primeiro semestre e com enfoques similares em muitos pontos. No período em que realizei a 
pesquisa – no primeiro semestre de 2019 – ambas foram ministradas, inclusive, pela mesma professora. 
Ela é graduada em Estilismo e Moda pela Universidade Federal do Ceará, mestre e doutoranda em 
Design, Marketing e Engenharia Têxtil pela Universidade do Minho, em Portugal. Sua área de con-
centração no Mestrado foi a Tecnologia do conforto e no doutorado em andamento, moda popular.

Em seu plano de ensino, Teoria da Moda foi descrita como uma unidade curricular que buscou 
trabalhar a “compreensão epistemológica sobre a moda como objeto de estudo atrelado à evolução da 
modernidade e suas relações sociais, culturais e históricas”. Temas abordados que se relacionam com 
Antropologia são: discussão de correntes teóricas diversas que entendem a moda como um fenômeno 
social inerente à sociedade moderna; estudo das condições sociais, históricas, econômicas e culturais 
desencadeadas no período da modernidade ocidental; estudo da configuração da moda como fenô-
meno sociocultural tal como o conhecemos hoje; e apresentação das interferências do consumo nos 
relacionamentos e nos modos de subjetivação dos indivíduos. Além disso, o conteúdo programático 
inclui correntes teóricas antropológicas que fundamentam a moda, ao lado de abordagens sociológicas 
e filosóficas, mas não especifica quais. 

O referencial teórico da unidade curricular apresenta nomes de algumas áreas do conhecimen-
to, mas nenhum antropólogo. Entretanto, ele inclui obras compilatórias que, por sua vez, apresentam 
ideias desenvolvidas por antropólogos a respeito da moda de forma introdutória. São elas: Teoria de 
Moda: Sociedade, Imagem e Consumo, de Mara Rúbia Sant’Anna; Moda: uma filosofia, de Lars Svend-

7 Na verdade, de todas as optativas, apenas Cultura e Consumo e Cultura Brasileira já foram ofertadas. A primeira não entrou na pesquisa 
de campo porque a professora que a ministrou pela última vez, em 2016, encontrava-se afastada e indisponível para responder meus ques-
tionamentos. Já a segunda, teve como professor em suas últimas três ofertas, entre 2016 e 2017, um membro efetivo do corpo docente do 
curso e, mesmo sem poder observar às aulas da disciplina, optei por incluí-la através do depoimento dele.



230 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

sen; e História Social da Moda, de Daniela Calanca. Além desses títulos, foram muito explorados os 
trabalhos de Georg Simmel (A Filosofia da Moda) e de Thorstein Veblen (A Teoria da Classe Ociosa) – 
estes dois através de comentadores para, segundo a professora, facilitar a compreensão dos alunos sobre 
os temas abordados. Sobretudo, para a docente, a principal referência para toda a disciplina foi Gilles 
Lipovetsky, pois, em suas palavras, “para a moda como um todo... É o nosso clássico”.

Em sua seleção de leituras para a unidade curricular, a professora explicou que não se prendeu a 
correntes teóricas específicas, mas preferiu se concentrar nos autores e nas ideias que eles desenvolve-
ram para fundamentar a moda, pois seu objetivo foi “passar o que o autor falou e qual a base que ele 
tem, o que ele refletiu”. Sua preocupação central foi mostrar que há abordagens científicas sérias sobre a 
moda, sem importar a área do conhecimento ou linha de pensamento seguida pelo autor: “[...] importa 
é que eles foram importantes para a concepção de base do conceito de moda”. Identifiquei, entretan-
to, outros critérios também utilizados na seleção de determinados títulos para trabalhar o conteúdo 
da disciplina: o primeiro foi seguir alguns manuais compilatórios que facilitassem a apresentação do 
conteúdo; e o segundo, trabalhar com material com o qual a própria docente teve contato durante sua 
trajetória acadêmica, especialmente no Doutorado, conforme seu relato.

O objetivo principal de Teoria da Moda, para a professora, foi “gerar base de conhecimento e 
uma formação crítica”, pois a unidade curricular possibilitou, em sua concepção, uma visão das teo-
rias de comportamento social, político e econômico. Isto se relaciona com a moda, segundo ela, na 
medida em que

Moda é esse entrelaçamento de informações, [é] a forma de expressão de mercado, [é] como o 
mercado se comporta, ou como as pessoas querem consumir. Os valores delas estão relacionados 
com toda essa movimentação, com as mudanças, com as novas leis. Tudo isso [se] reflete no com-
portamento de mercado, nas formas de comunicar os produtos, do que pode ser comunicado, do 
que não pode (professora de Teoria da Moda e Psicossociologia da Moda no curso de Design de 
Moda e Estilismo da UFPI).

Para a professora, um elemento essencial trabalhado no semestre foram os processos de nasci-
mento, desenvolvimento e consolidação da moda como a vemos hoje:

Porque em alguns cursos se fala que a moda existiu sempre. [...] Mas não existe moda egípcia, [exis-
te a] indumentária. Não existe moda na pré-história, jamais e de forma alguma. [...] Mas como 
ela surgiu como sistema de lançamento de novas coleções, dentro desse sistema de produção in-
dustrial, é importante que eles saibam. Desde o surgimento dela até o processo de disseminação e 
difusão da moda, e como [ela é nos] os dias atuais e em todas as abordagens do conceito de moda. 
Todas essas abordagens. Isso é o principal (professora de Teoria da Moda e Psicossociologia da 
Moda no curso de Design de Moda e Estilismo da UFPI).

Neste sentido, ela defendeu que esta seria uma disciplina para a formação da base teórica da 
graduação, pois faz uma compilação das teorias sobre a moda desde o século XIX até os dias atuais, 
desenvolvidas por pensadores de áreas variadas do conhecimento.



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 231

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

Foi possível perceber numa apresentação de seminários que os alunos alcançaram uma com-
preensão geral sobre os temas apresentados, mas, ao tratarem de conceitos mais específicos como técni-
cas do corpo, coerção social, capital cultural, valor simbólico e habitus, infelizmente, não os explicaram 
mais a fundo, apenas citaram aqueles desenvolvidos por Mauss, Durkheim e Bourdieu. Tratou-se, na 
minha interpretação, de um conhecimento introdutório, pois eles não puderam alcançar o patamar ao 
qual se referiu Gusmão (2006:324), “[...] a partir do qual se pode aprofundar o diálogo”. 

Ao final do semestre, conversei com um grupo de alunos a respeito do que consideraram que 
aprenderam em Teoria da Moda. Segundo eles, em muito lhes marcaram as leituras sobre o consumo 
de Lipovetsky – “Em relação a como é visto o ‘por trás’ da moda, e ‘por trás’ do consumo. [...] não só 
o padrão de consumo, mas também o quanto existe essa deterioração, toda uma estratégia em relação 
ao consumo” – e de Veblen – “[...] foi sobre o consumo do ócio e o consumo conspícuo. Essa coisa de 
querer mostrar que está consumindo, que tem o valor simbólico das coisas”. Foram apontadas, por um 
lado, uma teoria da hipermodernidade e, por outro, uma teoria do final do século XIX, corroborando 
o conteúdo que a professora apresentou. Um aluno resumiu muito bem o que foi compreendido pelo 
grupo entrevistado, dizendo que 

[...] na Teoria da Moda, a gente analisa mais a questão do consumo, do fenômeno da moda; e na 
Psicossociologia a gente analisa mais os indivíduos, porque eles se vestem. Porque as pessoas não 
vestem roupas, elas vestem significados (aluno do primeiro período do Bacharelado em Design de 
Moda e Estilismo da UFPI).

Mesmo que nenhuma teoria antropológica que tratasse da moda tenha sido apresentada direta-
mente, algumas ideias de antropólogos foram citadas nas obras compilatórias de Svendsen, Sant’Anna 
e Calanca. Por isso, alguns temas presentes nos campos de estudo antropológico acabaram abordados 
em alguns momentos da unidade curricular, como corpo, identidade e consumo. Entretanto, a profes-
sora não se aprofundou em nenhuma das abordagens antropológicas, mas sim nas de Simmel, Veblen 
e Lipovetsky. Desta forma, a unidade curricular apresentou de forma introdutória alguns temas que a 
Antropologia já tomou como objeto de estudo, juntamente com os olhares de outras áreas de conhe-
cimento sobre eles. Ou seja, não houve enfoque específico em nenhuma dessas ciências, mas é possível 
afirmar que o objetivo de “gerar base de conhecimento e uma formação crítica” foi buscado.

O plano de ensino de Psicossociologia da Moda propôs “Discutir as várias conexões do vestir 
na moda como ferramenta de expressão e como elemento determinante dos comportamentos indi-
viduais na construção da comunicação com as estruturas sociais”, algo possível de ser explorado à luz 
da Antropologia, apesar do título da unidade curricular indicar uma inclinação para a Psicologia e a 
Sociologia. O conteúdo programático envolveu conceitos da Psicologia do existir e do identificar-se 
(identidade, corpo, etnias, ética e cultura); reflexões a respeito das implicações existentes entre o com-
portamento humano e a indumentária em diferentes momentos históricos; a vestimenta como lingua-
gem que articula sistemas de expressão; os valores simbólicos e cognitivos da moda; e o vestuário como 



232 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

objeto de estudo sociológico. Cultura foi um elemento mencionado em alguns momentos e presente 
em discussões em sala de aula. 

As obras trabalhadas com os alunos foram: Produção Estética, de Rosane Preciosa; Moda e Lin-
guagem, de Kathia Castilho; A Psicologia das Roupas, de John Carl Flügel; o artigo de Valéria Brandini, 
“Bela de Morrer, Chic de Doer, do Corpo Fabricado pela Moda” e o de Maria Raquel Barbosa, Paula 
Mena Matos e Maria Emília Costa, “Um Olhar Sobre o Corpo”. Segundo a professora, suas principais 
bases teóricas foram buscadas na obra de Rosana Preciosa, para discutir o conceito de identidade, e 
de Flügel, para apresentar os símbolos e significados das roupas. Duas autoras antropólogas foram 
também relacionadas: Valeria Brandini teve um texto seu lido em sala de aula, enquanto Miriam Gol-
denberg foi apenas sugerida para leitura na bibliografia complementar. O artigo “Um Olhar Sobre o 
Corpo”, escrito por pesquisadoras psicólogas, traz reflexões sobre o corpo que se aproximam do ponto 
de vista da Antropologia, pois apresenta aspectos sociais e culturais que contribuíram para a constru-
ção do corpo na sociedade europeia ao longo da história. Autores como Geertz, Viveiros de Castro e 
Mauss foram citados em uma aula expositiva sobre corpo e identidade, mas, segundo a própria profes-
sora, de forma muito superficial.

A seleção do referencial teórico foi realizada, segundo a professora, da mesma forma que em 
Teoria da Moda, pois ela não se preocupou com áreas do conhecimento ou correntes teóricas, mas sim 
com as ideias apresentadas pelos autores. Minha inferência é que ela também utilizou obras com as 
quais teve contato durante sua pesquisa de doutorado. O resultado concretizou um referencial baseado 
em variadas áreas do conhecimento, das quais ela priorizou Psicologia, Semiótica e Antropologia. Em 
muitos momentos da nossa conversa, ela atribuiu à Psicologia interpretações de conceitos e comporta-
mentos também elaboradas, na minha concepção, pela Antropologia, possivelmente por influência de 
sua trajetória acadêmica.

Na opinião da professora, Psicossociologia da Moda teve como conteúdos principais os proces-
sos de transformações corporais, como surgiu a noção de identidade individual e o que são as identi-
dades de grupo. 

Quais são os fatores de transformações corporais para o processo de socialização, como cada cul-
tura foi moldando o corpo ao longo dos tempos e qual é o papel dessas formações. [...] Esse é o 
principal que eles têm que saber, dessas subjetivações, dos valores simbólicos que são aderidos [ao] 
corpo, que são agregados ao corpo, que o vestuário é um deles. [...] quando surgiu o conceito de 
formação de identidade, do indivíduo, do individual. E a partir desse indivíduo, desse individual, a 
concepção, [...] uma concepção do que são as identidades de grupo (professora de Teoria da Moda 
e Psicossociologia da Moda no curso de Design de Moda e Estilismo da UFPI).

Neste sentido, o vestuário foi visto como apenas um dos aspectos usados para transformar e sig-
nificar cultural e socialmente o corpo humano, pois, seguindo a docente, “o principal é o corpo e como 
as sociedades, como os grupos sociais, como os valores vêm moldando o corpo ao longo dos tempos, e 
onde a moda intervém sobre o corpo”. Transformações corporais; processo de socialização; como cada 
cultura foi moldando o corpo ao longo dos tempos; os valores simbólicos que são aderidos ao corpo; 



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 233

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

como as sociedades, os grupos sociais e os valores moldam o corpo: todos esses elementos mencionados 
pela professora como essenciais na unidade curricular e atribuídos por ela à Psicologia e à Sociologia, a 
meu ver, estão também relacionados à Antropologia e ao conceito de corporeidade.

Ao final do semestre, conversando com um grupo de alunos sobre a disciplina, um deles relatou 
que o conteúdo mais marcante foi o das noções de transformações corporais de uma cultura para outra:

Para mim também foram as transformações corpóreas, que cada cultura tem o seu jeito de trans-
mitir isso. Por exemplo, na cultura indígena, fazer escarificações no corpo para demarcar de onde 
eles pertenciam enquanto tribo [sic]. Outra coisa que me marcou muito foi ver que as mulheres 
grávidas eram escarificadas para mostrar que estavam grávidas, que tinha um filho dentro do seu 
ventre. Isso me marcou porque, para eles, usam escarificações, mas a gente do Ocidente usa mais 
tatuagens, piercings, alargadores. Isso é interessante, ver que cada cultura tem sua simbologia, os 
elementos que são colocados em cima de seus corpos e que isso, às vezes, para a gente do Ocidente, 
o que eles fazem no Oriente é totalmente julgado de forma errada (aluno do primeiro período de 
Design de Moda e Estilismo da UFPI).

Na sua fala, o aluno destacou a diversidade cultural, exemplificada através das diferentes trans-
formações corporais citadas, o que me lembrou um trecho do discurso da professora, no qual ela expli-
citou buscar, na unidade curricular, incentivar os alunos a pensarem em outras perspectivas, questionar 
padrões de beleza, de gênero e, acima de tudo, instigar a curiosidade por leitura, pela busca aos funda-
mentos teóricos destes questionamentos.

Porque eu quero que eles comecem a pensar por outras perspectivas. Não [quero que eles pensem] 
que a mulher loura, magra, dos olhos azuis e cabelos lisos seja o formato ideal, mas [quero que 
perguntem que] é o formato ideal por quê? [...] Porque eu quero que eles tenham uma formação 
crítica também (professora de Teoria da Moda e Psicossociologia da Moda no curso de Design de 
Moda e Estilismo da UFPI).

Apesar de os alunos não conseguirem definir o que é uma cultura, ficou claro durante nossa 
conversa que, para eles, existem muitas culturas diferentes no mundo, ou seja, houve reconhecimento 
da diversidade e uma propensão ao pensamento relativizador. Mesmo constando no plano de ensino, a 
docente não dedicou nenhum momento específico da disciplina para apresentar o conceito de cultura, 
pois argumentou que a disciplina não era sobre isso. Em suma, o que me pareceu em Psicossociologia 
da Moda foi, de forma similar à Teoria da Moda, uma apresentação de ideias desenvolvidas também 
pela Antropologia, mas não isolada de outras áreas do conhecimento e, nesse caso específico, muito 
aliada à Psicologia e a Sociologia como indica o próprio título da unidade curricular. Além disso, pesou 
a trajetória acadêmica da professora, que priorizou fontes da Psicologia sobre as da Antropologia que 
discutem essencialmente os mesmos temas (transformações corporais, noção de identidade, diferenças 
culturais, valores simbólicos na indumentária, entre outros). 

Cultura Brasileira, por sua vez, é uma unidade curricular optativa ofertada três vezes entre 2016 
e 2017. Foi ministrada pela última vez pelo professor graduado em Ciências Sociais (Universidade 



234 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

Federal do Ceará) com enfoque em Sociologia, especialista em Arte e Educação (Instituto Federal 
de Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará) e especialista e mestre em Design e Marketing (Uni-
versidade do Minho). De acordo com seu relato, sua formação em Estilismo e Moda foi realizada na 
Universidade Federal do Ceará, quando este ainda era apenas uma extensão. Seu intuito era fazer uma 
complementação de carga horária para a graduação, quando houvesse oportunidade; como isso não 
ocorreu, ficou com um curso de extensão de 1.500 horas em Estilismo e Moda no seu currículo e optou 
pela graduação em Ciências Sociais porque viu uma proximidade entre as áreas. Além da formação aca-
dêmica, ele possui experiência de mais de 20 anos na indústria da moda cearense, no que ele denomina 
“chão de fábrica”8, bem como de 6 anos em docência em Design de Moda.

A ementa da unidade curricular abrange “temas e problemas relacionados com as questões cul-
turais brasileiras”. Alguns dos objetivos previstos no plano de ensino foram: discutir sobre conceitos e 
elementos fundamentais da cultura; apresentar os conceitos de cultura popular, erudita, de massa e das 
mídias, verificando sua relevância para os estudos de moda; estudar sobre a formação cultural brasilei-
ra; analisar o quadro da globalização e internacionalização da cultura na construção da identidade na-
cional; ampliar o universo cultural dos alunos, relacionando o conteúdo ao campo da moda; desenvol-
ver o espírito reflexivo, crítico e criativo dos alunos com a aquisição de conhecimentos sobre a realidade 
cultural brasileira; despertar sobre a importância da pesquisa e fomentar o interesse pelo desenvolvi-
mento de trabalhos sobre a moda brasileira. O conteúdo programático foi dividido em três unidades: 
a primeira se concentrou na compreensão da cultura e temas relacionados; a segunda teve como foco a 
cultura brasileira e suas relações com a moda; e a terceira tratou da moda e da cultura piauienses.

O referencial teórico relacionado no plano constitui-se majoritariamente de antropólogos, en-
tretanto, segundo o professor, ele era demasiado extenso e não foi completamente utilizado na unidade 
curricular. Na verdade, no decorrer da disciplina, ele mencionou trabalhar com algumas outras obras 
que não constam no plano. Com base em nossa conversa, inferi que os autores e obras por ele citados 
foram os que realmente terminaram utilizados em sala de aula, sendo os seguintes: O que faz do Brasil, 
Brasil? e Carnavais, Malandros e Heróis, de Roberto DaMatta; Raízes do Brasil, de Sérgio Buarque de 
Holanda; O Povo Brasileiro, de Darcy Ribeiro; Casa Grande e Senzala, de Gilberto Freyre; Cultura: 
um Conceito Antropológico, de Roque de Barros Laraia; Uma Teoria Científica da Cultura, de Bronislaw 
Malinowski. O professor explicou ter selecionado parte destas referências com base nas suas leituras 
durante o Mestrado em Design e Marketing – a outra parte presumo ter vindo da sua bagagem da 
graduação em Ciências Sociais – e ter mesclado autores e obras clássicos9 e contemporâneos. Em sua 
metodologia, ele apresentou o conceito de cultura a partir de definições dadas pelos clássicos citados 
acima, ao passo que maiores detalhamentos ficaram a cargo da leitura de Laraia: “[...] esse é o que eu 
uso mais, ‘Cultura: um Conceito Antropológico’, porque ele é um livro [de] base. [...] é muito didático, 
muito gostosinho de ler”. 

8 Chão de fábrica é uma expressão que denomina setores de uma fábrica que executam tarefas técnicas e produtivas, em oposição aos 
setores gerenciais e administradores do processo industrial.

9 Tomo para este artigo a classificação elaborada por Sanabria (2005), no qual um autor, obra ou tema pode ser considerado clássico com 
base nos critérios cronológico, de consagração, contextual ou estatístico. Assim, Malinowski, Gilberto Freire, Roberto da Matta, Darcy 
Ribeiro e Sérgio Buarque de Holanda seriam autores clássicos.



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 235

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

Outro recurso utilizado foi a exibição de filmes, dos quais ele citou A Guerra do Fogo. O filme 
em questão retrata o período pré-histórico e a trama é decorrente de uma disputa entre grupos de seres 
humanos pelo fogo – uma chama que foi produzida acidentalmente e, portanto, não poderia ser facil-
mente replicada. Segundo o professor, o enredo ajuda a explicar o que é cultura, relativismo cultural e 
etnocentrismo. A cultura brasileira foi apresentada com Sérgio Buarque de Holanda e Darcy Ribeiro. 
Ele explicou que, em meio à exposição de todos esses conceitos, ia encaixando exemplos da cultura 
piauiense, “trazendo um pouco da cultura do Piauí também. [...] Então quando eu falava de cultura 
brasileira, eu falava de uma cultura geral, mas focava muito aqui no Piauí, para despertar”. Como for-
ma de apresentar o cenário da moda do estado, realizou aulas expositivas em que mostrou trabalhos 
de designers e criadores locais. Além disso, realizou com a turma uma atividade de pesquisa de campo, 
compondo a avaliação final. A pesquisa, intitulada “Os Nomes da Moda no Piauí”, foi, segundo ele, 
uma tentativa de resgatar “nomes que fizeram e fazem a moda no Piauí. Então, onde [os] encontrar, o 
que faziam, onde nasceram, um breve histórico”.

O professor defendeu que o objetivo central da disciplina esteve em “colocar na cabeça dos alu-
nos que a cultura é algo importantíssimo para nossa vida, para o desenvolvimento do nosso trabalho, e 
compreender essa cultura de forma local, é o mais importante ainda”. Ao longo da entrevista, percebi 
que ele tomou a cultura piauiense em seus elementos concretos e observáveis, para facilitar a compreen-
são dos alunos: o conjunto dos costumes e hábitos; a produção artística; o artesanato; a culinária; as 
práticas religiosas; as festividades, entre outros elementos. Neste sentido, o docente compreendeu a 
cultura enquanto patrimônio, fosse ele material ou imaterial. Como forte defensor da cultura local, 
para ele, a relevância do conteúdo da disciplina está relacionada ao desenvolvimento da identidade dos 
designers piauienses:

Então eles [alunos] precisam compreender como se dá esse processo da cultura dentro da nossa 
profissão para que a gente consiga desenvolver todo esse trabalho que a gente faz, de moda, com 
base nesses pressupostos da cultura, para que a gente não faça nada alheio à nossa realidade, para 
que a gente não saia fantasiado de outra coisa. Para que a gente seja piauiense, para que a gente seja 
nordestino. É claro que nós temos vários públicos, pois tem gente que gosta de roupa colorida e 
tem gente que não gosta, que prefere tons mais neutros, mas existe algo que engloba todo mundo. 
É esse “ser piauiense”, é esse “ser nordestino”. A gente tem coisas fantásticas aqui, então entender 
qual a nossa natureza, em relação à cultura, esse é o mais importante. Esse despertar. De onde 
a gente veio? O que a gente tem? [o conhecimento acerca da cultura local é importante] Para 
que a gente transforme todas essas informações em roupa, em bem-estar, em serviço, essas coisas 
(professor de Cultura Brasileira no curso de Design de Moda e Estilismo da UFPI em 2017).

Todo esse conhecimento afetaria o trabalho dos designers de forma que eles começariam a en-
xergar as potencialidades do Piauí, fossem materiais, técnicas de confecção artesanais ou mesmo temas 
para inspiração do processo criativo em moda. Dessa maneira, o professor acredita ter exercitado em 
suas aulas “um olhar para dentro, para nossa cultura, para resgatar o que a gente tem”. Isto foi algo que 
também observei nas outras disciplinas ministradas por ele. O professor argumentou:



236 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

[...] porque a gente esquece muito desse Estado. A gente acha que o Piauí não é nada. [...] É por 
isso que o Piauilismo trata de questões culturais do nosso estado. Todo mundo pergunta “ah, mas 
o Piauí de novo?” Sim! Enquanto eu estiver à frente [do Piauilismo], o Piauí, para mim, não vai 
deixar de ser mote para inspiração (professor de Cultura Brasileira no curso de Design de Moda e 
Estilismo da UFPI em 2017).

Essas três unidades curriculares tiveram em comum a apresentação e discussão de alguns temas 
caros à Antropologia, mesmo que não exclusivos dela. Além disso, elas proporcionaram momentos 
que incentivaram um modo de pensar reflexivo e relativizador, algo também valioso à Antropologia. 
Teoria da Moda trabalhou algumas reflexões desenvolvidas a respeito da moda por pensadores de di-
versas áreas e o consumo foi seu tema central; Psicossociologia da Moda concentrou-se nos conceitos 
de corpo e identidade e caracterizou-se por discussões com abordagem relativizadora em sala de aula; 
e Cultura Brasileira apresentou os conceitos de cultura, diversidade, relativismo e etnocentrismo, ao 
mesmo tempo em que exercitou um “olhar para dentro”, considerado pelo professor de suma importân-
cia para os profissionais de Design de moda.

Piauilismo: Interdisciplinaridade e articulação entre teoria e prática

Esta parte do artigo é dedicada às unidades curriculares com carga horária prática e nas quais 
a interdisciplinaridade se mostrou mais presente. São elas: Projeto de Coleção I, Projeto de Coleção 
II e Montagem de Desfile e Curadoria. Elas foram três unidades curriculares que andaram de mãos 
dadas nas etapas finais desta graduação, pois as atividades nelas realizadas resultaram em um aspecto 
do Design de Moda que marca, como já mencionado, de forma muito significativa a formatura dos 
alunos: o desfile de conclusão de curso. Também foram ministradas pelo mesmo professor de Cultura 
Brasileira e, juntas, tornaram-se responsáveis pelo desenvolvimento de coleções de vestuário bem como 
pela organização e realização do evento de moda onde elas foram exibidas, que na UFPI fora batizado 
de Piauilismo. 

O evento foi uma ideia da primeira turma do curso e, segundo o professor, foram os próprios 
alunos que optaram por fazê-lo em formato de desfile, aberto ao público, de modo a exibir as coleções 
produzidas10. O desenvolvimento das coleções e a realização do evento partem de um tema definido 
semestralmente pelo professor e que sempre possui alguma relação com o Estado do Piauí. Para ele, 
a escolha do tema funciona como um desafio para os alunos – “Se eu deixar aberto, ficam todas as 
possibilidades e eu não tenho como direcionar. Então eles já sabem que [o tema] é o Piauí, mas o quê 
do Piauí, não” – e também como uma estratégia para facilitar o processo de avaliação dos trabalhos, 
embora deixe os estudantes livres em seu processo criativo. Neste sentido, mesmo que o evento tenha 
sido uma ideia discente, o professor teve grande influência na definição de seu caráter regionalista, e 
esta também seria uma forma de estimular o desenvolvimento de uma moda legitimamente piauiense.

10 O professor explicou que, para fins acadêmicos, enquanto trabalhos de conclusão de Projeto de Coleção II, as coleções poderiam ser 
avaliadas em uma apresentação interna à Universidade, dentro de uma sala de aula, inclusive; da mesma forma que o evento organizado 
como trabalho de conclusão de Montagem de Desfile e Curadoria não precisava constituir, necessariamente, um desfile, nem mesmo 
aberto ao público.



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 237

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

Projeto de Coleção I e II são disciplinas bem similares enquanto a primeira delas se dedica à ela-
boração dos projetos de coleção de moda, no oitavo período do currículo, a segunda se volta para sua 
execução, no nono período, todas sob a orientação do professor. A organização e realização do Piaui-
lismo é complementada pela disciplina Montagem de Desfile e Curadoria,  também presente no nono 
semestre do curso. Nela, conhecimentos teóricos e práticos de como montar um desfile de moda são 
trabalhados, fazendo uso da curadoria e, conforme o plano de ensino, aglutinando o conhecimento de 
outras unidades curriculares, culminando na execução de um evento de moda – o que não se restringe 
ao desfile, pois inclui também seu planejamento, estrutura e divulgação, dentre outros fatores.

Os alunos tiveram o primeiro contato com o tema do Piauilismo no oitavo semestre e iniciaram 
o processo de desenvolvimento de suas coleções, tomando para as criações alguns aspectos culturais do 
Estado do Piauí e levando muito em consideração suas próprias vivências. Tratou-se de um trabalho 
de interpretação, pois o resultado foi uma leitura dos criadores sobre o mote para eles determinado ao 
desenvolvimento dos produtos de sua coleção. Conforme o professor argumentou, este tema, muitas 
vezes, nem mesmo é identificado pelo público, pois não consiste em uma interpretação literal – na ver-
dade, quanto mais sutil sua exploração, quanto menos óbvia, melhor. Para ele, “É uma inspiração, não 
é uma reprodução. A inspiração passa pela memória, passa pelos sentimentos, pelo que é sensorial, pelo 
cheiro, pelo que você imagina, o que você queria, enfim”.

Conversei com um grupo de alunas de Projeto de Coleção I que desenvolveu o projeto de sua 
coleção com o título “Comidas que sustentam”, dentro do macro tema “Sabores do Piauí” para a 12ª 
edição do Piauilismo. Selecionei este grupo porque percebi uma mudança drástica na forma como 
exploraram o mote de sua coleção em decorrência de um aprofundamento da pesquisa. Segundo uma 
das alunas,

No início, estávamos indo num sentido literal, fomos no mercado e tal. Como comidas que sus-
tentam, como ficou dito no início, seriam as comidas de mercado, bem caseiras, do interior, que 
deixam a pessoa cheia. Mas estávamos sendo muito literais e vimos que não estávamos gostando 
muito do caminho que estávamos indo. Como isso foi perto da Semana Santa, cada uma de nós 
foi para o interior, então pegamos e dividimos o tema, destrinchamos o tema, e vimos que muitas 
coisas além da comida também nos sustentam: a fé, a comida em si, as nossas tradições (aluna do 
oitavo semestre de Design de Moda e Estilismo da UFPI).

No momento em que decidiram trazer suas próprias experiências de vida para a coleção, elas per-
ceberam que deveriam ir além da comida em si para enriquecer o processo criativo. Assim, agregaram a 
fé como um elemento de sustento do ser humano, passaram a pesquisar festividades religiosas e o estilo 
de vida interiorano do Piauí. O grupo organizou sua coleção em três etapas – “na rua”, “na porta de 
casa” e “dentro de casa”– e selecionou elementos que consideraram interessantes para transpor às peças 
de roupa em cores e texturas – os espaguetes de plástico brancos ou azuis das cadeiras que ficam na 
porta das casas, as paredes de barro rachadas, o chão batido e outros. A meu ver, neste processo, ocorreu 
o estranhamento do familiar: elementos que, de tão comuns para as alunas, passaram despercebidos 
num primeiro momento. Com isso, o grupo fugiu dos elementos óbvios – a comida, os temperos, os 



238 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

ingredientes, o mercado municipal – e mergulhou mais fundo no tema estipulado pelo professor, con-
siderando o sustento algo que não vem apenas da comida, adicionando a fé e o aconchego do modo de 
vida de pequenas cidades do Piauí. 

Desta forma, lecionadas pelo mesmo professor de Cultura Brasileira, estas unidades curriculares 
carregaram o mesmo viés reflexivo e investigativo sobre o patrimônio cultural piauiense, trabalhado no 
desenvolvimento de coleções de moda e na realização do evento Piauilismo, todos inspirados por temá-
ticas regionais. Agrupadas aqui pela característica de articulação entre teoria e prática, estas disciplinas 
possibilitaram, ainda, o exercício da prática profissional dos designers, reunindo muitas competências 
e habilidades do perfil desejado para o egresso do curso, conforme defendido pelo seu coordenador.

Considerações

Como apontado anteriormente, as diretrizes utilizadas para guiar a elaboração dos currículos 
de Design de Moda apresentam algumas exigências que levam ao ensino de Antropologia, seja por 
se aproximarem dos seus objetivos ou do seu conteúdo. As DCN do Curso de Graduação em Design 
tomam este direcionamento por demandarem um egresso com pensamento reflexivo, apto a produzir 
objetos que envolvam sistemas de informações culturais, consciente das características dos usuários e 
de seu contexto socioeconômico e cultural. Estas mesmas diretrizes preveem a inclusão de conteúdos 
básicos sobre estudo das teorias do Design em seu contexto antropológico. Já as DCN para a Educação 
das Relações Étnico-Raciais e Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana têm por meta 
promover a educação multicultural em todos os níveis de formação, o que indica a inserção da Antro-
pologia na graduação em Design de Moda, na medida em que a compreensão da multiculturalidade e 
plurietnicidade da sociedade brasileira passa pelo reconhecimento da nossa diversidade cultural, tema 
caro à ciência antropológica.

Defendi, com o apoio da literatura, que o ensino de Antropologia em outros cursos, muito longe 
de pretender “formar antropólogos”, tem múltiplos objetivos: ensinar um ethos antropológico de reco-
nhecimento do outro através da apresentação de mitos e ritos de povos estranhos aos alunos (Peirano, 
2006); promover debates sobre a diversidade cultural no Brasil, as classes sociais, a pobreza e a violência 
(Durham, 2006), contribuindo para a educação multicultural; “converter” os alunos à visão de mundo 
antropológica através de leituras diversificadas e baseadas na realidade profissional da sua graduação 
(Fonseca, 2006a;  2006b); ou, ainda, proporcionar a incorporação de uma perspectiva relativizadora 
em sua atuação profissional ou acadêmica, construída a partir da compreensão daquilo que antropólo-
gos produziram sobre sua área de formação (Müller, 2006). 

Além disso, tal ensino se dá, na maioria dos casos, através de conceitos antropológicos essenciais: 
cultura, relativismo, diversidade e etnocentrismo. Acredito que muitos outros possam ser acrescenta-
dos a eles, e isso guiou minha seleção de unidades curriculares para estudo detalhado, leitura dos seus 
planos de ensino, as entrevistas e a observação das aulas no trabalho de campo. Com isso, percebi que 
o ensino de Antropologia se apresentou de três formas: reunido em uma unidade curricular optati-



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 239

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

va dedicada especificamente para este fim; diluído em unidades curriculares diversas; ou, ainda, de 
forma interdisciplinar. 

No primeiro caso, o conceito de cultura, debates sobre a cultura brasileira, a cultura piauiense 
e suas relações com a moda foram os temas centrais de Cultura Brasileira. Nesta disciplina optativa, o 
professor afirmou ter apresentado os conceitos considerados básicos para a Antropologia em “outros 
cursos”. O currículo estudado também contemplou conteúdos caros à Antropologia em outras unida-
des curriculares optativas, das quais apenas duas haviam sido ofertadas desde sua implantação, há 13 
anos, o que prejudicou a sua continuidade. Em contraponto, esses conteúdos foram contemplados em 
duas unidades curriculares obrigatórias de forma sutil e indireta, o que caracteriza a segunda forma 
identificada deste ensino no curso estudado.

Teoria da Moda foi uma unidade curricular obrigatória que objetivou apresentar os contextos 
de nascimento, desenvolvimento e consolidação do fenômeno sociocultural da moda, através da expo-
sição e discussão de teorias desenvolvidas por pensadores de diversas áreas do conhecimento. Dentre 
elas, foram previstas no plano de ensino algumas de cunho antropológico, embora a professora, em 
sua seleção de referencial teórico, tenha priorizado teorias sociológicas, filosóficas, semióticas e histó-
ricas. Ela tomou como principais referências obras compilatórias que, em alguns momentos, levaram 
à menção de antropólogos e suas reflexões sobre o corpo, a identidade e o consumo. Psicossociologia 
da Moda, por outro lado, não previu a abordagem antropológica sobre seus temas centrais, o corpo 
e a identidade, no seu planejamento. Eles foram apresentados e discutidos, segundo a professora, do 
ponto de vista da Psicologia e da Sociologia. Entretanto, a presença de referências da Antropologia em 
diversos momentos do semestre me fez inferir que o corpo foi debatido como elemento culturalmente 
construído. Além disso, uma perspectiva relativizadora, característica do pensamento antropológico, 
marcou as discussões em sala de aula.

O terceiro caso de ensino de Antropologia no curso ficou marcado pela interdisciplinaridade, 
um aspecto inicialmente não previsto na minha investigação, mas que apareceu no PPC e, com fre-
quência, nas falas de vários interlocutores. O documento apresentou proposta metodológica amparada 
na articulação entre teoria e prática, seja ela realizada dentro de uma única unidade curricular de caráter 
teórico-prático, ou entre várias disciplinas. Este aspecto parece atender, mais uma vez, às DCN do 
Curso de Graduação em Design, que exigem um eixo de conteúdos teórico-práticos que integrem o 
conhecimento teórico ao exercício da prática profissional.

Segundo o coordenador, a articulação entre teoria e prática apareceu relacionada à vocação téc-
nica que ele atribuiu às graduações em Design de Moda em geral. Também na fala do coordenador 
estiveram presentes e foram valorizadas as atividades acadêmicas empíricas no processo de formação 
dos alunos. Neste sentido, ganharam espaço na pesquisa as unidades curriculares teórico-práticas que 
envolveram atividades de desenvolvimento de coleções de produtos de moda, por aglutinarem conhe-
cimentos construídos pelos alunos ao longo de todo o curso: Projeto de Coleção I, Projeto de Coleção 
II e Montagem de Desfile e Curadoria. A possibilidade por elas apresentada foi de encontrar formas 
interdisciplinares de aplicação do conhecimento construído sobre Antropologia na prática profissio-
nal do Design de Moda. Estas três disciplinas, através do Piauilismo, proporcionaram um processo 



240 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

investigativo sobre a cultura piauiense – um exercício de “olhar para dentro” – trabalhado no desenvol-
vimento de coleções de moda e na realização do evento inspirados, ambos, por temas regionais.

Gusmão (2006) apontou que um problema recorrente da presença da Antropologia em outros 
cursos é que ela frequentemente se encontra restrita ao tempo de um semestre, em uma unidade curri-
cular introdutória. Para ela, isto faz com que os alunos alcancem apenas um patamar de conhecimento 
superficial, a partir do qual seria possível aprofundar o diálogo da Antropologia com o seu respectivo 
campo de graduação. Mas, com o encerramento da unidade curricular, encerram-se também as possibi-
lidades deste aprofundamento, a não ser que esta disciplina introdutória seja utilizada como abertura 
para novas formas de olhar o campo de atuação do graduando e se façam presentes outras formas de se 
estabelecer esta conexão no decorrer do curso, seja por iniciativa do próprio aluno ou através de outras 
estratégias. A interdisciplinaridade constituiu, então, uma estratégia que deu continuidade ao contato 
com conhecimentos advindos do estudo da Antropologia.

Como demonstrado na introdução, as preocupações da ABA com o ensino de Antropologia em 
outros cursos se originaram, dentre alguns fatores, da reconfiguração ocorrida aproximadamente entre 
os anos 1990 e 2018 no mercado de trabalho dos mestres e doutores antropólogos, que desencadeou a 
demanda pela presença da disciplina nas mais variadas graduações e trouxe consigo a preocupação de 
demonstrar a relevância do pensamento antropológico para não-antropólogos (Fonseca 2006b). Este 
processo não se manteve na década de 2020, período em que o trabalho de campo desta pesquisa foi 
realizado. Desta forma, no que tange às perspectivas encontradas para o ensino de Antropologia em 
uma graduação em Design de Moda, tema central do artigo, concentro-me nas possíveis contribuições 
para aqueles que atuam ou desejam atuar como docentes em áreas diferentes das Ciências Sociais.

No momento anterior à descontinuidade das políticas de expansão e à crise econômica e política 
que afetaram o Ensino Superior brasileiro, a ABA festejava a inserção de antropólogos nas graduações 
de diversas áreas do conhecimento, fosse nas instituições privadas ou nas públicas. Entretanto, esta 
pesquisa revelou um cenário diferente, pois não há professores antropólogos atuando no Bacharelado 
em Design de Moda e Estilismo da UFPI. Os docentes responsáveis pelas unidades curriculares com 
conteúdo antropológico são designers de moda e apenas um deles é também cientista social, mas com 
ênfase em Sociologia. Eles são profissionais que estão trabalhando com um conhecimento muito espe-
cífico, mas com formação genérica – ou mesmo alheia. 

Os motivos apontados para que disciplinas propedêuticas, como aquelas que tratam do conhe-
cimento introdutório à Antropologia, em outros cursos sejam frequentemente lecionadas por pro-
fissionais com formação generalista ou alheia são, quase sempre, de duas naturezas: primeiro, moti-
vos econômicos levam coordenadores ao aproveitamento do quadro docente existente; segundo, por 
desconhecimento sobre a área, pode-se ter a ilusão de que algumas leituras habilitam distintos pro-
fissionais para lecionar certos conceitos antropológicos (Sartori, 2010). Os critérios apontados pelo 
coordenador entrevistado para contratação de docentes e divisão de professores pelas unidades curri-
culares revelaram que, para ele, a formação em Antropologia não é imprescindível para lecionar uma 
disciplina com conteúdos antropológicos – uma graduação em Design de Moda ou Ciências Sociais já 
se faz suficiente. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 241

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

Proponho, então, uma alternativa. Foi apontado na introdução que é preciso considerar aborda-
gens diferenciadas para alunos diferenciados, adequando os conteúdos programáticos das disciplinas 
introdutórias ao perfil dos alunos de cada graduação (Almeida et al., 2006). Pensando nisso, é preciso 
fugir um pouco do ensino tradicional das teorias antropológicas, filtrar e direcionar informações, bem 
como contextualizar o assunto. Acredito que uma estratégia possível – tirada da experiência de Gus-
mão (2006) em cursos de Pedagogia – poderia ser a de apresentar as relações entre a Antropologia e 
a Moda a partir da produção antropológica, de forma que seria realizado um inventário teórico que 
viabilizaria um debate aprofundado e facilitaria a compreensão dos conceitos de cultura, diversidade, 
relativismo, etnocentrismo e outros. 

Ganha importância, para isso, o estabelecimento do diálogo entre os professores de Antropolo-
gia e os demais docentes, bem como seus coordenadores e profissionais da área a ser atendida (Almeida 
et al., 2006). O mesmo ocorre na mão contrária: caso não haja docentes antropólogos responsáveis 
pelo ensino de Antropologia no curso – como foi constatado na pesquisa –, é necessário que os profes-
sores responsáveis consultem especialistas neste conhecimento, seja na fase de elaboração de ementas, 
de planos de ensino, na busca por referencial teórico ou metodologias. Neste sentido, com a ajuda des-
ses recursos, acredito que as estratégias utilizadas para este ensino possam ser potencializadas.

Visto que o cenário do Ensino Superior brasileiro mudou tanto desde o período em que foi reali-
zada a pesquisa, creio que seja oportuno uma pequena consideração sobre o quadro de hoje. Enquanto 
o momento anterior apontava para expansão e abertura, no atual, resultado da pandemia de covid-19, 
junto de crises econômica e política nacionais, predominam as rupturas, estagnação, incertezas e re-
trocessos, o que torna difícil apontar quaisquer tendências para o mercado de trabalho de mestres e 
doutores antropólogos (Sprandel & Barreto Filho, 2018). As instituições de ensino, possivelmente, já 
não podem mais absorver na mesma medida os mestres e doutores em Antropologia, o que nos leva 
a pensar em novos espaços de inserção profissional e, consequentemente, nos currículos de pós-gra-
duação, que podem incorporar temáticas mais próximas dos desafios para atuação em novos mercados 
(Simião, 2018).

Maria Fernanda Carneiro Pinheiro é Tecnolóloga em Design de Moda pelo 
Centro Universitário Uninovafapi e Mestre em Antropologia pela Universidade 
Federal do Piauí (UFPI).

REFERÊNCIAS 

Almeida, P., Brites, J., Müller, L., & Victoria, C. (2006). Jornada de reflexões sobre o ensino da 
antropologia social no Rio Grande do Sul”. In M. P. Grossi, C. Rial, & A. Tassinari (orgs.). Ensino de 
antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além-fronteiras. Blumenau: Nova Letra.



242 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

Bauer, M., & Gaskell, G. (2002). Pesquisa qualitativa com texto, imagem e som: um manual prático. 
Petrópolis: Vozes.

Brasil. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação Superior. (2004a). Resolução nº 5, de 8 
de março de 2004. Brasília: Diário Oficial da União.

Brasil. Conselho Nacional de Educação. Conselho Pleno. (2004b). Resolução nº 1, de 17 de junho de 
2004. Brasília: Diário Oficial da União.

Brasil. Ministério da Educação. Instituto Nacional de Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 
(INEP). Diretoria de Avaliação da Educação Superior (DAES). (2015). Instrumento de Avaliação de 
Cursos de Graduação: Presencial e a Distância. Brasília.

Brasil (2019). Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (Inep). Censo 
da Educação Superior 2018: notas estatísticas. Brasília.

Debert, G. (2004). Formação e ensino. In G. L. Ribeiro, & W. Trajano Filho (orgs.). O campo da 
antropologia no Brasil. Rio de Janeiro: Contra-Capa Livraria/Associação Brasileira de Antropologia 
(ABA).

Durham, E. (2006). Ensino de Antropologia. In M. P. Grossi, C. Rial, & A. Tassinari (orgs.). Ensino 
de antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além-fronteiras. Blumenau: Nova Letra.

Fonseca, C. (2004). Antropólogos por quê? O campo de atuação profissional na virada do milênio. 
In G. L. Ribeiro, & W. Trajano Filho (orgs.). O campo da antropologia no Brasil. Rio de Janeiro: Con-
tra-Capa Livraria/Associação Brasileira de Antropologia (ABA).

Fonseca, C. (2006a). O exercício da antropologia: enfrentando os desafios da atualidade. In M. P. 
Grossi, C. Rial, & A. Tassinari (orgs.). Ensino de antropologia no Brasil: formação, práticas disciplina-
res e além-fronteiras. Blumenau: Nova Letra.

Fonseca, C. (2006b). Totens e xamãs na pós-graduação. In M. P. Grossi, C. Rial, & A. Tassinari 
(orgs.). Ensino de antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além-fronteiras. Blumenau: 
Nova Letra.

Groisman, A. (2006). Ensino de Antropologia em “outros cursos”. In M. P. Grossi, C. Rial, & A. 
Tassinari (orgs.). Ensino de antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além-fronteiras. 
Blumenau: Nova Letra.

Grossi, M. P. (2004). Os egressos dos programas de pós-graduação em antropologia. In G. L. Ribeiro, 
& W. Trajano Filho (orgs.). O campo da antropologia no Brasil. Rio de Janeiro: Contra-Capa Livra-
ria/Associação Brasileira de Antropologia (ABA).



CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 243

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

Grossi, M. P. (2006). Ensino de antropologia: uma “velha” história na ABA. In M. P. Grossi, C. Rial, 
& A. Tassrrinari (orgs.). Ensino de antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além-fron-
teiras. Blumenau: Nova Letra.

Gusmão, N. (2006). Antropologia e educação: história e trajetos/FE-Unicamp. In M. P. Grossi, C. 
Rial, & A. Tassinari (orgs.). Ensino de antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além-
-fronteiras. Blumenau: Nova Letra.

Leal, N. S., Vega Sanabria, G., & Cariaga, D. E. (2021). Apresentação do Dossiê “Novas universi-
dades, novos campi, novas antropologias: docências, alteridades e expansão do Ensino Superior no 
Brasil”. Anuário Antropológico, 46(1), 25-38. https://doi.org/10.4000/aa.7652  

Lima, A. C. de S., & Ribeiro, G. L. (2004). O campo da antropologia no Brasil. In G. L. Ribeiro, & 
W. Trajano Filho (orgs.). O campo da antropologia no Brasil. Rio de Janeiro: Contra-Capa Livraria/
Associação Brasileira de Antropologia (ABA).

Machado, I. (2018). Opulência e escassez: sobre os egressos dos doutorados em Antropologia no 
Brasil (2004-2012). In D. S. Simião, & B. Feldman-Bianco (orgs.). O campo da antropologia no Brasil: 
retrospectiva, alcances e desafios. Rio de Janeiro: Associação Brasileira de Antropologia. 

Müller, L. (2006). Reflexões sobre o ensino de Antropologia em cursos de pós-graduação interdisci-
plinares. In M. P. Grossi, C. Rial, & A. Tassinari (orgs.). Ensino de antropologia no Brasil: formação, 
práticas disciplinares e além-fronteiras. Blumenau: Nova Letra.

Nascimento, R. (2017). Antropologia, Interculturalidade e educação escolar indígena em Roraima. 
Curitiba: Appris.

Peirano, M. (2006). Um ponto de vista sobre o ensino da Antropologia. In M. P. Grossi, C. Rial, & 
A. Tassinari (orgs.). Ensino de antropologia no Brasil: formação, práticas disciplinares e além-fronteiras. 
Blumenau: Nova Letra.

Sansone, L. (2007). Apresentação: que multiculturalismo se quer para o Brasil? Ciência e Cultura, 
59(2), 24-28. http://cienciaecultura.bvs.br/pdf/cic/v59n2/a13v59n2.pdf 

Sartori, A. (2010). A “experiência” como mediadora no ensino da antropologia para quem não vai ser 
antropólogo (Tese de Doutorado). Centro de Ciências Humanas, Universidade Federal de Santa 
Catarina, Florianópolis.

Simião, D. (2018). Introdução. In D. S. Simião, & B. Feldman-Bianco (orgs.). O campo da antropolo-
gia no Brasil: retrospectiva, alcances e desafios. Rio de Janeiro: Associação Brasileira de Antropologia.

https://doi.org/10.4000/aa.7652
http://cienciaecultura.bvs.br/pdf/cic/v59n2/a13v59n2.pdf 


244 CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021

Sprandel, M. A., & Barreto Filho, H. T. (2018). Profissionais com formação em Antropologia para 
quê? Uma apreciação das transformações contemporâneas no campo de atuação profissional em An-
tropologia. In D. S. Simião, & B. Feldman-Bianco (orgs.). O campo da antropologia no Brasil: retros-
pectiva, alcances e desafios. Rio de Janeiro: Associação Brasileira de Antropologia.

Universidade Federal do Piauí. (2008). Projeto pedagógico: Curso de Bacharelado em Design da Moda 
e Estilismo. Teresina. 

Vega Sanabria, G. (2005). O Ensino de Antropologia no Brasil: um estudo sobre as formas instituciona-
lizadas de transmissão da cultura (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Antro-
pologia Social, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Vega Sanabria, G., & Duarte, L. F. D. (2019). O ensino de Antropologia e a formação de antropólo-
gos no Brasil hoje: de tema primordial a campo (possível) de pesquisa (antropológica). Revista Bra-
sileira de Informação Bibliográfica em Ciências Sociais – BIB, 90, 1-32. http://anpocs.com/images/
BIB/n90/Guillermo_Luis_BIB_0009010_RP.pdf  

http://anpocs.com/images/BIB/n90/Guillermo_Luis_BIB_0009010_RP.pdf
http://anpocs.com/images/BIB/n90/Guillermo_Luis_BIB_0009010_RP.pdf


CAMPOS V.22 N.2 p. 220-245 jul.dez.2021 245

Perspectivas para o ensino de Antropologia no curso de Design de Moda 

PERSPECTIVAS PARA O ENSINO DE ANTROPOLOGIA NO CURSO DE DESIGN DE 
MODA

Resumo: O ensino de Antropologia em “outros cursos” – aqueles que não são as graduações em Ciên-
cias Sociais nem as pós-graduações em Antropologia – é uma preocupação da Associação Brasileira de 
Antropologia por mais de sessenta anos, no sentido de compreender como ela é ensinada para alunos 
que não serão antropólogos. Assim, o presente trabalho apresenta as perspectivas observadas para o 
ensino de Antropologia no curso de Design de Moda e Estilismo da Universidade Federal do Piauí, 
em Teresina. Com este objetivo, foram estudados legislação pertinente e documentos institucionais, 
observadas dezenas de aulas e entrevistados coordenadores, professores e alunos. Como resultado, o 
artigo reúne informações sobre unidades curriculares, conteúdos abordados, referencial teórico e do-
centes responsáveis pelo ensino relacionado à Antropologia neste curso.
Palavras-chave: Ensino de Antropologia; Design de Moda; Educação Superior.

PERSPECTIVES FOR TEACHING OF ANTHROPOLOGY IN A FASHION DESIGN 
UNDERGRADUATE COURSE 

Abstract: The teaching of Anthropology in “other courses” – those that are not undergraduate de-
grees in Social Sciences or postgraduate degrees in Anthropology – has been a concern of the Brazilian 
Association of Anthropology for over sixty years, which seeks to understand how this science is taught 
for students who will not be anthropologists. Thus, this paper presents the perspectives observed for 
Anthropology teaching in the Fashion Design undergraduate course at the Federal University of Piauí, 
in Teresina, Brazil. With this goal, relevant legislation and institutional documents were studied, do-
zens of classes were observed, and coordinators, teachers, and students were interviewed. As a result, 
the article gathers information about curricular units, contents covered, theoretical framework, and 
professors responsible for teaching subjects related to Anthropology in this course.
Keywords: Anthropology Teaching; Fashion Design; Higher Education. 

RECEBIDO: 19/02/2020

ACEITO: 13/05/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 246-267 JUL.DEZ.2021

A R TIG O

Berotec, Depakene e Zodel: 
ambiguidades farmacológicas no 
contexto da Síndrome Congênita do 
Vírus Zika em Recife/PE
Soraya Fleischer 
Universidade de Brasília (UnB), Brasília/DF, Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-7614-1382  
 
Ana Claudia de Camargo 
Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), Florianópolis/SC, Brasil 
https://orcid.org/0000-0001-5264-3655

Introdução: a decoração hospitalar

Os consultórios que conhecemos, ao acompanhar nossas interlocutoras e seus filhos e filhas, fica-
vam geralmente nos grandes hospitais públicos e a decoração se resumia a um mobiliário com cadeiras, 
mesa e maca, um calendário de papel e itens de escritório, talvez um pequeno armário onde ficassem 
guardadas as amostras grátis de medicamentos1. Tudo era simples, metálico e cinza. Em um consultó-
rio, contudo, notamos um quadro, preso à parede ao lado da cadeira da médica. O desenho antigo, des-
botado e com um estilo dos anos 1990 retratava um festejo natalino. No centro, havia uma alta árvore 
de Natal, muitas crianças ao seu redor, um Papai Noel vindo com um grande saco de presentes. Todos 
pareciam muito felizes. Junto aos presentes, embaixo da árvore, havia uma bisnaga de um medicamen-
to alopático pediátrico. Em meio a pacotes e embrulhos em formato de bicicleta, bola e boneca, havia 

1 Esse texto foi produzido no âmbito do projeto de pesquisa “Síndrome congênita do vírus Zika em Recife/PE: Uma antropologia dos ím-
petos maternos, científicos e políticos”, que conta com o apoio da Universidade de Brasília e do CNPq, no Brasil, e da Fundação Newton, 
na Inglaterra. Aproveitamos para agradecer às mulheres e suas crianças e famílias que tão generosamente nos aceitaram em suas casas, 
bairros e serviços de saúde, assistência e educação por onde circulam ao redor da grande Recife. Nossa equipe de pesquisa e o Coletivo de 
Antropologia e Saúde Coletiva (CASCA), ambos da UnB, também têm gentilmente acolhido e comentado criticamente nossas reflexões.

https://orcid.org/0000-0002-7614-1382
https://orcid.org/0000-0001-5264-3655


CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 247

Berotec, Depakene e Zodel

uma empresa farmacêutica fazendo propaganda. Medicamentos e brinquedos, lado a lado, ornavam o 
cenário hospitalar daquele consultório frequentado pelas crianças. 

A SCVZ, como se convencionou chamar a síndrome congênita decorrente da infecção pelo 
vírus Zika, é uma condição de saúde que reúne muitos sintomas e graus de deficiência nas crianças, 
com a possibilidade de desenvolverem complicações neurológicas, motoras, deglutivas e respiratórias. 
O nascimento de crianças com a SCZV foi a maior repercussão reprodutiva dos dois grandes surtos do 
vírus Zika no estado de Pernambuco, nos verões de 2015 e 2016. O Nordeste, em especial os estados 
de Pernambuco e da Bahia, foi a região do Brasil mais atingida pelo vírus e, consequentemente, com 
maior número de casos notificados de crianças nascidas com a síndrome (Diniz, 2016). Dada a inten-
sidade epidemiológica, foi considerado, pelo Ministério da Saúde, como uma Emergência em Saúde 
Pública de Importância Nacional (ESPIN) entre 2016 e 2017 (Brasil, 2017), o que facilitou e acelerou 
um conjunto de ações voltadas para as crianças, cuidadoras, gestoras e instituições de apoio. Até o mo-
mento, consideram-se cerca de quatro mil casos confirmados de SCVZ no país (Brasil, 2019). Ainda 
que o contexto clínico varie pelas especificidades de cada criança (Valim, 2017), vez ou outra, podem 
ocorrer episódios pontuais com o agravamento de algum dos sintomas, episódios conhecidos pelas 
mães como “crises”. As crises mais comuns vividas por essas crianças são as convulsivas e respiratórias, 
que podem necessitar de hospitalização e cuidado intensivo. É esse cenário que apresenta às mães, as 
principais cuidadoras, a necessidade de recorrer marcadamente a serviços de saúde, como o consultório 
que apresentamos acima. 

Dentre esses serviços, estão principalmente consultas, exames, terapias reabilitadoras e medica-
mentos (Alves & Fleischer, 2019; Fleischer, 2018, 2017; Scott, Lira, Matos, Souza, Silva & Quadros, 
2018). As crianças com a SCVZ exigem cuidados de especialistas, principalmente pediatras, neurolo-
gistas, pneumologistas, endocrinologistas, gastroenterologistas, oftalmologistas, terapeutas ocupacio-
nais, fonoaudiólogos e fisioterapeutas. Com o primeiro grupo, a interação era na forma de consultas 
trimestrais de acompanhamento, amparada por exames clínicos, laboratoriais, radiológicos e resso-
nânticos. Com as últimas três especialidades, os encontros eram semanais e muito mais frequentes, em 
sessões de terapia de reabilitação sobre tatames, em consultórios, dentro de piscinas. A oferta de todos 
esses serviços e profissionais da saúde não era muito ampla no Recife, mas tendeu a aumentar e/ou se 
reorganizar com a chegada intensificada dessas crianças a partir de 2015. Com o fim da ESPIN e com 
o fim do período epidêmico, ambos em 2017, vimos as vagas e instituições públicas e também priva-
das paulatinamente se retraírem, sem, contudo, haver uma aguerrida resistência e crítica por parte das 
mães, famílias e associações comunitárias que lhes representavam. 

Dentre todos esses serviços, tecnologias e insumos, ao longo dos quatro anos de convivência de 
nossa equipe de pesquisadoras com essas pessoas e cenários no Recife, entre 2016 e 2019, notamos a 
presença constante dos medicamentos e, nesse artigo, seguindo uma antropologia que lhes percebe, re-
conhece e problematiza (Whyte & Geest, 2002; Geest & Whyte, 2011; Fleischer, 2012; Castro, 2012; 
Camargo, 2021), optamos pelo foco nesses pequenos objetos. Whyte e Geest (2011) mostraram, a 
partir de uma rica comparação entre várias etnografias de medicamentos, como sua dimensão diminuta 
contribui para o uso, importância, circulação e potência desse objeto específico. Como o objetivo mais 



248 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

amplo de nossa pesquisa é acompanhar e conhecer as consequências a longo prazo que uma epidemia 
deixa, os medicamentos, que continuam sendo intensamente consumidos, têm se revelado uma boa 
pista etnográfica. 

Quando essas mulheres nos convidavam para lhes visitar, no tradicional tour pela casa, era co-
mum nos mostrarem onde ficavam os medicamentos. “O guarda-roupa do meu filho é um guarda-
-roupa de remédios”, disse uma. “Tenho duas prateleiras só de remédio dele no meu armário”, explicou 
outra. “Se você abrir o armário do meu filho, só tem remédio”, contou uma terceira2. Quartos, banhei-
ros, cozinhas e até as salas de estar tinham espaços reservados aos medicamentos. Na casa de uma de 
nossas interlocutoras mais próximas, sobre o rack que ficava na sala, havia uma televisão plana, alguns 
porta-retratos e um enorme tupperware, com 50 cm de altura e 70 cm de profundidade, que guardava 
os medicamentos da filha. Medicamentos tinham se tornado objetos familiares para essas cuidadoras, 
visíveis e espalhados por todo canto da casa, e transportados para todo lugar por onde precisassem ir 
com os filhos, netos e sobrinhos com a SCVZ. 

Os medicamentos também eram parte do figurino dessas mães e crianças. Como muitas passa-
vam grande parte do dia circulando por dezenas e dezenas de quilômetros ao redor da cidade – para 
estarem com seus filhos em consultas, exames, reuniões, farmácias e creches –, precisavam levar nas 
mochilas tudo que fosse necessário para garantir o bem-estar da dupla, mãe e filho/a. Levavam a ti-
racolo não apenas a criança, que ainda não caminhava e precisava ser carregada, mas também bolsas 
pesadas com uma variedade de itens, como diferentes caixas, cartelas e ampolas de medicamentos, toda 
sorte de aparatos para dosar e administrá-los, como canequinhas, colheres, seringas, equipos, copinhos, 
medidores etc., e as respectivas receitas médicas com suas posologias específicas. Dentre os itens neces-
sários nos cuidados diários de uma criança com SCVZ, anotamos muitos tipos de medicamentos uti-
lizados: nebulização, suplementos vitamínicos, relaxantes musculares, antiespasmódicos, antibióticos, 
analgésicos, antitérmicos, hormônios, colírios, antidepressivos, laxantes, antidisfágicos, antigástricos, 
calmantes, entre outros. Nas mochilas também era comum encontrar fármacos utilizados pelas mulhe-
res, muitas vezes para dar conta das dores lombares, nervoso, angústia e preocupação, além de cansaço, 
sono, refluxo e gastrite. 

A infância com uma condição de saúde tão aguda como a SCVZ é perpassada intensamente 
pela biomedicina e suas tecnologias, em especial os medicamentos. Em consonância com o quadro que 
descrevemos no consultório médico, parece que, ao lado de presentes, árvore de Natal e Papai Noel, 
os medicamentos compõem intensa, mas discretamente a cena da infância. Mas os medicamentos não 
eram aceitos e administrados natural e automaticamente pelas mães dessas crianças da micro – vocativo 
polissêmico, intensamente presente no cenário da SCZV e muito caro a essas famílias3. Como deseja-
mos aqui mostrar, elas foram sendo paulatinamente apresentadas aos diferentes itens, desconhecidos 
até então para muitas, e foram avaliando criticamente a eficácia e o consumo de cada um deles. A partir 
de uma maior compreensão sobre a SCVZ e sobre os serviços de saúde e seus profissionais, os medica-
mentos foram sendo absorvidos, física e simbolicamente, mas, pelo que temos notado, em um registro 

2 Por enquanto, vamos usar de modo intercambiável “fármaco”, “remédio” e “medicamento”.

3 Para ver mais sobre a importância do termo “micro” no cenário da SCZV, ver Fleischer (2020). 



CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 249

Berotec, Depakene e Zodel

cada vez menos passivo e cada vez mais ambíguo. Uma coisa era esses medicamentos estarem presentes 
no contexto dessas infâncias, outra coisa era conviver com eles de modo totalmente resignado ou apa-
ziguado – dois cenários bem diferentes, mas que transcorriam paralelamente, muitas vezes. 

	 Ao pretendermos pensar a SCVZ a partir de uma de suas facetas mais recorrentes e contro-
versas, nada mais adequado do que localizar os medicamentos no centro da narrativa etnográfica. Es-
colhemos três medicamentos, dentre os mais citados e usados por todas as famílias que conhecemos. 
Esses medicamentos – Berotec, Depakene e Zodel – servirão para apresentarmos algumas das famílias 
que conhecemos; para adentrarmos no contexto de convivência e cuidados diários com a SCVZ; e para 
notarmos como a sua presença não é necessariamente suave. Os três medicamentos demonstram como 
essas mulheres têm se dedicado a entender sua origem, funcionamento, efeitos e consequências, osci-
lando entre adesão e reticência. São medicamentos que não circulam de modo unânime e despertam 
uma ambiguidade desconcertante. 

	 O desenho metodológico dessa pesquisa primou por conhecer cerca de uma vintena de mães 
de micro, como se autointitulavam, que vivem na Grande Região Metropolitana do Recife (RMR), e 
visitar e manter contato continuado ao longo de quatro anos (2016-2019). A primeira autora esteve 
em todas as seis temporadas de pesquisa, sempre acompanhada de estudantes de graduação ou pós-gra-
duação. A segunda autora compôs a equipe da sexta e última visita ao Recife, em fins de junho de 2019. 
Esse acompanhamento diacrônico nos permitiu, no caso dos medicamentos, perceber a flutuação de 
seus sentidos, faceta que talvez não veríamos se tivéssemos optado por realizar entrevistas pontuais em 
um único momento da epidemia, como no primeiro surto virótico (2015-2016). Lá atrás, a adesão aos 
medicamentos foi muito mais naturalizada e esperançosa, mas ao se tornarem recorrentes nas receitas 
médicas oferecidas aos seus filhos e filhas, esses objetos foram passando ao escrutínio crítico cada vez 
mais intenso por parte das mães e cuidadoras. Ainda assim, em nenhuma de nossas seis visitas à capital 
pernambucana os medicamentos deixaram de ser um assunto central de nossas conversas com essas 
famílias. Dificuldades para serem prescritos, acessados, consumidos, substituídos, desmamados – os 
medicamentos são um aspecto incontornável no cuidado dessas crianças. 

Berotec e os perigosos broncodilatadores

Alípio nasceu em 2015, à mesma época em que as quase 500 crianças nasceram apresentando 
severas complicações neurológicas em Pernambuco (Brasil, 2019: 5). Sua família vivia num dos 15 
municípios que compõem a RMR e, desde o início, tem recorrido ao aparato biomédico concentrado 
na capital. Maria Fernanda, sua mãe e principal cuidadora, fazia viagens diárias até consultórios, clíni-
cas de exames e reabilitação, farmácias de alto custo, Ministério Público e também organizações não 
governamentais que surgiram para dar apoio a essas famílias. Eram muitos quilômetros todos os dias 
dentro dos ônibus, caronas em carros de parentes ou vizinhos, táxis ou aplicativos de transporte e, mais 
recentemente, ambulâncias que a prefeitura foi incitada judicialmente a oferecer às famílias de micro 
de seu município. 



250 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

Quando Alípio apresentava algum sintoma novo ou atípico, Maria Fernanda tentava contornar 
com os primeiros cuidados domésticos. Atenta, observava todos os sinais que o corpo do filho lhe dava. 
O primeiro cuidado em casa muitas vezes era suficiente para evitar que a criança fosse submetida aos es-
tresses do deslocamento ao hospital, ao barulho do trânsito, às filas e salas de espera. Por isso, primeiro a 
mãe ajustava a dose do antiespasmódico, mergulhava-o no ofurô improvisado num balde, refrescava-o 
com o ventilador. Eventualmente, acionava o posto de saúde ou a UPA de sua região, mas nem sempre 
encontrava profissionais de saúde ou medicamentos a contento. Em uma forte crise de “cansaço” e com 
dificuldade respiratória, Alípio foi trazido às pressas para um hospital de referência de saúde infantil no 
centro recifense. Era comum que se procurasse o hospital onde a criança havia nascido, contando que 
ali estaria o prontuário e toda a sua história clínica, informações que talvez ajudassem os profissionais 
da saúde a oferecerem cuidados com mais qualidade, de modo mais personalizado. 

Diante de uma dessas crises, Maria Fernanda deu entrada no hospital, Alípio foi levado à sala de 
emergência e atendido pela equipe médica. Foi examinado primeiro e depois medicado com algumas 
sessões de nebulização. No aparelho, foi colocada uma certa dose de Berotec4, um poderoso e conhe-
cido broncodilatador. Maria Fernanda segurava o filho todo esse tempo, próxima e atenta à evolução 
de seus sintomas. Essa crise foi contornada, mas a médica pediu que a criança ficasse internada para 
um acompanhamento mais longo. Alípio passou alguns dias no hospital, sempre em sessões diárias de 
nebulização com o medicamento. Ao final, para a tristeza profunda dessa mulher e sua família, Alípio 
não resistiu e faleceu. 

Maria Fernanda revoltou-se imediatamente e também por muito tempo depois. Interpelou a 
equipe da enfermaria e, especialmente, a médica que atendeu o filho. Bateu boca, chorou, lamentou-
-se profundamente pela perda irreparável. A médica tentou responsabilizar a mãe, alegando que a ta-
quicardia sentida por Alípio tivesse sido produzida por algum tipo de negligência antes de chegar ao 
hospital. Ela insistia que a mãe tivesse reforçado a dose de algum dos medicamentos dados à criança 
em casa. Seu discurso parecia associar o hospital à segurança, vigilância e controle, enquanto a casa 
estaria fadada à insegurança e risco (Castro & Moreira, 2018). “Eu não matei meu filho!”, gritou Maria 
Fernanda várias vezes pelos corredores do hospital. “Eu dava os remédios certinhos e nunca daria nada 
a mais pra ele!”, complementava. 

Ao conversar conosco, ela repetia que o filho tinha dado entrada no hospital com um sinto-
ma geral, o “cansaço”, encontrado comumente em qualquer criança. Ela só desejava que ele recebesse 
uma nebulização com soro fisiológico, técnica que não dispunha em casa, mas a médica prescreveu 
o Berotec, “apenas cinco gotas do remédio”, ela explicou. E concluiu, “foi o remédio pra cansaço que 
matou meu filho”. Ela não se contentou com as informações no dia da morte. “Depois que ele tava no 
caixão, lá no cemitério, eu fui lá na médica exigir que ela me falasse o remédio que ela botou no meu 
filho e assinasse num papel”. Maria Fernanda queria um registro por escrito, já que as receitas médicas 
só são entregues nas consultas e, no caso das internações, são apenas registradas no prontuário. Não 

4 Berotec é o nome comercial, dado pela farmacêutica Boehringer Ingelheim, para o bromidrato de fenoterol “indicado para o tratamen-
to sintomático da crise aguda de asma e outras enfermidades com constrição reversível das vias aéreas, por exemplo, bronquite obstrutiva 
crônica” (Anvisa, 2020a: 1). 



CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 251

Berotec, Depakene e Zodel

sabemos dos acontecimentos seguintes da história, se Maria Fernanda moveu algum processo judicial 
contra o hospital ou a médica. Até esse ponto, a declaração explícita por parte da médica de que aquele 
fora o medicamento utilizado seria suficiente à mãe, que teria o nome do medicamento e o nome da 
profissional impressos em um papel. Maria Fernanda parecia utilizar o mesmo recurso acionado pela 
médica que lhe acusara de ter usado algum medicamento em casa. A mãe devolvia na mesma moeda, 
associando o Berotec à médica, à assinatura, ao hospital. Para ambas, o veneno principal tinha nome, 
a vilã que o utilizara também. Havia consenso sobre o potencial uso intoxicante dos medicamentos e 
também sobre a ética do cuidado (Fonseca, 2019; Bellacasa, 2010). Ao se acusarem mutuamente, essas 
duas mulheres tentavam manter intactas a maternidade e a profissão médica, duas formas diferentes de 
oferecer cuidados a uma criança doente.  

A história de Alípio nos foi contada por várias mães, inclusive por Maria Fernanda. A inten-
ção parecia ser mobilizar uma reflexão mais ampla sobre os locais, os atores, as decisões envolvidas no 
atendimento de uma criança com SCVZ. O Berotec mais e mais passava a figurar, no imaginário das 
mães de micro, como um motivo de alerta, como um ponto de inflexão ritual que impelia a uma ma-
ternidade mais crítica. A morte dessa criança, compreendida pelas mães a partir do uso iatrogênico do 
Berotec, foi um momento dramático e traumático para toda a comunidade de micro, abalando o rito 
costumeiro de relacionamento e delegação de cuidados com os especialistas institucionalizados. Em-
bora precisassem contar constantemente com o aparato biomédico, uma conscientização se espalhava 
e hospitais, profissionais e medicamentos não eram mais aceitos simplesmente. Cada passo no cuidado 
com a criança precisaria ser explicado e negociado com essas cuidadoras, a confiança tinha sido abala-
da. Almejavam uma maternidade mais ativa, com cada vez mais expertise técnica e consciência cidadã. 
Tudo ia adentrando a seara do “direito à saúde” (Vítor, 2019; Flores, 2016).

Várias mães nos contaram que o Berotec já tinha sido oferecido aos filhos, em algum momento, 
durante alguma crise. Diante desse fármaco, as crianças haviam apresentado “alergia”, outras tiveram o 
“coração acelerado”, muitas mães já não aceitavam que o medicamento fosse prescrito. Haviam optado 
por outros itens, exigiam que espaçadores fossem utilizados, preferiam nebulizações somente com soro, 
e tentavam evitar os hospitais sempre que possível. O caso de Alípio lhes devolvia às noções clássicas do 
hospital como “morredouros de gente” (Foucault, 1979). A “taquicardia” nos revela um pressuposto 
importante sobre as crianças com a SCVZ. O Berotec apresentava-se como um medicamento muito 
forte, sendo fatal com apenas algumas gotas no caso de Alípio. Havia um entendimento de que esses 
corpos infantis eram mais frágeis e vulneráveis e, por isso, o uso do fármaco deveria ser ponderado. Os 
medicamentos deveriam reverter os efeitos da síndrome e não debilitar ainda mais esse corpo. 

A SCVZ se estabeleceu como um quadro complexo com muitos sintomas e deficiências atingin-
do diferentes sistemas corporais. Embora os sintomas da SCVZ pudessem ser conhecidos isoladamen-
te em outras doenças e síndromes, a reunião deles foi uma novidade encontrada e lentamente atendida 
pelos diversos especialistas que se envolveram com a epidemia. Pouco a pouco, os sintomas foram 
sendo separados e solucionados, com um ir e vir diagnóstico e também prognóstico. Nesse processo, 
uma intensa experimentação tomou parte de consultórios e também das casas das famílias de micro. 
Embora alguns protocolos farmacológicos tenham se estabelecido de modo mais geral, cada criança 



252 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

exigiu que seus médicos e médicas adaptassem e desenhassem de modo mais personalizado o arranjo 
de medicamentos.

Os medicamentos administrados nos espaços hospitalares, como o Berotec por exemplo, eram 
tidos como especialmente ambíguos. O espaço, o profissional, a urgência, a intensidade farmacológica 
– tudo contribuía para dotar esse medicamento de uma força especial e, claro, de um perigo especial. 
Em muitos momentos, essas famílias precisaram recorrer a esse aparato especializado da biomedicina, 
mas isso não significava que lhes dotassem de uma confiança automática. Acionavam esse arsenal tec-
nológico de modo cada vez mais crítico e precavido – e aqui, retomamos a origem etimológica do ter-
mo grego pharmakon, capaz de sarar e envenenar a um só tempo. O Berotec e seus similares portavam 
uma vida dupla numa única pílula.5 

E o medicamento penderia mais para um lado do que para o outro a depender de um conjunto 
de aspectos que essas mães notavam ao permanecer – por dias, às vezes – dentro dos hospitais. Não 
era apenas o efeito prometido na bula daquele medicamento que determinava sua qualidade. Eram 
muitos aspectos arrolados e combinados por essa atenta acompanhante da criança. Desde a recepção, 
onde notavam que o atendimento era proporcional à qualidade de seus “planinhos de saúde” (no caso 
dos hospitais privados); passando pela enfermaria, onde percebiam como o pequeno corpo da criança 
era manuseado para a instalação de um acesso ou da limpeza ao redor do leito que a criança ocuparia; 
chegando à equipe médica, que perguntaria somente sobre o sintoma em questão ou sobre as condi-
ções de saúde em geral daquela menina ou menino e depois prescreveria um medicamento que fosse 
suficientemente eficaz e produzisse minimamente efeitos colaterais. 

Um medicamento que tivesse se apresentado nocivo àquela criança, portanto, poderia ser expli-
cado pelo médico que não lera corretamente o prontuário, ou pelo padioleiro que empurrara agressiva-
mente a maca, ou a recepcionista que encaminhara o caso para a ala pediátrica em vez da neurológica 
e um pouco de tudo isso junto. Queremos dizer que, embora houvesse uma grande expectativa de 
que os medicamentos resolvessem aquele agravamento de saúde da criança, eles não eram tomados de 
modo isolado, mas sempre dentro do contexto onde, por quem e como tivessem sido oferecidos. Seu 
funcionamento acontecia dentro de um quadro mais complexo de cuidados com a SCVZ, dentro do 
contexto precarizado da rede de serviços e instituições de saúde no Recife.  

No caso de Alípio, muitas coisas saíram diferentes do que Maria Fernanda esperava. Teve que ser 
tratado no hospital em vez de ficar sob os seus cuidados em casa. Recebeu um medicamento, quando 
queria apenas um procedimento (nebulização). Uma dose excessiva foi prescrita. A responsabilização 
foi disputada e as desigualdades em termos de escolarização, raça e classe social parecem ter se anun-
ciado em formulações antagônicas como, por exemplo, amadorismo materno versus expertise médica; 

5 Com a chegada de suas crianças com a SCVZ, com um nível intenso e continuado de dependência e cuidados, ampliaram e apro-
fundaram ainda mais seu conhecimento sobre medicamentos infantis, que traziam de seus filhos e sobrinhos anteriores. Tiveram que 
depender ainda mais dos médicos e farmacêuticos, mas também realizar seus próprios testes e trocas horizontais de informações. Os casos 
de intoxicação, efeitos colaterais, overdoses, erros médicos etc. se multiplicaram e foram rapidamente circulados entre as mães, entre as 
associações de cuidadoras da SCVZ e doenças raras. Novas situações de “veneno” surgiram face às situações de “cura” realizadas pelos 
medicamentos. Por fim, a SCVZ lhes exigiu um cuidado mais intensificado, um aprendizado mais rápido, táticas de testagem doméstica, 
checagem de informações, interpelações dos médicos. Tudo isso foi lhes fazendo mais críticas, mais atentas. E, portanto, “pharmakon” 
pode servir de inspiração para esse quadro.



CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 253

Berotec, Depakene e Zodel

o improviso doméstico versus o profissionalismo hospitalar. Maria Fernanda, por outro lado, percebia 
que o contexto clínico e científico, ainda muito instável em relação à SCVZ, abria um enorme flanco 
de incerteza e talvez até a possibilidade de erros médicos. Não parecia má-fé de sua parte, tentando a 
todo custo encontrar a explicação sobre a morte do filho, mas para nós comunicava a coragem de de-
sestabilizar saberes historicamente consolidados, como a Biomedicina, e apontar que os protocolos de 
cuidados com as crianças de micro ainda estavam em construção, precisando de uma participação mais 
compromissada e ativa de todas as partes envolvidas.

Depakene e os controversos anticonvulsionantes 

O caso dos anticonvulsionantes é especialmente interessante para vislumbramos as ambiguidades 
que medicamentos podem assumir na infância com SCVZ. Especialmente no início do diagnóstico, a 
irritabilidade, o choro por horas e horas, dezenas de convulsões por dia, o estado de vigília e exaustão 
das crianças foi relatado por todas as mulheres que conhecemos. Profissionais de saúde se dedicaram 
por muitos meses para encontrar o tipo, a dose, a administração mais adequada para acalmar cada uma 
dessas crianças. Medicadas, elas conseguiram dormir por mais tempo, desenvolveram apetite, crescer 
e ganhar peso. Sem crises, elas não desaprendiam o que vinham sendo ensinadas pelas profissionais de 
reabilitação e iam ganhando ferramentas para interagir mais ativamente com sua família e o mundo. A 
casa poderia retomar alguma rotina, poupando e desonerando um pouco as mulheres, sobretudo. Em 
geral, para muitas dessas crianças, esses medicamentos precisaram continuar em uso. Se fossem retira-
dos, produziriam as nocivas reações ao desmame e retomariam os sintomas. Completavam quatro anos 
de idade em 2019 e a maior parte se mantinha medicada diariamente. 

Em nossa primeira visita ao Recife, ainda em 2016, conhecemos Roberto. Ele não tinha comple-
tado um ano de vida e estava no colo de um de seus irmãos. Era um pouco depois do meio-dia, fervia de 
calor. Dona Rosa, sua mãe, pediu que o mais velho levasse o caçula para tomar um banho e se refrescar 
no tanque ali do lado de fora. Surpreendemo-nos que os cuidados de um bebê com a SCVZ fossem de-
legados a outra criança. Roberto voltou com os pequenos cachinhos pingando água e em pura alegria. 
O irmão o enxugava e a criança fazia graça por baixo da toalha. Depois, Dona Rosa lhe deu um biscoito 
e ele ficou a lamber o recheio demoradamente. Olhava para a mãe, para o irmão, para nós e sorria, com 
chocolate escorrendo pelos cantos da boca. Roberto interagia com todos ali naquela pequena casa de 
fundo, num subúrbio distante da capital. Estava desperto e presente, circulando por toda a sala aqueles 
seus grandes e pestanudos olhos cor de caramelo. 

Dona Rosa nos explicou que, assim que nasceu, prescreveram medicamentos para Roberto não 
chorar tanto, não se irritar tanto e para dormir melhor. Ela deu um pouco, observou outro tanto. 
Retomou sua própria experiência, anos antes, com os “tarja preta”, quando foi diagnosticada com de-
pressão. Ciosa, começou a suspeitar dos medicamentos receitados ao filho. Diminuiu a dosagem, fez 
o desmame vagarosamente. Víamos uma criança “trelosa”, como se dizia por ali, tentando descer sozi-
nho do colo da mãe, arrastando-se pelo chão até encontrar a barra da calça de uma das pesquisadoras, 
puxando-se para cima, rindo o tempo todo. 



254 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

Embora reconhecesse que muitas crianças passaram a ter menos convulsões e a tranquilidade 
voltara a reinar nessas casas, Dona Rosa suspeitava que, ao consumir tantos medicamentos, elas ficas-
sem com excessivo sono, fome e letargia. Ela argumentou ainda que, embora essas crianças, uma vez 
medicadas, não tivessem mais crises que comprometessem seus aprendizados fisioterápicos ou fonoau-
diólogos, muitas vezes, não conseguiam nem permanecer acordadas no momento dessas sessões de 
terapia. Com isso, perdiam a consulta e corriam o risco de serem desligadas do serviço. Ou sequer reti-
nham os ensinamentos, já que chegavam dormindo e as terapeutas passavam parte da sessão tentando 
acordá-las ou caíam no sono no meio dos exercícios e a sessão terminava antecipadamente. Dona Rosa 
disse, em relação a outra criança de micro que tomava vários desses medicamentos, “Ele fica olhando 
assim o tempo. Ele não se mexe, fica só olhando pro nada”. 

Se, antes do medicamento, a criança não conseguia avançar em seus aprendizados porque con-
vulsionava demais, agora, com o medicamento “controlado” (como chamavam os anticonvulsionantes, 
os “tarjas pretas”), tampouco havia aprendizado porque vivia no sono ou no “nada”. Dormir o tempo 
todo ou estar acordado apenas de corpo presente eram condições que dificultavam o trabalho terapêu-
tico, a criança poderia não receber ou receber apenas de modo passivo e sem registro consciente o que 
se passava ao seu redor. “Olhar para o tempo” era grave porque, no mundo da micro, cada fração do 
tempo contava ao precocemente oferecer tudo que fosse possível a essas crianças, numa esperança de 
que apressar a estimulação compensaria as limitações apresentadas pelo quadro da SCVZ (Fleischer, 
2017; Fleischer & Alves, 2019). Por outro lado, a criança dormir algumas horas do dia, especialmente 
quando a intensa circulação pelas clínicas e farmácias da cidade estava em curso, era bem aproveitado 
por essas mães que optavam pelo medicamento. Muitas, por exemplo, só tiveram a oportunidade de de-
senvolver sua liderança política em prol da SCVZ, participando de inúmeras reuniões na prefeitura, nas 
empresas de transporte, no Ministério Público ou na Secretaria de Educação, porque transportavam e 
conviviam com o filho sonecando. 

Mas conviver com um medicamento por muito tempo ou em doses muito altas pode gerar de-
pendência, como Dona Rosa tinha notado quando ela própria tomou remédios anos antes. À certa al-
tura, um medicamento parava de produzir o efeito desejado na criança e outro fármaco semelhante era 
adotado. Nessa substituição, a criança poderia ter uma recaída dos sintomas que, com o uso do primei-
ro medicamento, não mais existiam. Ruim com o medicamento, pior sem ele, concluíam. Provavam, 
nessas ocasiões, como o medicamento era forte, mas também notavam como sua força se sobrepunha 
à da criança, impedindo que ela pudesse existir sem sua presença, impedindo que ela pudesse avançar 
e encontrar formas de se autonomizar. Para além dos sintomas da SCVZ, Dona Rosa apontava que, 
com os medicamentos, novos e inesperados sintomas surgiam. A natureza ambígua do medicamento 
aos poucos se apresentava. 

Dona Rosa nos explicou ser fácil identificar as crianças que seguiam essas prescrições: eram gor-
dinhas. Muitas apresentaram dificuldade de alimentação e crescimento e, como solução, passaram a 



CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 255

Berotec, Depakene e Zodel

receber a comida via sonda naso ou endogástrica6. Os leites eram próprios para o uso via sondas e bas-
tante caros. Então, também no caso da SCVZ, gordura era um valor estético, nutricional e financeiro. 
Mas Dona Rosa tensionava essa dimensão corporal porque, ao caminhar para a obesidade, a criança 
teria mais dificuldade para movimentar o corpo e fazer os exercícios de reabilitação ou mesmo para 
ser carregada no colo pela mãe até essas clínicas. No final das contas, refletia Dona Rosa, quanto mais 
gorducha, menos exposição essa criança teria às terapias e mais alto seria o nível de deficiência. Pronun-
ciava-se uma associação entre um medicamento, um tipo corporal, um grau de SCVZ e, finalmente, 
um quadro de estigma. O medicamento, no entendimento dessa mãe, assumia um caráter delator sobre 
o nível da síndrome e o tipo de maternidade em curso. 

Vozes críticas, como a de Dona Rosa, achavam que os medicamentos estavam servindo mais às 
mães do que às crianças de micro, numa medida terapêutica estratégica, acomodada e egoísta. Nessa re-
sistência aos anticonvulsionantes, como um dos mais usados, o Depakene7, parecia pairar uma suspeita 
de superdosagem ou de iatrogenia profissional e materna, numa tentativa de sedar essas crianças em vez 
de amenizar de outras formas sua irritabilidade e epilepsia. Uma outra mãe, inclusive, contou-nos ter 
sido acusada pela médica de ter dado “remédio controlado” ao filho que tivera uma convulsão inespe-
rada. Quer dizer, mesmo entre os prescritores, estava evidente o grande potencial desses medicamentos 
para tratar, mas também para prejudicar. É interessante que um medicamento pudesse resolver e, ao 
mesmo tempo, acentuar um mesmo sintoma, parecendo caminhar sobre uma linha muito tênue. E, 
pelo que entendemos, era sobre essa linha que as mães de micro precisavam aprender a transitar para 
cuidar de seus filhos e filhas com SCVZ. Dona Rosa acusava as mães de micro de confiarem cegamente 
nos profissionais de saúde e nos medicamentos que prescreviam, incitando-as a se posicionarem de 
modo a priorizarem a saúde e o desenvolvimento dos seus filhos. Ela não estava disposta a ponderar 
sobre os benefícios do Depakene. 

Ao mesmo tempo, mães como ela pareciam estar comunicando um autocongratulamento pelo 
fato de oferecerem um cuidado tão exitoso a ponto de tornar os medicamentos desnecessários. Pode-
riam também estar revelando a sorte de seu filho ou filha ter uma “micro leve”, como diziam. Ela nos 
contou, “Roberto não teve convulsão, só espasmos de vez em quando, treme um pouquinho aqui e ali. 
Mas só isso”. Interessante que, durante uma de nossas visitas à casa, o filho primogênito, de 15 anos 
à época, explicou que sabia como oferecer os primeiros socorros caso o irmãozinho tivesse uma con-
vulsão. Refletimos sobre ele ter adquirido essa habilidade, mesmo a mãe repetindo tantas vezes que a 
criança não tinha crises. Não tomar medicamentos positivava a maternidade, desafogava o orçamento 
doméstico, revelava um menor grau de deficiência, reduzia a prioridade dos encontros clínicos que 
viabilizassem as receitas etc. Uma outra mãe que participava de nossa pesquisa aproximou mais sua 

6 A sonda nasal é um tubinho de PVC que entra desde as narinas e vai até o estômago. Já a sonda endogástrica, ou gastrostomia, o tubi-
nho entra diretamente no estômago, via a pele da barriga. A primeira só deve ser usada por até seis meses, tendo intenção transitória. A 
segunda é mais duradoura. 

7 Depakene é o nome comercial, dado pela farmacêutica Abbott, para o ácido valproico, “indicado isoladamente ou em combinação a ou-
tros medicamentos, no tratamento de pacientes adultos e crianças acima de 10 anos com crises parciais complexas, que ocorrem tanto de 
forma isolada ou em associação com outros tipos de crises. Também é indicado isoladamente ou em combinação a outros medicamentos 
no tratamento de quadros de ausência simples e complexa em pacientes adultos e crianças acima de 10 anos, e como terapia adjuvante em 
adultos e crianças acima de 10 anos com crises de múltiplos tipos, que inclui crises de ausência” (Anvisa, 2020b: 1). 



256 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

filha da “normalidade” porque ela não tomava remédios, numa clara associação retrospectiva entre o 
medicamento consumido, o sintoma identificado e, por fim, o nível de deficiência implicado. E ainda 
outra nos contou que, em comparação com crianças que vinham tomando muitos medicamentos, o 
dela – que não tomava – já estava balbuciando as primeiras palavras, dando os primeiros passos, que-
rendo “trelar” o tempo todo. 

	 Nos últimos meses de gestação, Dona Rosa ouviu que seu bebê apresentava algum “problema”. 
Quando nasceu, isso foi confirmado e anunciaram que Roberto tinha “microcefalia” e iria para sem-
pre “vegetar”. Claro que ela ficou alarmada com tudo isso, mas passou a observar o filho atentamente. 
“Com três dias, ele levantou a caixa do peito assim para cima do berço. Nenhuma criança faz isso com 
essa idade. Isso foi para calar a boca dos profissionais de saúde”, explicou. A desenvoltura de Roberto 
desafiava o diagnóstico fatalista e nos ficava cada vez mais claro que a opinião especializada não era 
tomada por essa mãe como a única versão sobre os fatos. Recorria a muitas outras fontes, compara-
va seu filho com outras crianças com a SCVZ, circulava pela cidade e colhia diferentes informações. 
Essa polifonia ajudava a relativizar o que vinha oficialmente das autoridades biomédicas. Dona Rosa 
contou de uma outra mãe de micro, muito próxima dela, que “aceitava fácil demais o que os médicos 
diziam”. Ao filho dessa colega, foi prescrita a cadeira de rodas. Dona Rosa foi contundente, “Eu falei 
para ela pensar melhor. Por que cadeira? Por que ele não poderá andar? Tem sempre uma luz no final 
do túnel, eu falei para ela. Ela aceita muito, tem que pensar, tem que ver outro jeito”. Depois, voltou-se 
novamente à descrição da trajetória de Robertinho: “A gente está surpreendendo a medicina. Eu já falei 
isso para geneticista dele. Ela fica sem saber como ele está conseguindo fazer tudo isso. Falaram que ele 
não ia engatinhar. Ele engatinhou. Ele segurou nas coisas, ele sobe e desce dos móveis. Ele até foge para 
rua! Tive que tirar o berço dele do quarto porque ele tava saindo do berço, ele pode cair e se machucar 
no chão. Falaram que ele não ia caminhar, caminhou. Eu não aceitei que ele não ia andar. Falaram que 
ele não ia falar e ele está começando a falar. Deus faz a obra. Ele faz a obra dele”. Dona Rosa se fiava 
em outro conjunto de verdades, como nos disse assim que nos conhecemos, ainda em 2016, “Primeiro 
de tudo, eu me apego a Deus. Antes de tudo. É a coisa mais importante”. Como nos mostrou Cheryl 
Mattingly, ao analisar a história de um casal tomando decisões para salvar a sua filha recém-nascida e 
internada como uma severa espinha bífida, no “laboratório moral” acionado para realizar o cuidado, 
por vezes, há “tradições morais rivais” (2014: 154). Parecia ser o caso dessa família, com Dona Rosa 
intensificando a disputa entre a medicina dos homens e os milagres de Deus. Roberto desafiava outras 
lógicas e moralidades e parecia ser a prova da vitória divina. 

Mas a não adesão poderia também esconder, por exemplo, dificuldades financeiras da família 
para conseguir comprar os medicamentos que haviam sido prescritos e que não eram encontrados 
gratuitamente nas farmácias públicas. Ela e o marido pelejavam para dar conta de todos os gastos da 
família. Lembramos que, por conta do alto custo, Dona Rosa tinha desistido, por exemplo, de com-
prar os leites vitaminados, sempre receitados pelas médicas que julgavam Roberto muito “magrinho”. 
Talvez não medicar poderia ser uma tentativa de evitar novos estigmas associados a esses medicamen-
tos. Mães como Dona Rosa talvez preferissem não ser vistas nas filas das farmácias de medicamentos 
controlados, não ter o filho/filha chamado de “epilético”, “doidinho” ou “monstro”, algumas das alcu-



CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 257

Berotec, Depakene e Zodel

nhas ofensivas que nossas interlocutoras ouviram ser dirigidas aos seus filhos e filhas. E, quando o não 
tomar não era uma escolha, mas uma realidade vivida compulsoriamente pela criança, poderia revelar 
sofrimento e violências. 

De qualquer modo, no caso do Depakene e similares, uma mãe poderia ser criticada por ter 
demorado muito tempo para resolver as crises do filho ou filha, fazendo com que sofresse dezenas de 
convulsões por dia e corresse risco de vida; ou, na outra ponta, por ter aceitado uma posologia exagera-
da, deixando a criança dopada grande parte do tempo. Dar ou não dar o medicamento produzia efeitos 
intensos, que respingavam com facilidade na forma como aquela maternidade seria avaliada na famí-
lia, no consultório, nos espaços de convívio com as outras mães de micro. Dona Rosa precisava, com 
muitos argumentos de autodefesa e "alter crítica", explicar por que tinha descontinuado os anticonvul-
sionantes de Roberto. Suspender uma receita médica era também uma forma de automedicação e de 
desafio à autoridade sanitária e, portanto, precisava ser justificada. Roberto teve a sorte de enfrentar 
menos crises que seus contemporâneos e de nascer de uma mãe que queria evitar o Depakene e todos 
seus efeitos colaterais. Mas Dona Rosa não concordava conosco sobre essa sorte aleatória – as razões 
da saúde e desenvolvimento do filho passavam, sobretudo, pelos desígnios divinos. A saúde e alegria de 
Roberto eram um presente que aquela família tinha merecido receber. 

Zodel e os estigmatizados antidepressivos 

Ludmila foi uma das primeiras mães de micro que conhecemos. Ela tinha quatro outros filhos 
quando nasceu sua caçula, Anita. Gestação tranquila, mas parto complicado. Ela já vinha conversando 
com a médica para que o procedimento fosse cirúrgico para também incluir uma laqueadura. Uma 
vez no hospital, mesmo em meio a contrações, Ludmila teve que empreender uma larga negociação 
para que seu planejamento reprodutivo fosse respeitado. Ainda assim, explicou ter recebido menos 
anestesia do que deveria, beirando a tortura. Depois, ficou duas semanas internada, sem poder voltar 
para casa e cuidar dos outros filhos, porque Anita logo foi revirada do avesso com exames, fotografias, 
medições e medicamentos. Novamente, teve que brigar para que a filha não se transformasse em cobaia 
para os estudantes e residentes da Medicina. Voltaram para casa cansadas e assustadas diante do diag-
nóstico da SCVZ. 

O marido de Ludmila, desde o início, resistiu em aceitar a notícia da deficiência. Por conta disso, 
duvidava que a esposa estivesse circulando com a menina para garantir vagas em consultas, exames e 
terapias. Acusava-a de adultério, questionava o alto gasto com passagens de ônibus e medicamentos, 
devassava suas mensagens de celular para entender por que Ludmila precisava tanto conversar com 
outras mães de micro e profissionais de saúde. Para conseguir os tratamentos para a filha e a doação de 
mantimentos e itens de puericultura, Ludmila tinha que frequentar ONGs, faculdades e instituições 
de saúde ao redor da cidade. E, portanto, precisou fechar sua mercearia, ver sua renda reduzir-se dras-
ticamente e contar apenas com o Benefício de Prestação Continuada (BPC). A falta de cumplicidade 
com o marido fazia com que fosse a única responsável pela saúde da criança e pela manutenção da casa. 
A avó materna, à época do nascimento de Anita, condicionou qualquer ajuda a algum pagamento. O 



258 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

avô materno tinha falecido fazia alguns anos de cirrose hepática. O tio materno tinha envolvimento 
com o tráfico de drogas. Ludmila havia mudado de casa umas três vezes, tentando equilibrar a queda 
vertiginosa de renda e, por isso, não tinha ainda uma rede de vizinhas com quem poderia contar. Ela 
acumulava muitos turnos de trabalho a responsabilidade exclusiva pela prole. 

Numa tarde, ao abordar um ônibus de volta para casa, o motorista questionou o uso de passe 
livre por Ludmila e Anita. Ela retrucou, virou um bate-boca, terminou na delegacia. Ludmila não 
admitia que o direito que sua filha tinha de circular gratuitamente pela cidade fosse questionado, não 
suportava ver o preconceito contra sua deficiência. Teve forças ainda para abrir um processo de danos 
morais contra essa empresa de transporte e seu motorista. Mas esse episódio foi-lhe a gota d’água. Criou 
trauma de ônibus, não conseguiu mais sair de casa, perdeu todas as vagas nas terapias e doações, viu a 
menina definhar sem acompanhamento, medicamentos e leites especiais. Até o BPC estava sob risco 
já que Ludmila não encontrava forças para renovar a documentação na assistência social da prefeitura. 

Foi nesse contexto crítico, de solidão, sobrecarga, violência e desespero, que Ludmila conseguiu 
uma consulta com uma psiquiatra. Nós nos falamos pelo WhatsApp justamente naquela semana e ela 
resumiu sua satisfação: “Eu consegui um CID para chamar de meu!”. Para nós, a frase soou forte e me-
dicalizante, mas fazia sentido no processo de restabelecimento que Ludmila precisava enfrentar para 
continuar cuidando de sua família. A consulta gerou um diagnóstico (a Classificação Internacional de 
Doenças e Problemas Relacionados à Saúde, também conhecida como CID), uma receita médica e 
o acesso ao Zodel8, um potente psicotrópico antidepressivo. O número do CID e o processo judicial 
contra a empresa de ônibus foram documentos importantes para justificar a longa ausência nas consul-
tas, nas terapias de reabilitação e nos grupos de mães durante os últimos meses. Foi só começar a tomar 
as pílulas que Ludmila sentiu suas forças voltarem, a vontade de arrumar a casa, mandar as crianças para 
a escola, capinar o quintal e circular novamente com Anita pelos seus atendimentos. Contou-nos tam-
bém que vinha compartilhando uma bandinha da pílula com o marido, que retomava a disposição para 
deixar de beber e procurar trabalho. Longe do alcoolismo, inclusive, ele se tornava muito mais coope-
rativo para cuidar da filha. Ludmila portava suas cartelas laranjadas com muito orgulho e somente o 
preço, R$130, lhe preocupava sobre o futuro. Agora, dependia daquele medicamento para continuar 
sendo uma boa mãe, uma boa mãe de micro. 

Muitas mulheres contaram histórias semelhantes à de Ludmila, de terem encontrado no psi-
cotrópico a forma de manter a tranquilidade e a força para atender as demandas do/da caçula com 
a SCVZ e continuar cuidando da família (Martin, Caccozi, Macedo & Andreoli, 2012). Nem todas 
contavam sobre isso de modo tão aberto como Ludmila, contudo. A regra, na verdade, era uma conti-
nuada tentativa de demonstrar fortaleza e retidão, de reforçar como nunca haviam precisado de antide-
pressivos. E, nesse sentido, a longa história que Ludmila contava para nossa equipe, mas também para 
outras pesquisadoras, profissionais de saúde, assistentes sociais, talvez fosse uma complexa justificativa 
para o consumo do Zodel. Ela poderia estar tentando legitimar esse medicamento, reforçando os as-

8 Zodel é o nome comercial, dado pela farmacêutica Medley/Sanofi, para o succinato de desvenlafaxina monoidratado, “indicado para 
tratamento do transtorno depressivo maior (TDM, estado de profunda e persistente infelicidade ou tristeza acompanhado de uma perda 
completa do interesse pelas atividades diárias normais)” (Medley, 2021: 2).



CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 259

Berotec, Depakene e Zodel

pectos externos, aqueles que chegavam alheios à sua vontade. Parecia ser um esforço para despregar o 
Zodel de sua pessoa, sua identidade, sua maternidade. 

Talvez a presença do medicamento psicotrópico fosse desconfortável por conta do risco de es-
tigmatização, como começava a se anunciar para as crianças “dependentes” de Depakene, como Dona 
Rosa nos mostrou na última seção. Em uma sessão de terapia coletiva que acompanhamos, uma mãe 
foi muito vocal. Primeiro, ela criticou a troca aleatória da fisioterapeuta de seu filho. A criança passou 
a rejeitar a nova médica, retraindo-se muitíssimo de participar e pouco avançou, a partir dali, em seu 
processo terapêutico. Depois, essa mãe reclamou que uma colega de um município do interior tinha 
tido o filho cortado repentinamente de duas terapias, dificultando que ela justificasse o carro da sua 
prefeitura para lhe trazer ao Recife apenas uma vez por semana para a terapia que havia restado. Essa 
mãe continuou pontuando vários problemas que via na organização dos serviços de reabilitação que 
aquela clínica se propunha a oferecer. 

A certa altura, a psicóloga que acompanhava o relato disse que talvez ela poderia tomar algum 
medicamento para se acalmar. A mãe fica indignada com a sugestão de que estivesse sendo classificada 
como “louca” ou “descontrolada”, já recebendo a um só tempo diagnóstico e prescrição. Ela se defendeu, 
estaria apenas pontuando problemas do serviço, papel que caberia a todas as mães de micro e demais 
pacientes que ali frequentavam. Terminou seu desabafo, lembrando que, tempos atrás, um psiquiatra 
lhe receitou um psicotrópico e, aí sim, tinha ficado “tarantantan de verdade”. Com o exemplo, ela 
atribuía o poder de “endoidecer” ao medicamento e não à postura crítica como uma mãe ativa de uma 
criança com SCVZ. “Mas anotem aí, eu não sou doida, não”, terminou dizendo. Com esse depoimento 
final, ela arrancou risos das psicólogas, das demais mães e de nossa equipe de antropólogas que acom-
panhava essa sessão de terapia coletiva. Mas seu recado tinha sido muito bem dado. Mostrava como 
diagnósticos, prognósticos e medicamentos, mesmo que informalmente anunciados, já tinham um 
grande potencial classificatório. Ela não queria, de forma alguma, passar a impressão de que, por algu-
ma instabilidade, estaria inapta a oferecer uma boa maternidade aos dois filhos, o menor com a SCVZ. 

Ademais, é interessante notar o efeito retrospectivo do medicamento nos dois casos. A criança 
que tomasse um Depakene indicava ter uma microcefalia mais aguda, sofreria mais intensamente dos 
efeitos compreendidos na SCVZ. A mulher que tomasse um Zodel indicava ter algum nível de insta-
bilidade mental, psíquica ou emocional. Deficiência e loucura andavam juntas aqui, mas com pesos 
morais diferentes. Cabe ainda notar que quanto mais deficiência a criança apresentasse, mais instabi-
lidade seria creditada à mulher; na mesma toada, quanto mais Depakene fosse prescrito, mais Zodel 
seria necessário. 

Podemos chegar ao limite, inclusive, de encontrar acusações de loucura prévia na mãe como ra-
zão da apresentação do diagnóstico sindrômico no filho que foi por ela gerado. Várias mulheres foram 
perguntadas, pelas médicas e médicos que tentavam fechar o diagnóstico da criança, se elas haviam 
tomado “remédio para abortar” ou se estavam tomando “remédio controlado” à época da gravidez. Os 
medicamentos poderiam servir como pistas sobre a saúde mental dessas mulheres. Não somente du-
rante a gravidez, mas já com a criança nos braços, essas associações estigmatizantes poderiam continuar. 



260 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

Algumas interlocutoras lembraram de conhecidas que, ao caírem em depressão, mesmo tentan-
do contar com o apoio dos medicamentos, haviam deixado de lado o cuidado com o filho. Em um 
caso, inclusive, a criança nunca chegara a falar. A mãe, vista como “doente da cabeça”, era diretamente 
responsabilizada pelas habilidades pouco desenvolvidas do filho. Infelizmente, esses casos não mencio-
navam outros atores que poderiam – ou deveriam – ter entrado para assumir o cuidado da criança en-
quanto ela se recuperava. Assim, quando as mulheres decidem, finalmente tomar algum medicamento, 
correm o risco de serem acusadas de comprometer uma gravidez, de não zelar por um filho ou filha ou 
até por criar ou acentuar a deficiência que ele/ela porventura tivesse ou viesse a desenvolver. Estavam 
navegando por suspeitas morais travestidas como suspeitas biomédicas e farmacológicas.

Os psicotrópicos suscitavam muito debate na comunidade da micro. Ainda assim, parecia ser 
entendido como muito mais grave uma mãe que necessitasse de um psicotrópico do que uma criança. 
Quer dizer, a criança nascera com o que se chamava localmente de “problema”, ela não havia contribuí-
do de nenhuma forma para precisar tomar um “remédio controlado”. Era mais grave no caso materno 
porque, em desequilíbrio, essa mulher poderia não contar com as condições de cuidar de seu filho, co-
locando em risco a um só tempo as duas vidas envolvidas. Essa parecia ser uma das interpretações, asso-
ciando a mulher sempre à responsabilidade com a sua prole. Não era fortuito que medicamentos como 
o Zodel fossem pouco comentados entre essas mulheres e, quando apareciam nas narrativas, como no 
caso de Ludmila, eram hiperpositivados, inclusive, para enfatizar a gravidade dos acontecimentos que 
ela enfrentava na vida cotidiana. 

Tampouco nos passava despercebido que os medicamentos destinados às nossas interlocuto-
ras eram discutidos à luz do seu papel como mães. O quadro de saúde dos filhos e filhas não era uma 
questão dissociada do quadro de saúde delas próprias. Muitas mães relacionavam sintomas como o 
aumento das crises convulsivas não só com fatores exógenos, como o desmame de algum medicamento, 
mas também com fatores emocionais sentidos pelas crianças, como uma ruptura na rotina familiar, ou 
um momento de estresse ou tristeza vivido pela própria mãe. “Ele sente tudo isso. Se eu estou ataca-
da, cansada, ele sente. E aí vai e ele adoece. Ele sente tudo que a gente sente”, uma mãe nos explicou. 
Por um lado, essa mãe nos chama atenção para a própria agência da criança e em seu papel enquanto 
sujeito completo e perceptivo (Valim, 2017). Por outro, também chama atenção como pode haver 
uma autoresponsabilização rigorosa no que diz respeito à saúde dessa criança, justificada e embasada 
pelo vínculo materno. A saúde mental dessa mãe não está, para ela, separada do quadro de saúde mais 
amplo do filho.

As mães pareciam ponderar, de modo prioritário, que esses medicamentos poderiam colocar em 
risco sua capacidade de oferecer uma boa maternidade e não os efeitos colaterais, dependência, com-
plicações sobre a saúde dessas mulheres. Ao mesmo tempo, os riscos que os medicamentos poderiam 
oferecer às crianças passavam pelo desempenho dessas mulheres como cuidadoras e mães. Quando 
o assunto eram os medicamentos, elas eram enredadas duplamente, tanto por zelarem pelo bom uso 
desses objetos terapêuticos (no caso de Berotec e Depakene, para ficar com os exemplos etnografados 
aqui), quanto por garantirem a boa maternidade (no caso do Zodel, por exemplo). Ludmila parecia 



CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 261

Berotec, Depakene e Zodel

nos dizer que o custo de dar conta dessa dupla tarefa era que ela também consumisse medicamentos, 
mesmo que seus efeitos colaterais a longo prazo não estivessem totalmente claros ainda. 

Que efeitos a ambiguidade dos medicamentos produz?

Salvavam vidas, acalmavam crises, suavizavam os problemas da vida cotidiana. Berotec, Depakene 
e Zodel são utilizados por muita gente, para diferentes desafios e patologias muito além da SCVZ. Nes-
se artigo, foram trazidos como exemplos de tantos outros medicamentos utilizados por essas famílias 
para lidar com os sintomas e as reverberações da síndrome do Zika sobre as crianças e sobre toda a 
família. Mas, à medida que eram colocados em uso, poderiam também se apresentar como perigosos, 
controversos e estigmatizantes. Os medicamentos percorriam uma carreira duvidosa. Como podemos 
ver nesse contexto da SCVZ, não contavam com um conjunto estático ou estável de atribuições, efei-
tos, opiniões. A realidade corriqueira era de ambiguidade, o que poderia produzir diferentes efeitos 
sobre essas mães e as demais cuidadoras. 

Para começar, imaginamos que a relação mais desejada com a biomedicina seria de confiança 
plena nos cuidados recebidos. Ter um medicamento prescrito que não gerasse o resultado esperado ou 
que estimulasse novos e mais sintomas nocivos poderia provocar muita frustração ou até trauma, como 
vimos no caso do Berotec. Mais do que isso, poderia provocar desencantamento com os profissionais 
e tecnologias da biomedicina e desesperança de encontrar terapêuticas “mágicas”, que revertessem ou, 
no mínimo, contivessem a SCVZ. Também por isso, Dona Rosa, Maria Fernanda e suas colegas não 
conseguiam mais acreditar tanto nos profissionais de saúde. Iam adotando uma atitude de cautela e 
desconfiança. Outras explicações sobre a síndrome, outras soluções e especialistas vinham sendo acio-
nados. Elas se apegavam a outras fontes de verdades também. 

	 Ao mesmo tempo, essas mulheres foram paulatinamente entendendo a complexidade dos 
diagnósticos de seus filhos e filhas e as muitas tentativas e erros realizados pelos terapeutas indicaram 
como ainda está instável e em plena construção o estado clínico-científico sobre a síndrome e também a 
epidemia. Reconhecer esse quadro também permitiu que entendessem que a experimentalidade era um 
aspecto recorrente nos cuidados com essas crianças nas instituições, então que fosse também em casa. 
Testar um medicamento, uma dose, um horário, uma marca eram todos exercícios para acertar uma 
posologia mais personalizada. Os experimentos revelavam a versão mambembe de quem prescrevia, 
quem administrava, quem consumia.

Nesse sentido, a ambiguidade do medicamento poderia se apresentar também como uma nova 
faceta inesperadamente positiva. Embora pudesse tender para o bem ou para o mal, era sua plasticidade 
que se revelava, abrindo toda uma arena de possibilidades para novos encontros exitosos entre o corpo 
da criança e a química do medicamento. Resultados não imaginados de antemão ou sequer previstos na 
bula poderiam melhorar sintomas. Um processo de re-esperança se iniciava, portanto. 

	 Essa atmosfera de experimentação também criava um novo espaço de participação para essas 
mulheres. Dada a novidade da síndrome, os profissionais de saúde apostavam que os efeitos dos me-
dicamentos prescritos poderiam também ser documentados no cotidiano doméstico. Eram as mães a 



262 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

administrar os pós, sprays e líquidos aos filhos e filhas e, mais importante, a notar os efeitos gerados. 
Observar, registrar e depois comunicar tudo isso no retorno ao consultório era uma etapa bastante im-
portante no acompanhamento terapêutico daquela criança, no conhecimento daquele medicamento, 
no cercamento científico da SCVZ. Vimos alguns médicos e médicas anotando minuciosamente no 
prontuário o que era relatado pela mãe durante as consultas. O itinerário farmacológico daquela crian-
ça era substancialmente informado pela sua principal cuidadora. O status dessas mulheres passava, 
portanto, a um tipo de pesquisadora, de clínica, até de farmacêutica (Rios, 2019; Mundaréu, 2020). E 
poderiam, como contou Dona Rosa, surpreender a medicina e os médicos e médicas. É da surpresa que 
avança a ciência, afinal (Peirano, 2008).  

A desconfiança que essas mulheres iam acumulando em relação aos profissionais de saúde, que 
receitavam medicamentos perigosos, e aos cientistas, que nunca lhes devolviam os resultados de tantos 
testes e exames que haviam feito nas crianças, vinha lhes motivando a negarem a participação em futu-
ros experimentos. Entendiam a instabilidade da síndrome e da tecnologia, mas não queriam mais ver 
os filhos furados, devassados, atropelados pela ciência (Simas, 2020). Talvez elas também, num futuro 
próximo, decidissem fazer as próprias pesquisas sobre a SCVZ e os medicamentos mais adequados 
para seus filhos e filhas, como já foi descrito em outros movimentos de mães e pais que conviviam com 
as patologias raras de suas proles (Novas, 2006; Rabeharisoa, 2006; Scott, Quadros, Silva, Lira, Matos, 
Souza & Saraiva, 2017). Seria uma forma de realmente assumir a ambiguidade dos medicamentos 
como uma oportunidade para mais estudo e entendimento. 

Acreditamos que as histórias que contamos aqui, e que poderiam ter sido sobre muitos outros 
medicamentos que circulam dentro dessas casas no Recife, informam sobre muitas facetas do contexto 
da SCVZ. A partir desses pequenos e coloridos objetos, pós e líquidos, conhecemos sobre a complexi-
dade de sintomas, atores envolvidos, espaços terapêuticos, participação das mães. Mas os medicamen-
tos, dada a sua natureza ambígua, são, acima de tudo, dilemáticos. Apresentam situações muito difíceis 
e que exigem que essas mulheres conheçam, avaliem e decidam. Por vezes, a decisão era escolher qual 
sintoma era menos negativo, sabendo que não se livrariam totalmente dos sintomas. Outras vezes, a 
escolha era entre sintoma conhecido e desconhecido, ou entre sintoma e efeito colateral. Mas quanto 
uma pequena criança aguenta de sintomas, efeitos, medicamentos fortes, bem como também experi-
mentos? Quanto sofrimento vale a pena? Até quando se deveria apostar num medicamento controver-
so no presente para apostar num futuro com menos crise, dor, mal-estar? 

Todas essas histórias, que trazem prós e contras dos medicamentos, vantagens e desvantagens, 
são fábulas de ponderação e cuidado. Como sugere Mattingly (2014), que por tanto tempo também 
etnografou a saúde infantil na Califórnia, um laboratório moral precisa ser colocado em prática todo 
dia. O intenso debate que Berotec, Depakene e Zodel criavam também produz um ambiente de escla-
recimento, amadurecimento, tempo de reflexão para se tomar decisões. Elas ouviam relatos das outras 
mães, circulavam opiniões sobre os diferentes usos dos medicamentos, testavam interpretações sobre 
todas essas posologias. Esses debates, dentro de uma família, entre as mães de micro, com as pesqui-
sadoras e médicas, eram genuínos exercícios de compreensão sobre uma realidade tão intensa, que se 
estabelece com uma síndrome desconhecida, um filho ou filha com severas deficiências, um contexto 
de recursos limitados. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 263

Berotec, Depakene e Zodel

A nosso ver, esse esforço todo por conhecer, ponderar e decidir sobre os controversos medi-
camentos empregados para conter a SCVZ estava completamente inserido numa ética do cuidado 
(Fleischer, 2017; Scott et al., 2017, 2018). Dentro das condições dessas famílias e dos medicamentos 
que estavam à disposição nas farmácias pernambucanas, essas mulheres tentavam encontrar o que fosse 
melhor ou, ao menos, menos nocivo às suas crianças. Era um quadro limitado em tantos sentidos, mas 
elas pareciam aguçar a imaginação para pensar em outras saídas, outras combinações farmacológicas, 
outros profissionais mais sensíveis aos seus relatos domésticos. Falar de medicamentos – oferecendo-os 
ou não aos filhos – é falar de cuidado materno. Nossa aposta é que essa maternidade de micro, dados 
esses desafios e dilemas cotidianos, vai se tornando cada vez mais numa maternidade crítica.  

Por um lado, o entusiasmo com o Depakene ou com o Zodel pode parecer uma maior identifi-
cação com o modelo biomédico. Como na imagem que abriu esse artigo, seria acreditar no Papai Noel, 
que ele sempre voltaria e que os presentes trazidos seriam sempre bonitos. Um certo idílio natalino, de 
renovação de confiança e também de esperança. Por outro lado, o risco do Berotec, as contradições do 
Depakene e o estigma do Zodel lembram que os presentes podem nem sempre ser como imaginamos 
ou desejamos. Essas mães iam desenvolvendo um olhar crítico sobre os tratamentos oferecidos aos seus 
filhos e inevitavelmente desencantando a cena natalina, ou as cenas que de alguma forma esperamos 
reencontrar nos consultórios, nos hospitais, nas farmácias. 

Esse quadro que vimos no consultório em Recife nos provoca a refletir se os medicamentos 
têm contribuído para criar uma infância hipermedicalizada no cenário da SCVZ e, ao encontrarmos 
Berotec, Depakene e Zodel embrulhados como presentes ao pé da árvore de Natal, também contribuí-
do para naturalizar esses objetos como dádivas típicas da infância. Ao mesmo tempo, um quadro des-
ses, assinado por uma empresa farmacêutica, só poderia mesmo ser encontrada acima de uma maca, em 
um consultório, dentro de um hospital. Para nós, os medicamentos, pela quantidade e pela intensidade 
encontrada nos espaços da SCVZ, não pareciam estar caindo numa banalização, numa incorpora-
ção automática, mas mantinham-se tensionados pelas histórias e avaliações críticas que essas mulheres 
constantemente reverberavam.

Os três casos nos ajudam a sugerir que os medicamentos, embora onipresentes no contexto da 
SCVZ, não contam com imagens fixas e estáticas. São, a todo tempo, testados, questionados, revistos, 
reposicionados e até evitados. Oscilam entre uma ponta positiva e outra negativa, permanecem – mas 
nunca indistintos – numa zona central, nebulosa e, sobretudo, ambígua. Cada criança, cada encontro 
clínico, cada arranjo farmacológico desperta uma série de novas reflexões por parte da mãe e do coleti-
vo de mães de micro. 

Soraya Fleischer é Doutora em Antropologia Social pela Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul (UFRGS) e Professora Associada 2 da Universidade de 
Brasília (UnB). Cocoordenadora do Coletivo de Antropologia e Saúde Coletiva 
(CASCA) e do Mundaréu - podcast de Antropologia.



264 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

Ana Claudia de Camargo é mestranda em Antropologia Social pela Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC) e integrante do Coletivo de Antropologia e 
Saúde Coletiva (CASCA). 

Referências 

Alves, R., & Fleischer, S. (2019). “O que adianta conhecer muita gente e no fim das contas estar 
sempre só?” Os desafios da maternidade em tempos de Síndrome Congênita do Zika Vírus. Anthro-
pológicas 29(2), 6-27. doi.org/10.51359/2525-5223.2018.239316

Anvisa (2020a). Boehringer Ingelheim Farmacêutica. Bula do Berotec (bromidrato de fenoterol). 
Itapecerica da Serra: [s.i.]. 

Anvisa (2020b). Abbott Laboratórios do Brasil LTDA. Bula do Depakene (valproato de sódio). Rio 
de Janeiro: [s.i.].

Bellacasa, M. (2010). Matters of care in technoscience: Assembling neglected things. Social Studies of 
Science, 41(1), 85-106. https://doi.org/10.1177/0306312710380301 

Brasil. Ministério da Saúde, Secretaria de Vigilância em Saúde (2019). Boletim Epidemiológico 50. 
Brasília: Ministério da Saúde.

Brasil. Ministério da Saúde. Secretaria de Vigilância em Saúde. (2017) Vírus Zika no Brasil: a resposta 
do SUS. Brasília: Ministério da Saúde.

Camargo, A. (2021). Antropologia dos medicamentos: o estado da arte das pesquisas no Brasil. Re-
vista Textos Graduados, 7(2), 138–156. https://periodicos.unb.br/index.php/tg/article/view/38959 

Castro, R. (2012). Antropologia dos medicamentos: uma revisão teórico-metodológica. Revista de 
Antropologia da UFSCar, 4(1), 146-175. https://doi.org/10.52426/rau.v4i1.68 

Castro, B. & Moreira, M. (2018). (Re)conhecendo suas casas: narrativas sobre a desospitalização de 
crianças com doenças de longa duração. Saúde Coletiva, 28(3), e280-322. https://doi.org/10.1590/
S0103-73312018280322 

Fleischer, S. (2017). Segurar, Caminhar e Falar. Notas etnográficas sobre a experiência de uma mãe de 
micro no Recife/PE. Cadernos de Gênero e Diversidade, 3, 93-112. http://dx.doi.org/10.9771/cgd.
v3i2.21983 

http://doi.org/10.51359/2525-5223.2018.239316
https://doi.org/10.1177/0306312710380301
https://periodicos.unb.br/index.php/tg/article/view/38959
https://doi.org/10.52426/rau.v4i1.68
https://doi.org/10.1590/S0103-73312018280322
https://doi.org/10.1590/S0103-73312018280322
http://dx.doi.org/10.9771/cgd.v3i2.21983
http://dx.doi.org/10.9771/cgd.v3i2.21983


CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 265

Berotec, Depakene e Zodel

Fleischer, S. (2018). Cenas de microcefalia, de cuidado, de antropologia (Recife, setembro de 2017). 
Cadernos de Campo, 27(1), 118-131. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v27i1p118-131 

Fleischer, S. (2012). Uso e circulação de medicamentos em um bairro popular urbano na Ceilândia, 
DF. Saúde e Sociedade, 212: 410-423. https://doi.org/10.1590/S0104-12902012000200014 

Fleischer, S. (2020). Introdução. In S. Fleischer, & F. Lima. (eds.). Micro (pp. 17-39). Brasília: 
Editora Athalaia. 

Flores, L. (2016). “Na minha mão não morre”: uma etnografia das ações judiciais de medicamentos 
(Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-graduação em Antropologia, Universidade Federal do 
Paraná, Curitiba.

Foucault, M. (1979). O nascimento da clínica. São Paulo: Forense.

Fonseca, C. (2019). Crianças, seus cérebros... e além: reflexões em torno de uma ética femi-
nista de pesquisa. Revista de Estudos Feministas, 27(2), e56169. https://doi.org/10.1590/
1806-9584-2019v27n256169 

Geest, S. V., & Whyte, S. (2011). O encanto dos medicamentos: metáforas e metonímias. Sociedade e 
Cultura, 14(2), 457-472. https://www.revistas.ufg.br/fcs/article/view/17624

Martin, D.; Caccozi, A.; Macedo, T., & Andreoli, S. (2012). Significado da busca de tratamento por 
mulheres com transtorno depressivo atendidas em serviço de saúde público. Interface, 16, 885-899. 
https://doi.org/10.1590/S1414-32832012000400003 

Mattingly, C. (2014). Moral laboratories: family peril and the struggle for a good life. Oakland: Cali-
fornia University Press.  

Medley Farmacêutica. (2021). Bula do medicamento Zodel. Suzano: [s.i].   https://www.medley.
com.br/medicamentos/bula?id=589c8bbc52765e0010faab5d&v=0 

Mundaréu. (2020). A gente vai no boca a boca. [Podcast]. Mundaréu, 15 jun. Recuperado de: ht-
tps://mundareu.labjor.unicamp.br/7-a-gente-vai-no-boca-a-boca/  

Novas, C. (2006). The Political Economy of Hope: Patients’ Organizations, Science and Biovalue. 
BioSocieties, 1, 289–305. https://doi.org/10.1017/S1745855206003024 

Peirano, M. (2008). Etnografia ou a teoria vivida. Ponto Urbe, 2(2), 1-10. https://doi.org/10.4000/
pontourbe.1890.

Rabeharisoa, V. (2006). From representation to mediation: The shaping of collective mobilization on 
muscular dystrophy in France. Social Science & Medicine, 62(3), 564-57. https://doi.org/10.1016/j.
socscimed.2005.06.036 

https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v27i1p118-131
https://doi.org/10.1590/S0104-12902012000200014
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2019v27n256169
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2019v27n256169
https://www.revistas.ufg.br/fcs/article/view/17624
https://doi.org/10.1590/S1414-32832012000400003
https://www.medley.com.br/medicamentos/bula?id=589c8bbc52765e0010faab5d&v=0 
https://www.medley.com.br/medicamentos/bula?id=589c8bbc52765e0010faab5d&v=0 
https://mundareu.labjor.unicamp.br/7-a-gente-vai-no-boca-a-boca/
https://mundareu.labjor.unicamp.br/7-a-gente-vai-no-boca-a-boca/
https://doi.org/10.1017/S1745855206003024
https://doi.org/10.4000/pontourbe.1890
https://doi.org/10.4000/pontourbe.1890
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2005.06.036
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2005.06.036


266 CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021

Rios, C. (2019). Expert em seu próprio filho, expert em seu próprio mundo – reinventando a(s) ex-
pertise(s) sobre o autismo. In C. Rios, & E. Fein. (Eds). Autismo em Tradução: Uma conversa intercul-
tural sobre condições do espectro autista (pp. 231-257). Rio de Janeiro: Papéis Selvagens. 

Scott, R.; Quadros, M.; Silva, A.; Lira, L.; Matos, S.; Souza, F., & Saraiva, J. (2017). A Epidemia 
de Zika e as articulações das mães num campo tensionado entre feminismo, deficiência e cuidados. 
Cadernos de Gênero e Diversidade, 3, 73-92.  http://dx.doi.org/10.9771/cgd.v3i2.22013 

Scott, R; Lira, L; Matos, S; Souza, F.; Silva, A., & Quadros, M. (2018). Itinerários terapêuticos, 
cuidados e atendimento na construção de ideias sobre maternidade e infância no contexto da Zika. 
Interface, 22, 673-684. https://doi.org/10.1590/1807-57622017.0425 

Simas, A. (2020). Ciência, saúde e cuidado: Um estudo antropológico sobre a pesquisa clínica no con-
texto da epidemia do Zika (Recife-PE) (Monografia de Graduação). Departamento de Antropologia, 
Universidade de Brasília, Brasília. 

Vitor, V. (2019). Uma tramitação legislativa da esperança: reflexões sobre a construção da causa coletiva 
como pauta legislativa em Política Nacional para Doenças Raras no Senado Federal. (Dissertação de 
Mestrado). Departamento de Antropologia, Universidade de Brasília, Brasília.

Valim, T. (2017). Um olhar antropológico sobre a sociabilidade de bebês nascidos com a Síndrome Con-
gênita do Zika Vírus em Recife/PE: “ele sente tudo o que a gente sente”. (Monografia de Graduação). 
Departamento de Antropologia, Universidade de Brasília, Brasília. 

Whyte, S.; Geest, S V., & Hardon, A. (eds). (2002). Social Lives of Medicines. Cambridge: Cambridge 
University Press.

http://dx.doi.org/10.9771/cgd.v3i2.22013
https://doi.org/10.1590/1807-57622017.0425


CAMPOS V.22 N.2 p. 246-267 jul.dez.2021 267

Berotec, Depakene e Zodel

BEROTEC, DEPAKENE E ZODEL:  AMBIGUIDADES FARMACOLÓGICAS NO CON-
TEXTO  DA SÍNDROME CONGÊNITA DO VÍRUS ZIKA EM RECIFE/PE

Resumo: A síndrome congênita decorrente da infecção pelo vírus Zika (SCVZ) é uma condição de 
saúde com muitos sintomas e graus de deficiência nas crianças infectadas. Essa infância é perpassada 
intensamente pela biomedicina, seus profissionais e suas tecnologias, em especial hospitais e medi-
camentos. Com o objetivo mais amplo de conhecer as consequências a longo prazo que uma epide-
mia deixa, os medicamentos têm se revelado uma boa pista etnográfica no caso da SCVZ. Berotec, 
Depakene e Zodel, três medicamentos muito citados e usados por essas famílias da Grande Recife/PE, 
onde essa pesquisa foi realizada, servirão para conhecer os impactos da epidemia; apresentar algumas 
dessas interlocutoras; adentrar no contexto de convivência e cuidados diários com a SCVZ; e notar 
como essa presença farmacológica não é suave. Embora onipresentes nesse contexto epidemiológico, os 
medicamentos não contam com imagens fixas e estáticas e, a todo tempo, são testados, questionados, 
revistos, reposicionados e até evitados.
Palavras-chave: epidemia; síndrome congênita do vírus Zika; medicamentos. 

BEROTEC, DEPAKENE AND ZODEL: PHARMACOLOGICAL AMBIGUITIES IN THE 
CONTEXT OF THE ZIKA VIRUS CONGENITAL SYNDROME IN RECIFE/PE

Abstract: Congenital syndrome due to Zika virus infection (SCVZ) is a health condition with many 
symptoms and degrees of disability within infected children. This childhood is intensely pervaded by 
biomedicine, its professionals and its technologies, especially hospitals and pharmaceuticals. With the 
broader goal of knowing the long-term consequences that an epidemic leaves, drugs have proved to 
be a good ethnographic shortcut in the case of the SCVZ. Berotec, Depakene and Zodel, three of the 
frequently drugs used by these families in the Greater Recife/PE, where this research was conducted, 
will be of great help to understand the impacts of the epidemic; present some of these interlocutors; 
to enter the context of daily care with SCVZ; and notice how this pharmacological presence is not 
smooth. Although omnipresent in this epidemiological milieu, these drugs do not have fixed and static 
images and, at all times, are tested, questioned, reviewed, repositioned and even avoided.
Keywords: epidemics; Zika virus congenital syndrome; pharmaceuticals. 

RECEBIDO: 31/03/2021

ACEITO: 19/07/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 268-286 JUL.DEZ.2021

A R TIG O

Amansar inimigos: práticas 
de predação feminina e a 
consanguinização da alteridade
PATRICIA CARVALHO ROSA 
INSTITUTO DE DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL MAMIRAUÁ (IDSM), TEFÉ/AM, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0001-7570-3702

Casar com esse homem de fora foi um jeito de mulher caçar, mas marido. Fui amansando o jeito dele 
ser, fazendo ele ficar como a gente gosta, num parente, num homem ticunado. [...] Na nossa cultura 
gente de fora pode virar parente, só que antes, tem que deixar de ser awane [inimigo].

A proposição acima foi desenvolvida em meados de julho de 2014 por Constância, hoje com 
pouco mais de 55 anos e uma das interlocutoras Ticuna que acompanhou o trajeto da pesquisa da qual 
provêm as narrativas e reflexões aqui expostas (Rosa, 2015). A proposição foi registrada em diários de 
campo da época e ilustra um pouco do que aprendi com ela, com outros de seus parentes ticuna e con-
terrâneos de aldeia sobre o que diziam e experimentavam a respeito do lugar das práticas matrimonias 
e dos sentidos construídos às conjugalidades na produção do parentesco.

Para isso, durante minhas estadias com eles, habitantes em territórios no alto curso do 
rio Solimões, no Amazonas, entre 2013 e 2017, adotei a estratégia da parcialidade sugerida por 
Donna Haraway (1991[1988]) e aprendi a escutar e conectar narrativas dotadas de conhecimentos 
situados e localizados dentro de experiências heterogêneas, permeáveis de poder e particularidades 
concernentes às práticas de casamento. Com esse interesse acertado reciprocamente, mas não isolado 
de tensões, a pesquisa se propunha a conhecer e discutir com os interlocutores, homens e mulheres, 
em diferentes fases da vida, posições sociais e identidades de gênero, como criavam e gerenciavam as 
políticas de convivências das quais me falavam e seus lugares nas arenas de negociações de alianças e 
critérios maritais.

Para que isso ocorresse, a etnografia, antes de ser um método de coleta de dados, funcionou 
nessa situação como um princípio de relação colaborativa para conectar e dar sentidos contextualiza-
dos e afetados às problemáticas dos agentes envolvidos (Rappaport, 2007; de la Cadena, 2015). Nessa 

https://orcid.org/0000-0001-7570-3702


CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 269

Amansar inimigos

postura de escuta, em nossos diálogos cotidianos – nem sempre compreensíveis e possíveis de tra-
duções recíprocas –, tentei ouvi-los e aprender como aquilo que conhecemos por casamento (ni’igü) 
conjuga entre eles um conjunto de ações variadas, associadas a duas ideias centrais na política rela-
cional do grupo: uma articulada aos idiomas ticuna da produção da pessoa, do corpo e, outra, por 
consequência, do parentesco. Juntas, tais ideias engendram os mecanismos indígenas para controle 
de semelhança e diferença.

Nessa engrenagem, a primeira das ideias que mobilizaram nossos diálogos mostra o casamento 
como relação de engajamentos num compromisso ou parcerias de casal, formalizados, no âmbito dos 
vínculos conjugais, pela corresidência e pelo fabricar parentes (filhos/as). E, complementar a arena 
das interações do casal, fala-se de uma segunda ideia relacional ticuna, associada, desta vez, às confi-
gurações sociais de obrigações ou atividades/trabalhos (porã’ãcü), atrelada aos domínios das alianças e 
de reciprocidade estendidas para além do espaço doméstico e da intimidade. Assim, inspirado nessas 
proposições, ni’igü aparece nas falas dos interlocutores correspondendo às extensões das micropolíticas 
de aliança efetivadas quando o casal assume o vínculo afetivo-sexual, atuando nas posições de marido 
(nate) e esposa (namâ). A partir dessas posições, o par conjugal é inserido na condição de cunhado(as) 
ou tios(as), constituindo-se enquanto parte compósita num circuito de reciprocidades com os afins 
adquiridos e de continuidade com seus consanguíneos.

Constância disse-me, em certa ocasião, que ni’igü era um jeito dos ticuna estarem se fazendo como 
parente; estar se fazendo parente junto com alguém e com os parentes. Essas duas últimas proposições 
produziram uma convenção etnográfica situada no tempo e nos espaços desses diálogos (Rosa, 2015), 
apontando que casar e constituir conjugalidade comunicam para essas redes de interlocuções indígenas 
formas de criar e caracterizar as relações entre pessoas, suas capacidades agentivas e fazer aparecer do-
mínios generizados de socialidades. As conjugalidades e alianças matrimoniais conformam, ao mesmo 
tempo, regimes complexos de saberes, estruturas de troca e etiquetas políticas que acionam um pano 
de fundo próprio das teorias de relação dos interlocutores, não homogêneas e instáveis, que nos falam 
sobre como a identidade e a alteridade estabelecem os gradientes de diferenciação entre eles e seus ou-
tros e produzem e se moldam nas relações conjugais.

Revisitando essas operações indígenas, observa-se que as lógicas semânticas e políticas ticuna re-
lacionadas aos critérios de aliança indicam conteúdos que gerem as distinções entre modos de casar-se 
certo (meã cü ni’i) e se casar errado (tchire cü ni’i). Sobre esse quadro classificatório, argumentei alhures 
(Rosa, 2013, 2015, 2019) que, na perspectiva intraétnica, casar-se bem implica seguir a regra exogâ-
mica, com proeminência de escolha do par conjugal na posição terminológica tchauta’a, que engloba, 
sem distinção de gênero, os primos cruzados bilaterais como possibilidade valorizada de vínculo conju-
gal, preferencialmente produzida com alguém na mesma geração e proximidades territoriais (Goulard, 
1998; Goulard & Barry, 1998; Rosa, 2015). Assim posto, a regra das nações, como nominam os interlo-
cutores essas estruturas de troca, emerge como um dispositivo de controle sociopolítico do parentesco 



270 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

e das socialidades ticuna1, operando como um princípio relacional fazendo operar um instrumento de 
relação controlada com a diferença (Viveiros de Castro, 1996, 2002a).

Numa escala intraétnica, tal premissa está fortemente correlacionada, como dito, ao princípio 
coextensivo de produção da pessoa do parentesco, tornando o conceito de womãtchi (incesto clânico 
e consanguíneo) num dispositivo de evitação do excesso de semelhança, cuja condição é o reverso assi-
métrico do parentesco; é uma contrarrelação; imprime sentido de perigo na relação, associado à ideia 
de ameaça ao que afirmam serem atributos da condição moral e política do bom esposo ou boa esposa. 
Como um vetor antissocial de produção criativa ao parentesco, da pessoa e da aliança, casar-se errado 
poderia ser sintetizado, no âmbito das teorias indígenas ouvidas, pelo descumprimento do método de 
classe, no sentido antropológico empregado por Lévi-Strauss (2011[1947])2. A partir desse modelo, 
práticas de constituir alianças matrimoniais assumem diversos critérios e formatos, a depender dos 
marcadores sociais de diferença por eles administrados e das conjunturas políticas, religiosas, territo-
riais, econômicas, em que vivem os interlocutores3.

Nesse texto, nosso fio condutor serão os relatos e diálogos sobre o matrimônio de Constância 
e as novas luzes que lança ao repertório etnográfico e bibliográfico sobre perspectivas Ticuna de suas 
relações de parentesco e aliança. As experiências e reflexões de Constância possibilitaram conhecer, 
inicialmente, o campo das socialidades matrimoniais interétnicas, e, conforme conversávamos, as suas 
narrativas remeteram-me para situações em campo em que ela me contava das capacidades predatórias 
femininas relacionadas com ações de amansar, aqui dimensionadas com a ideia de domesticação de 
uma categoria particular de afinidade exterior masculina. Trazendo em cena o caso do seu marido de 
fora levam-se a sério (Viveiros de Castro, 2004; Archambault, 2016) as proposições de Constância, em 
dois pontos principais: ao enunciar que em sua cultura gente de fora pode virar parente, e, que, para isso 
ocorrer, antes, tem que deixar de ser awane [inimigo]”.

Para tanto, amansar marido torna-se a categoria de análise. Para compreendê-la, se faz necessário 
perpassarmos alguns elementos heurísticos que nos conduzirão aos sentidos indígenas de outro termo 
relacional relevante na discussão: gente de fora. Discutidos esses pontos sobre os gradientes e as catego-
rias relacionais, passamos ao processo de amansar marido narrado por Constância, argumentando que 
o casamento seria um conjunto particular de ações de predação familiarizante feminina. O amansar 
marido realizado aqui se expressa algo símile à equação entre a produção e controle da afinidade matri-
monial com a afinidade potencial. Isso se passa, no caso analisado, através da gramática da comensali-
dade e do cuidado, e deixam-se ver nessas dinâmicas as agências femininas na modulação dos processos 
de predação do inimigo.

1 Na discussão etnológica, concorda-se que entre os Ticuna opera um princípio relacional no qual o matrimônio está orientado pela 
lógica da exogamia, proposta pelo par de metades ngechi’igü (sem penas) e achi’igü (com penas). Estas unidades classificatórias herdadas 
dos demiurgos os organizaram em clãs (cuã), de modo que passassem a evitar a ocorrência de novos episódios de incestos (womãtchi), 
colocando em marcha, desde então, as metades/clãs/nações enquanto marcador central de identidade Ticuna.

2 Assumindo a perspectiva de parente womãtchi, a pessoa Ticuna e suas agentividades ficam impedidas de readquirir a condição de 
imortalidade post mortem. Na filosofia política do grupo, estes parentes têm os seus corpos-pensamentos (mã’ǖ) devorados pela demiurga 
Ta’e, cujos fios de cabelos-pensamentos sustentam a na’ane, conceito indígena associado à relação coextensiva do território e à fabricação de 
pessoas e parentes. Cf: Nimuendaju (1972[1952]), Oliveira Filho (1988), Goulard (1998) e Santos Angarita (2010).

3 Sobre como operam outros exemplos de atualizações das regras das nações, impulsionadas por essas variáveis, ler Rosa (2015).



CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 271

Amansar inimigos

Nesse horizonte, retomamos o argumento de Cecilia McCallum (2002), Tânia S. Lima (2005), 
entre outras etnólogas (C. Hugh-Jones, 1979; Overing, 1986; Belaunde, 2001; McCallum, 2001; Lea, 
1999; Lasmar, 1999, 2005, 2008; Santos, 2019), relacionado à agência feminina evidenciada avessa a 
qualquer determinação periférica, associada com a noção de economia da domesticidade ou consan-
guinidade (Descola, 2001; Fausto, 2001; Viveiros de Castro, 2002a, 2002b). Nessas perspectivas, con-
corda-se que as atividades femininas também estão atuantes criativamente na relação entre consumo da 
alteridade e produção da identidade. Com efeito, se, de acordo com o corolário etnológico, “a predação 
é um momento do processo de produção de pessoas do qual a familiarização é o outro” (Fausto, 2001: 
418), propõe-se aqui a vê-la desde o crivo da perspectiva das ações cotidianas e femininas.

Gentes de fora: conexões no tempo e nos espaços

Os Ticuna, ou Magüta como se denominam, são falantes de língua epônima e habitam as mar-
gens e interflúvios do rio Solimões. A maior parte de seus territórios encontra-se no alto curso do rio, 
justapostos na tríplice fronteira que intersecciona Brasil, Peru e Colômbia, e cuja configuração resulta 
dos continuados processos de territorialização, desencadeados a partir do contato no século XVII. Tais 
atuações coloniais na região, em sua grande parte, foram impulsionadas pela exploração dos recursos 
naturais e mão de obra indígena (Oliveira Filho, 1988; López Garcés, 2003). Por meio delas, os Ticu-
na foram deslocados, paulatina e forçosamente, das terras firmes para as ribeiras do Solimões (Porro, 
1992; Goulard & Barry, 1998).

São abundantes as narrativas (tchiga) contadas pelos interlocutores tratando de suas próprias 
versões dos processos de constituição dessas territorialidades, hoje dispostas subnominadas entre Ter-
ras Indígenas e aldeias, nas cidades e nos espaços rurais adjacentes. Antes do estabelecimento dessas 
diversas linhas de fronteiras com as quais convivem ou classificam territórios que habitam, ou almejam 
fazê–lo, eles narram outro arcabouço de versões. Nelas abordam as diversas socialidades que deram 
formas e conteúdos ao conceito indígena de na’ane, glosado ora como território, território ancestral, 
ora como lugares onde habitam, moram, vivem os ticuna. Como uma entidade social e política (de 
la Cadena, 2010, 2015) no universo ontológico Magüta, na’ane, mais do que espaços habitados por 
diferentes categorias de sujeitos e territórios, corresponde a um agente, um estar/ser no mundo; ouvi 
ainda nesse mesmo sentido ser na’ane a nossa terra; ela tem sua história e jeitos de ser e cabe muita gente, 
índio ou branco4.

Da ideia mais geral de na’ane, para fins das discussões doravante propostas, nos interessa reter a 
presença de marcadores de diferenças ticuna que a constituem, atualizando-se também na gramática da 
nacionalidade e da conjugalidade, mobilizando as suas formulações de etnicidade e limites sociopolíti-
cos próprios. Isso se observa a exemplo de quando adotam justapostos às insígnias e tchigas tradicionais 

4 Santos Angarita (2013: 10 e passim) informa o conceito composto pelo morfema na- que designa “ser”, indicando a 3ª pessoa singular; 
uma ideia de agente; a- refere-se à raiz do verbo possuir, funcionando também como partícula indicativa de afinidade quando associada 
aos vocativos e termos de referência como a-wa-ne, por exemplo; –ne designa “imagem, figura, desenho, uma entidade”; “–ne refere-se 
ainda a corpo, a substância, a formas de vivência”. O que nos leva a tradução conjunta, em 2018: na – (ser) – a (possuir) – ne – materia-
lidade agentivas; ser/estar no mundo.



272 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

– além de nomes não indígenas – indicativos geopolíticos, reconhecendo-se, assim, enquanto ticuna 
brasileiro, ticuna colombiano ou ticuna peruano5; ou englobam e ressignificam juntos outros marcadores 
identitários-territoriais, ticuna de Tabatinga, de São Paulo de Olivença, de Tefé ou de Manaus; do Alto 
ou do Médio rio Solimões.

Inserida nesse conjunto de narrativas orais sobre produção de historicidades e marcadores de 
diferenças ticuna foi que encontrei subsídios junto com os interlocutores para o entendimento de suas 
categorias de alteridade, notadamente aquelas concebidas como awane6, os seus Outros, e as dinâmicas 
que elas desenham sobre os gradientes de relações matrimoniais, foco à época da pesquisa. Similar ao 
conceito relacional de na’ane, que expressa um universo indígena aberto à multiplicidade e diferença, 
awane comunica uma forma particular de sua presença na construção do matrimônio de Constância e 
da consanguinização da alteridade potencial.

Awane é aplicada, para além do campo matrimonial, aos inimigos e àqueles agentes provindos do 
exterior, humanos ou não humanos; indígenas ou não. Dialogando com esses referentes, os interlocu-
tores decompunham o sentido de um awane inserido numa miríade de figuras de afinidades potenciais, 
alocando nelas as chamadas gentes de fora. Tal categoria era usada para definir a condição de Juan, um 
não indígena e peruano, antes do processo de aliança matrimonial com Constância ganhar vida.

Numa exegese breve realizada por seu Firmino, de 78 anos, pai de Constância, awane e gentes de 
fora aparecem dotados de ambiguidades na cosmopolítica Ticuna, e sua procedência é situada em tem-
pos primordiais, quando Yoi, um dos germanos míticos, criou as molduras que organizam a estrutura 
de troca matrimonial e ao estabelecer as regras das nações instaurou o tempo de surgimento do povo 
Magüta (povo pescado do rio). Ypi, irmão gêmeo de Yoi, foi responsável pelos inúmeros infortúnios que 
desencadearam eventos críticos de rupturas anteriores entre eles, culminando, numa temporalidade 
espiral, noutro período de refazer a na’ane. Dotado de atributos negativos, a Ypi é atribuída a criação 
das categorias de alteridade não ticuna. Nessa trama, durante um dos episódios de refazer a na´ane, 
aqueles pescados por Yoi tornaram-se Ticuna, recebendo clãs/nações e nomes particulares, enquanto os 
capturados por Ypi, sem tais insígnias, tornaram-se seus Outros; os awane, os brancos e sua variedade de 
possibilidades (missionários, gringos, peruanos, antropólogas), bem como os demais povos indígenas.

Percebe-se nessa digressão a trama classificatória expressando a condição de inimizade a prio-
ri concebida aos homens de fora, especificamente de origem peruana, conjunturalmente definida nas 
tchigas ticuna relacionadas também à historiografia regional. Nesse quadro referencial, essas figuras 
masculinas exteriores, materializadas na presença de Juan na aldeia, memoram interações que os situam 
em pontos de vista homólogos àquelas de afinidades potenciais, em duas temporalidades e escalas de 
distinção principais.

5 Sobre tema e a discussão do uso das prerrogativas de nacionalidade na tríplice fronteira interseccionado ao acesso de indígenas peruanos 
às políticas indigenistas brasileiras, ver também Medeiros (2010).

6 Awane é o termo genérico apresentado por muitos colaboradores ticuna para expressar aqueles que não são como eles, Magüta. O 
traduzem como inimigos, aqueles a quem temem. Na sequência da nota 4, a decomposição de awane nos permite entendê-la como 
entidade/imagem de fora, do exterior onde a partícula -wa é indicativa de lugar. Cf. Goulard (2009), Goulard e Barry (1998) e 
Montes Rodríguez (2004).



CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 273

Amansar inimigos

No passado, esses homens não indígenas e peruanos estiveram associados com a gente de Ypi, ca-
racterizada como o povo das mercadorias, das letras, do ouro e da ganância; que os roubavam, e por isso, 
tornaram-se gente de quem se desconfia. O mito de origem dos Magüta conhecido em campo localiza o 
Povo de Ypi geopoliticamente onde está, atualmente, o território peruano, na margem oposta daquela 
em que Yoi habita com os ancestrais, no Eware, à jusante do rio Solimões.

Agregado a essas relações nos tempos e espaços pretéritos, as imagens desprestigiadas associadas 
aos peruanos manifestam-se nos discursos Ticuna sobre os agentes coloniais, com especial ênfase na-
queles atuantes no período da economia da borracha, no início do século XX, momento em que alguns 
dos parentes anciões de Constância relatavam ser tempos de suas andanças pelos beiradões, nas fazendas 
de seringa (Hevea brasiliensis) e sorva (Sorbus domestica). Durante esse período econômico, eles contam 
que esses estrangeiros atuavam como capatazes dos patrões que usavam de força para escravizar os indí-
genas e ganhar dinheiro na seringa, nas mercadorias. Esses homens de fora se interessavam por mulheres 
Ticuna só para se misturar e roubar terra, afirmavam os parentes de Constância.

Segundo Firmino, a memória dessas interações deletérias num tempo mais recente atualiza es-
ses inimigos antigos, e masculinos, noutros avatares de poder ligados ainda à catequização católica e 
a evangelização, seja a partir dos anos de 1950, como os missionários norte-americanos vinculados 
à Igreja Batista, seja por outros ligados ao movimento messiânico da Cruzada (a este respeito, ver: 
Macedo, 1996). Ambas as interações, de modo similar, operaram ações civilizatórias por meio das 
quais se ouvia que ajudaram no esquecimento e a ter vergonha do idioma, da comida de ticuna. Outras 
vezes, essas figuras estrangeiras peruanas eram mencionadas como perigosas, pelo envolvimento no 
tráfico de drogas, ou nas dinâmicas de comercialização de mercadorias pelos regatões7 através de suas 
mobilidades pelo rio, ou ainda, relacionada aos comerciantes donos dos mercadinhos locais situados 
às margens das aldeias ou na cidade, onde recria-se e mantêm por ali novas dinâmicas e circuitos de 
aviamentos e dívidas.

Portanto, a ideia de awane, numa pluralidade de ocorrências, aparece entre os interlocutores 
como um conjunto comum de gramáticas relacionais estabelecidas na chave dos afetos de repulsas e 
violências características. Com efeito, a categoria comunica níveis de incorporação desses sujeitos nas 
transformações diversas ocorridas em seus modos de vida como Magüta. Neste marco relacional, em 
comparação com outros povos ameríndios, a diferença e alteridade são aos Ticuna também princípios 
constituintes, dentro dos quais awane pode ser empregado como termo que denota uma “verdadeira 
alteridade” (Lagrou, 2007:159).

Isso exposto, retomamos o problema etnográfico das lógicas de predação feminina exercida por 
Constância. Casar-se com gente de fora e peruana, nesse contexto particular, indica a dupla ambigui-
dade constitutiva do seu pretendente a cônjuge e desencadeia a necessidade de amansá-lo para fami-
liarizar e controlar a diferença. Afinal, ser um homem de fora peruano denota uma ordem de exogamia 
sem valor positivo agregado dentro de suas lógicas de alianças matrimoniais e políticas antes descritas. 
Isso decorre, por um lado, porque estes homens não transmitem as insígnias identitárias (clã) num 
universo patrilinear, por serem não indígenas, ou porque ocupam incorporadas aos seus jeitos de ser 

7 Pequeno comerciante fluvial, cuja embarcação circula entre nos rios e igarapés.



274 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

posições deletérias, remetendo às situações adversas passadas, das quais os interlocutores buscam ter 
controle e autonomia.

Gentes do outro lado do rio, inimigos de situação

A proposição que nomeia essa seção resume outra chave importante do problema cosmopolítico 
enredando sentidos à produção da pessoa, do corpo e do parentesco em jogo no caso de Constância: 
conviver e habitar no outro lado do rio. Nesses meandros, na posição inicial de duplo estrangeiro, de 
nacionalidade e de jeitos, Juan era conhecido na aldeia na posição de inimigos de situação. A expressão 
descritiva e relacional era utilizada sempre em português e o associava intimamente à condição mutável 
de inimigo aos conjuntos de ambiguidades antes referidas por Firmino, indicando aspectos a serem 
controlados nas ações de modulações da pessoa e do parentesco.

Na continuidade da mesma descrição anterior de Firmino sobre categorias de afinidade, intriga-
va-me um detalhe comparativo, alusivo à decomposição da alteridade estrangeira. Ao qualificar como 
equivocado o casamento de sua filha pela condição do respectivo cônjuge como um tipo particular de 
awane, gente de fora, ele comparava estes laços conjugais ao seu próprio, efetivado com Lora, sua esposa 
e mãe de Constância. Lora também já foi gente do outro lado do rio, ouvi inúmeras vezes. Tal união con-
jugal, entretanto, diferentemente daquela indesejável inicialmente para Constância, era apresentada 
como certa, bem-feita, para Lora, outra gente de fora. A respeito da distinção, Firmino advertia-nos do 
nexo plural da ontologia nativa, mostrando a multiplicidade de mundos e sujeitos nela coexistentes: 
sou casado com uma parente, ela é ticuna de nascimento no Peru. Minha filha não. Seu esposo é homem de 
fora, um não ticuna verdadeiro, por isso não era bem-aceito, no jeito dos antigos.

Refletíamos ainda sobre o avesso dessa mesma situação: e se fosse ele o parente peruano e, sua 
esposa, a parenta ticuna brasileira? Nesse caso, ele mencionava, não se tratar exclusivamente de um pro-
blema do gênero do estrangeiro/alteridade, mas de parentesco, de similaridades ontológicas possíveis: 
não é porque são homens ou mulheres, é porque são gentes não indígenas, não ticuna. Sendo Ticuna, como 
sua esposa, é tudo parente, só que de jeitos diferentes. Portanto, trata-se de uma diferença englobante, um 
afim virtual, indo ao encontro do que Viveiros de Castro (1995, 2002b) sugere a respeito de não haver 
consubstancialização sem alteridade.

Ouvindo isso, eu passava a fazer conexões sobre como nessas configurações as categorias so-
ciocêntricas ticuna mobilizam as formas performáticas de parentesco entre os binômios reguláveis, 
afinidade e consanguinidade, e os valores e critérios gerativos dos gradientes de relação. Suspeito que 
nessa breve comparação evocada por Firmino estaria uma versão ticuna do modelo analítico que ar-
ticula a hierarquia entre afinidade e consanguinidade como marcadores canônicos da alteridade e da 
identidade na Amazônia indígena. Nele vemos formulado o corolário, descrito por Viveiros de Cas-
tro (2002a), indicando que no nível do grupo local, a consanguinidade em termos comportamentais, 
ideológicos e terminológicos, prevalece sobre a afinidade, enquanto no nível supralocal esta hierarquia 
é invertida, e, no plano global, é a afinidade mesma que se impõe pela relação com o exterior. Este 
modelo distingue três manifestações básicas das relações de: afinidade efetiva/atual (cunhados, genros, 



CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 275

Amansar inimigos

sogros); afinidade virtual (primos cruzados); afinidade potencial/sociopolítica (cognatos distantes e 
não cognatos, peruanos).

A presença de Juan na aldeia faz aparecer estatutos que orbitam entre eixos contínuos e oscilan-
tes de inimizade e aliança. O atributo da confiança antiga – ou sua falta – reaparece, então, como vetor 
mediador entre um afim potencial e virtual. Nesse horizonte, entende-se que a ideia da alteridade im-
pressa em Juan é compreendida na assimilação, ou não, do inimigo potencial antes mesmo de pensá-lo 
como cônjuge e aliado. Seguindo as narrativas anteriores, Juan não poderia sê-lo, idealmente, porque 
está política e ontologicamente distante, residindo nesse nexo o objeto da relação de predação familia-
rizante empreendido por Constância.

Sua experiência evoca ainda outro corolário etnológico importante presente nesse processo de 
amansar o outro feminino, a presença dos Outros encobertos em diferentes aspectos da produção de 
pessoas e parentes. O que vemos ocorrer é que a despeito de perigosa, a alteridade faz-se necessária, 
condensando tanto a necessidade social de afins (Lévi-Strauss, 1993[1991]), quanto a necessidade po-
lítica de inimigos (Albert, 1985; Overing, 1986; Fausto, 2001; Lagrou, 2007; Goulard, 2009).

Nessa lógica relacional, a diferença, já dizia Lévi-Strauss (2011[1947]; 1993[1991]), é o fundo 
contra o qual a semelhança é fabricada. Na perspectiva ticuna, retomando a diferença no componente 
da identidade étnica de Lora e Juan, vimos ser acionados gradientes de distinção basilares na captura e 
domesticação do outro. Aqueles de origem do outro lado do rio são parentes de longe: de pensamento e 
de aldeia, com a gíria [língua indígena] no sotaque do Peru. Lora, diferentemente do que assumem seus 
parentes ticuna brasileiros como princípios de interação com Juan, veem-se todos a si mesmos inseridos 
no mesmo grupo humano, os Magüta, gente verdadeira pescada por Yoi. Juan ocupa outra perspectiva.

Mais do que isso, a explicação de Firmino e dos demais interlocutores demonstra que a fabri-
cação do parentesco é um modo de desconstruir a afinidade potencial, quando afirma que aqueles 
parentes ticuna situados, contemporaneamente, no lado peruano de seus territórios, do outro lado do 
rio, tornam-se, pelo convívio, tudo meio parecido com esses inimigos. Nesse sentido, há que tomar cui-
dado. Dessa maneira, Lora e qualquer outro/a Ticuna de origem no outro lado do rio não são vetados 
à aliança matrimonial, mas é preciso, desde o ponto de vista desses sujeitos, inseri-los na gramática da 
convivialidade dita como ngu’ũ. Um processo de incorporação cotidiana de regimes de conhecimentos 
e jeitos de estar no mundo; de fazer e ser parentes na na’ane.

Constância costumava glosar esse jeito de ser ticuna ou fazer de Juan um ticunado, uma espécie 
de princípio de relação local também nominado de marcar; algo no sentido de produzir/criar na pessoa 
certos jeitos (atributos sociais, étnico-culturais, morais, saberes e conhecimentos). Um exercício coti-
diano de modulações e controles de assemelhamento ticuna, mantendo-se padrões de diferenciações, 
porque lembravam-se constantemente que muita proximidade gera womãtchi. Nessa arte perigosa e 
sensível de amansar pontos de vista de inimigos situacionais ou não, observa-se o exercício de borrar, 
no caso daqueles de origem peruana, eventuais vestígios depreciativos provenientes da proximidade 
simbólica, espacial e ontológica, com a gente do povo de Ypi e suas reconfigurações possíveis.

Situados acerca do lugar político e semântico dado para a categoria relacional awane, ora como 
categoria de afinidade virtual ora como potencial, cabe, então, conhecer de que modo Constância 



276 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

amansou a afinidade potencial e a alterou, pela predação familiarizante, em afinidade efetiva, matri-
monial.

Amansando o inimigo, construindo um afim matrimonial

Juan estava aproximadamente com cinquenta e dois anos quando o conheci, em 2013. Em busca 
de trabalho, por volta de 1995, ele chegou sozinho e solteiro à aldeia onde mora Constância, depois de 
ter circulado por diferentes cidades peruanas e colombianas. Este trajeto iniciou-se quando, com de-
zessete anos de idade, ele deixou a casa de sua mãe, no interior rural da região de Loreto, na Amazônia 
peruana. Similar ao que diz ocorrer com jovens campesinos do lugar de origem, Juan saiu para tentar 
estudar e buscar emprego na cidade. Desde então, no tempo dessas andanças, muito pouco soube de 
sua família, convertendo-se no que caracterizavam os ticuna como nü’in catama ma’ü 8, homem sozinho 
no mundo; condição estranha ao modo de vida daqueles ticuna na aldeia. Causa inicial de desconfiança.

Como trabalhador autônomo, Juan acumulou experiências no manejo de madeira, tornando-se 
um exímio extrator, serralheiro e carpinteiro, inclusive no fabrico de canoas e casas. Foram tais aptidões 
técnicas que o tornaram inicial e temporariamente aceito na aldeia. Apesar da forte desconfiança, pas-
sados alguns meses na busca fracassada das lideranças locais, aceitaram conceder a ele o tempo de prova. 
Para ficar, ele trabalharia a baixo custo na fabricação de casas novas para a comunidade, sendo inserido 
nos mecanismos de funcionamento de trocas locais e suas formas de controle e poder sobre o Outro. 
O peruano, como o identificavam na aldeia, permaneceu durante quase dois anos morando numa chou-
pana próxima da roça, distanciado do centro da aldeia. Ali ele ficou sob vigilância das autoridades, 
enquanto trabalhava, até que, paulatinamente, seu trabalho deixou de ser remunerado, passando a ser 
realizado em troca de abrigo e autorização para cultivo na aldeia. De obrigações, suas atividades torna-
ram-se elos no regime de trocas.

Juan, como estratégia de aproximação e troca, tratou de se alinhar aos outros estrangeiros perua-
nos que ali viviam, a exemplo de dois irmãos de Lora. Ainda que ele fosse consciente da distinção étnica 
e moral existentes entre eles, e respeitando a indiferença recebida, Juan, por necessidade de comunica-
ção, buscou entre esses outros homens de fora alguma facilidade linguística que lhe desse apoio ao dialo-
gar com o cacique, que demonstrava pouca disposição para compreender seu castelhano ou português.
Nessa tensionada e controlada interação, não tardou muito para que ele conhecesse Constância, àquela 
altura com seus quase trinta anos. Ela recebia os peixes que Juan pescava em troca pelo apoio recebido 
de seus tios maternos, ou em troca de alimentos e outros itens. A motivação de Constância por agradar 
à potência perigosa e instalar-se no circuito de trocas com o afim potencial instaurado pelas lideranças 
ocorre quando finalizado o tempo de prova do peruano.

Na ocasião da chegada de Juan à aldeia, Constância encontrava-se em uma situação difícil, esta-
va marü manaya9, associada à sua solteirice prolongada. Por isso, ela estava alocada em uma situação 
desfavorável, de uma mulher velha com panema de marido. Solteira, habitando na casa dos pais e sem 

8 Do ponto de vista Ticuna, alguém que vive solitário é uma pessoa incompleta.

9 Expressão que descreve mulher que já passa do tempo de casar-se; fica velha sem marido.



CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 277

Amansar inimigos

pretendentes locais para cônjuge, tampouco com desejo de retirar-se da aldeia em busca de um, ela 
sentia vergonha (ã’nï) perante outras mulheres.

Para driblar tal condição, ela analisava que, de modo distinto ao de algumas de suas parentas mais 
próximas, cujos matrimônios foram arranjados pelos pais ainda quando jovens, foi ela quem buscou o 
inimigo como esposo. Para escapar da má sorte matrimonial, ela relata que, quando soube da presença 
de Juan, surpreendeu-se com a beleza do estrangeiro, diferente dos homens ticuna, mas, também de 
pele morena e cabelos negros, cara de gente do mato.

Nesses critérios lhe faltavam, porém, aqueles quesitos prescritos nas estruturas de trocas simbóli-
cas e princípios exogâmicos convencionais e, mais do que isso, nas preferências políticas das lideranças 
e seus parentes sobre a condição de dupla ambiguidade: não ticuna e peruano, visto anteriormente. 
Chamo atenção aqui às equações plurais operacionalizadas no desenrolar do tratamento a alteridade 
estrangeira e seus efeitos sobre as relações matrimoniais e de afinidade coextensivas à fabricação da 
pessoa e do corpo, desde o domínio das socialidades femininas.

Enquanto as lideranças – majoritariamente figuras masculinas – exerciam o controle da alterida-
de por meio da afinização predatória, mediada pelo serviço prestado por Juan, Constância, por sua vez, 
tratava de capturá-lo e, criativamente, familiarizá-lo. Nessa lógica, poder-se-ia sugerir que Constância, 
ao fazê-lo, estabelecia terrenos para futuras alianças necessárias ao processo de constituição de sua con-
jugalidade desejada. Com isso, num mesmo movimento, ela propõe alterar duas relações por meio do 
fluxo de incorporação da alteridade e estabelecimento de limites à diferença do estrangeiro.  Ela altera 
duas posições relacionais, ao menos.

Ela desloca-se de estar com panema de marido para mulher ngue’e ante’e rü ã’ãcü’ě, casada e com 
filhos. Ele, pelo esmero e trabalho prestado na aldeia sem causar transtornos, criou possibilidades para 
que Constância justificasse, perante as lideranças, ao seu pai, e aos seus familiares, as gramáticas cons-
tituintes de seus afetos e de suas próprias vontades subjacentes à escolha por amansar (ina) aquele 
homem de fora. Como sugerido na introdução, chama-se atenção para a operação de amansar o inimigo 
de situação explicada como inanaüǖ 10, algo criado ou produzido por ela para contribuir também com 
o coletivo. Para viabilizar isso, era preciso marcar Juan para assumir a posição de yatu amacü rü ã’ãcücü, 
homem casado e com filhos.

Nota-se nesse processo que Juan buscava adquirir capacidades para tornar-se um afim virtual, es-
tabelecendo-se na aldeia. Converteu-se à religião local como solicitam as lideranças, passou a aprender 
um pouco do idioma indígena, produziu uma roça comunitária com ajuda de outros homens, além dos 
serviços com madeira prestados à aldeia durante o tempo de prova.

Para alterá-lo em um aparentado, um ticunado, Constância acionava as forças do homem para 
virar bom marido. Ela lhe cozinhava comida de índio, com suas macaxeiras e batatas como base, ingre-
dientes basilares nas economias de troca conjugais, assim como nos processos de produção de estado de 
ânimo (porá). Ela falava contar com a ajuda de alimentos específicos, os nawemugü, considerados forti-

10 A expressão traduz a ideia associada ao ato e capacidades de domesticar, criar. Ela é usualmente empregada para falar de cultivares 
específicos (mandioca, cará, frutas) que estão sob responsabilidade das mulheres. Inanaüǖ também define o ato de nomear os filhos ao 
nascer, realizados entre as mulheres, marcando a relação alterada (Strathern, 2001) na produção da pessoa, uma vez que o clã é patrilinear.



278 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

ficados, dotados de capacidades agentivas produtoras do corpo-pensamento (mã’ü) ticuna. Para marcar 
o jeito ticunado em Juan, ela e suas parentas ofereciam caldo de peixe com farinha e o pajuaru (bebida 
fermentada de mandioca oriunda da roça de Constância), este último, cabe lembrar, responsável por 
criar nos homens uma substância corporal masculina (namũ), associada nas traduções que conheci ao 
sêmen, através da qual se transmitem os clãs aos filhos.

Nesse processo de comensalidade, Constância exercia a consubstanciação que domesticaria o 
corpo-pensamento (mã’ǖ ) de gente de fora em um ticunado. Ambos estavam empenhados para que a 
mistura com gente de fora se tornasse produtiva, ainda antes do casamento efetivar-se, em 1999. Por ve-
zes, Constância também se enfeitava e preparava comida à parte, condimentada, que não é muito apre-
ciada ao gosto ticuna local. Fazia para que Juan não fugisse. Limpava as roupas dele, que apesar de ser 
uma ação remunerada no início, era um modo de mostrar-lhe suas habilidades de cuidado. Constância 
fazia questão também de mostrar-lhe a fartura de sua roça como modo de marcar/moldar o gosto dele 
por ela; tudo isso era um tipo de armadilha, jeito de caçar marido, ela dizia. No decorrer desses jogos de 
sedução, ela e Juan reciprocamente se afeiçoaram, mantendo esporádicos encontros.

Com intermédio dessas estratégias associadas com sexo, cuidado e comida como meio de do-
mesticar e consubstancializar, ela comentava ter amansado o inimigo, trazendo-o aos poucos para a 
negociação do casamento. Além dessas técnicas de captura, ela incentivava-o para desempenhar as de-
mandas e dava pistas do que agradaria as lideranças; reforçava com ele formas básicas de comunicação 
na língua indígena, aprendida depois de alguns anos. Ademais, Juan sabia pescar muito bem, especial-
mente alguns peixes de grande porte, habilidades que seus futuros cunhados não tinham e que Cons-
tância, orgulhosa, tratara de cooptar a seu favor.

Através dessa familiarização interessada, ela pontuava que mulheres não pescam, precisam de seus 
maridos, cunhados, filhos. Na falta deles, e para estabilizar suas redes de reciprocidade, ela amansou Juan 
e fez (atuou por mediação dele) como os homens que vão buscar peixe, caça para alimentar os seus paren-
tes. Ela atuava, desse modo, não assumindo a perspectiva masculina, mas agenciando as capacidades 
potenciais de Juan, de modo a garantir bons peixes e fartura aos seus parentes e, com isso, assegurar es-
paços de troca e interação local para ele satisfazer os critérios matrimoniais desejáveis. Ela faz aparecer, 
nas arenas de domínios femininos cotidianos, também mecanismos de captura, predação e consumo da 
alteridade exterior e, desta maneira, inverte a perspectiva comum da domesticação da afinidade.

Numa frutífera analogia com o universo das agências masculinas, comumente atreladas nas lei-
turas antropológicas ao provento de proteínas e o exercício de interação com o exterior perigoso, a pos-
tura da interlocutora permite observarmos dois movimentos de predação familiarizante em marcha, 
portanto. Enquanto as lideranças mantinham a alteridade distante, numa posição de afinização mar-
cada por desconfiança, ignorando-a e dificultando sua circulação, permitindo-a ocupar, desse modo, o 
domínio secundário de socialidade entre os homens, Constância, a seu modo, buscava paulatinamente, 
criar elementos de familiarização a ponto de tornar o inimigo atrativa para a consubstancialização.

Nesse processo, parece que a consanguinização prevaleceu sobre a afinidade, uma vez que Juan 
deixou-se alterar de perspectiva, adquirindo condições agentivas que o tornassem um homem de con-
fiança. Juan adotou pontos de vista de homens ticuna, assumindo formas de socialidade similares àque-



CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 279

Amansar inimigos

las que realizam seus novos parentes. Ao casar-se com Constância, construiu para ela uma grande casa e 
levou-a para com ele morar. Logo tiveram o primeiro de seus quatro filhos. Ambos viviam com a renda 
provinda dos trabalhos com madeira e na roça e juntos adquiriram um freezer elétrico, cuja água fresca 
dava inveja nas parentas.

Outro movimento ocorre nesse processo de predação familiarizante proposto por Constância. 
Juan é um não ticuna, e, portanto, sem insígnia clânica herdada de seus parentes homens ascendentes, 
que pudesse transmitir aos filhos. De origem estrangeira, e incorporado nas relações pelo casamento 
com Constância, a ele foi atribuído o clã de woca (boi/vaca). Lora, quem o nominou, dizia que tal clã 
funciona como emblema identitário, evidenciando o exterior contido nos domínios de socialidades 
locais. Ele insere um elemento (animal) do universo ontológico dos brancos no âmbito do sistema 
classificatório ticuna como índice ao qualitativo gente/parente ticunado; aquele que virou um parente. 
Esse clã contrapõe-se criativamente ao grupo daqueles de clã de gente legítima, não misturada, indican-
do pessoas cujo pai é ticuna.

A estratégia adotada para amansar Juan ao nominá-lo traduz o clã de boi como mais uma nuan-
ce da fórmula relacional ticuna da “filosofia da boa distância” (Overing, 1986), assumindo o lugar de 
operador que indica a estabilização das diferenças e modos possíveis de administração da alteridade. 
A presença do clã woca, assim como dizem ser o de ota (frango), mostra que assim como a na’ane e as 
categorias de outros (awane) são moldáveis. Às lógicas de classificação da identidade ticuna englobam-
-se as distinções simbólicas do outro e, com isso, se produz jeitos de ser parente diversificados. A lógica 
do parentesco indígena aqui produzida por Constância compõe, por outros meios menos bélicos ou 
rituais, o movimento de trazer o terceiro incluído; ela o faz de modo diversificado e em paralelo àquelas 
ações realizadas pelos parentes em domínios masculinos de socialidades.  

Por fim, cabe revisitar outra escala dessa socialidade, na qual é possível identificar os efeitos das 
ações de familiarização do inimigo feitas por Constância. Em certa ocasião, depois de sua mãe relatar 
sobre atrocidades da vivência ainda criança no seringal, no Peru, Constância afirmara que havia laçado 
aquele homem de fora, aludindo suas técnicas de predação àquelas empregadas pelos antigos capatazes 
peruanos às mulheres indígenas, caçadas e laçadas.

Ao enunciar tal preposição, ela faz possível notar também que, através do processo de amansar 
marido e pelo casamento, inverte-se a posição do sedutor e predador antes mencionados por Firmi-
no e por ela própria sobre a relação predatória realizada pelos homens de fora, do outro lado do rio. 
Nesse sentido, Constância atua com métodos de controle similares ao modo como atuavam aqueles 
homens peruanos no tempo da seringa, desprezados tanto pelas mulheres quanto pelos homens da al-
deia. Se a memória ticuna em relação aos homens peruanos lembra as capacidades deletérias de atração 
das mulheres Magüta e de exploração de seus territórios e recursos, a predação familiarizante levada a 
cabo por Constância converte-se, pois, em um ato reverso a favor não apenas de sua negociação ma-
rital e de uma cosmopolítica, possibilitando canibalizar, não sozinha, os atributos do afim potencial, 
na forma de recebimento de madeiras, casas e canoas novas, afetos e prestígios, num novo parente, 
marido, pai e cunhado.



280 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

Considerações inacabadas

Ao longo do texto buscou-se mostrar como, nas relações de parentesco e política ticuna, circu-
lam valores e perspectivas das experiências sobre os mundos vividos e práticas indígenas de fabricar 
pessoas e parentes. Amansar marido no jeito da mulher ticuna, como diz Constância, mostrou diversos 
afetos e histórias que constituem e coexistem nos pontos de vista conectados nessas interações concer-
nentes ao predar o inimigo situacional, alterando sua posição de afim potencial a um afim virtual. Um 
ticunado, afim reconhecível a ponto de estar dotado da capacidade matrimonial. Assim, o modo de 
familiarizar o inimigo foi apresentado com mecanismo de apropriação de potencialidades estrangeiras 
e perigosas para tranformá-las em aspectos significativos quanto ao modo de vida na aldeia e às regras 
de convivência e da aliança matrimonial.

Aliado à proposta da centralidade da “diferença necessária” (Overing, 1983/1984), o exercício 
proposto foi conjugar a ideia mais geral do “esquema da predação familiarizante” (Viveiros de Castro, 
2002b; Fausto, 2001; Santos, 2019), porém, deslocando o objeto da ação do domínio de socialidades 
masculinas na guerra, no xamanismo e no ritual, para o cotidiano das relações entre homens e mulheres 
na elaboração de sentidos ao casamento e à fabricação de parentes. Disso, ela e seus parentes criaram 
condições para apropriar-se das capacidades do inimigo, amansando do seu jeito, para torná-lo um ter-
ceiro incluído (Viveiros de Castro, 2002a, 2002b). A modulação do marido amansado pelo casamento, 
em especial, abarca o espaço criativo das “reclassificações” (Lévi-Strauss, 1993 [1991]) dos gradientes 
de identificação e diferenciação. Como elucidam as experiências aqui apresentadas, a pessoa estrangeira 
ao alterar-se em ticunado o faz mediante o reconhecimento do seu parentesco, redesenhando o estatuto 
definidor da condição de aliança em jogo, inclusive sua onomástica.

	 A novidade nesse contexto é de que isso somente ocorre no paralelismo das socialidades des-
critas entre homens peruanos e mulheres Ticuna, ações geradas nos domínios internos e generizados, 
alternadas de cada conjunto de capacidades agentivas envolvidas (Strathern, 1992). Foi na dinâmica do 
dia a dia que observamos que o domínio do cotidiano e da interioridade se torna fundamentais nesse 
processo de familiarização de gentes de fora, nem fora nem à margem ou periferia de outros processos.

Mostrou-se esse evento particular de predação feminina ainda como um duplo processo de 
transformações de posições, tanto de parentesco quanto política-moral que nos permite refletir sobre 
alguns componentes resultantes desse exercício feminino de predação familiarizante. Ao mesmo tem-
po em que Constância constrói para si um o espaço de relação para obter esposo reconhecido, na forma 
ticunado, tratando de alterar sua própria posição relacional e condição política-moral na aldeia de mu-
lher com panema de marido em alguém casada, com filhos e redes de trocas consolidadas, ela passa a ser, 
junto com ele, capaz de fornecer afins e alimentar redes de reciprocidades. Se ela se encontrava, antes 
da captura de Juan como afim matrimonial, com jeito de mulher malfeito, ao neutralizar uma alteridade 
específica para ser incorporada no casamento que negociou, ela tornou-se uma mulher que dá inveja 
nas parentas, e ele, um parente ticunado.

Ao casar-se capturando e amansando marido, a interlocutora nos permite ainda seguir pensando 
sobre o lugar e potencial das agências femininas de algumas mulheres ticuna em reorganizarem a trans-



CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 281

Amansar inimigos

missão patrilinear para, com isso, gerarem prospectivamente espaços de expansão para as boas regras de 
convivências, quando seus filhos casaram-se com mulheres ticuna. Assim, o clã de gente de fora (woca) 
herdado pelos filhos do casal mostra que consanguinidade engloba no plano do local a afinidade. Ao 
ser reconhecido como transmissor ticunado, um pai/parente de clã woca, a diferença contida em Juan 
torna-se controlada e domesticada. E, por tal, ela passa socialmente a ser reconhecida e valorizada, esti-
mulando os deslocamentos de posições descritos. Observamos a transformação de uma aliança inicial-
mente equivocada desejada por Constância e Juan, carregada de afetos políticos, econômicos e éticos, 
em um vínculo-aliança, um casamento, bem avaliado.

Constância define seu processo de aliança como um ato de caçar marido, no âmbito do qual 
tal ação presta-se como vetor dessa dupla transformação, da diferença na sua condição feminina, e da 
alteridade num bom esposo, expressa no processo ticunização de Juan. Efetivadas mediante o que de-
nominam estes interlocutores tempos de prova e o casamento, essas ações foram analisadas aqui como 
dois momentos de “predação familiarizante” (Fausto, 2001), com destaque ao segundo.

Patricia C. Rosa é Doutora em Antropologia Social pela Universidade de Cam-
pinas (UNICAMP) e Pesquisadora Titular no Instituto de Desenvolvimento 
Sustentável Mamirauá (IDSM), atuando nos grupos de pesquisa Territoria-
lidades e Governança Socioambiental e Arqueologia e Gestão do Patrimônio 
Cultural da Amazônia.

Esta pesquisa foi financiada pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento Cien-
tífico e Tecnológico – CNPq, entre 2011 e 2014.

Referências

Albert, B. (1985). Temps Du Sang, Temps des Cendres. Représentation de la maladie, système rituel 
et espace politique chez les Yanomani du sud-est (Tese de Doutorado). Laboratoire d’ethnologie et de 
sociologie comparative. Université de Paris X, Paris.

Archambault, J. S. (2016). Taking love seriously in human-plant relations in Mozambique: toward 
an anthropology of affective encounters. Cultural Anthropology, 31(2), 244–271. https://doi.
org/10.14506/ca31.2.05

Belaunde, L. E. (2001). Viviendo Bien: Género y Fertilidad entre los Airo-Pai de la Amazonia Peruana. 
Lima: CAAAP / BCRP.

de la Cadena, M. (2010). Indigenous Cosmopolitics in the Andes: Conceptual Reflections Beyond 
‘Politics’. Cultural Anthropology, 25(2), 334–70. https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x

https://doi.org/10.14506/ca31.2.05
https://doi.org/10.14506/ca31.2.05
https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x


282 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

de la Cadena, M. (2015). Earth beings: ecologies of practice across Andean worlds. Durham: Duke 
University Press.

Descola, P. (2001). The gender of gender: local models and global paradigms in the comparison of 
Amazonia and Melanesia. In T. A. Gregor, & D. Tuzin (eds.). Gender in Amazonia and Melanesia. 
An exploration of the comparative method (pp. 91-114). Berkeley: University of California.

Fausto, C. (2001). Inimigos fiéis: história, guerra e xamanismo na Amazônia. São Paulo: EDUSP.

Goulard, J-P. (1998). Les genres du Corps: conceptions de la personne chez les Ticuna de haute Amazo-
nia. (Tese de Doutorado) Departamento de Antropologia e Etnologia, École de Hautes Etudes em 
Sciences Sociales, Paris.

Goulard, J-P. (2009). Entre Mortales e Inmortales. El ser Ticuna de la Amazonía. Centro Amazónico 
de Antropología y Aplicación Práctica (CAAAP). Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos.

Goulard, J-P., & Barry, L. S. (1998). Un mode de composition de l’alliance: le mariage oblique’ticuna. 
Journal de la Société des Américanistes, 84(1)1, 219-236.

Haraway, D. (1991[1988]).  Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 
Privilege of Partial Perspective. In Symians, Cyborgs and Women: the Reinvention of Nature (pp 183-
202). New York: Routledge.

Hugh-Jones, C. (1979). From the milk river: spatial and temporal processes in Northwest Amazonia. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Lagrou, E. (2007). A fluidez da forma: arte, alteridade e agência em uma sociedade amazônica (Kaxi-
nawa, Acre). Rio de Janeiro: Topbooks.

Lasmar, C. (1999). Mulheres Indígenas: Representações. Revista Estudos Feministas, 7(1), 143-153. 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/11989 

Lasmar, C. (2005). De volta ao Lago do Leite: gênero e transformação no Alto Rio Negro. Rio de Janei-
ro: NUTI.

Lasmar, C. (2008). Irmã de índio, mulher de branco: perspectivas femininas no alto rio Negro. 
Mana, 14(2), 429-454. https://doi.org/10.1590/S0104-93132008000200006   

Lea, V. (2001). Parentesco enquanto uma elaboração sócio-cultural da percepção do dimorfismo 
sexual humano. Encontro anual da ANPOCS, Seminário Temático Sexualidade, reprodução, filiação. 
Caxambu.

Lea, V. (1999). Desnaturalizando gênero na sociedade Mebengokre. Revista Estudos Feministas, 7(1), 
176-194. https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/11991

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/11989
https://doi.org/10.1590/S0104-93132008000200006
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/11991


CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 283

Amansar inimigos

Lévi-Strauss, C. (1993[1991]). História de Lince. São Paulo: Companhia das Letras.

Lévi-Strauss, C. (2011[1947]). As estruturas elementares do parentesco. São Paulo: Vozes.

Lima, T S. (2005). Um peixe olhou para mim. O povo Yudjá e a perspectiva. São Paulo: ISA/ Editora 
Unesp/ NuTI.

López Garcés. Cl. (2003). Etnicidad y nacionalidad em la frontera entre Brasil, Colombia y Peru. Los 
Ticunas frente los processos de nacionalidade. In C. I. García (ed.). Fronteiras, Territorios e Metaforas 
(pp. 147- 160).  Medellín: Instituto de Estudios Regionales, INER, Universidad de Antioquia.

Macedo, G M. (1996). A conversão cristã e a identidade Ticuna: a trajetória de Campo Alegre. In Os 
Ticuna hoje (pp. 175-194). Manaus: Manaus Editora/UFAM.

McCallum, C. (2001). Gender ande Sociality in Amazonia. How Real People are made. Oxford: Berg 
Publishers.

McCallum, C. (2002). Inimigos fiéis: história, guerra e xamanismo na Amazônia. Mana, 8(2): 195-
198. https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000200008   

Medeiros, A. K. M. (2013). Direitos indígenas entre fronteiras: cidadania, presença e mobilidade ticuna 
na tríplice fronteira do Brasil, Colômbia e Peru. (Dissertação de Mestrado.) Programa de Pós-Gradua-
ção em Direito Ambiental, Escola Superior em Ciências Sociais, Universidade do Estado de Manaus, 
Manaus.

Montes Rodríguez, M. E. (2004). Morfosintaxis de la lengua tikuna: Amazonía Colombiana. Bogotá: 
Ediciones Uniandes.

Nimuendaju, C. (1972[1952]). The Tukuna. UCPAAE, v. 45. Berkeley, Los Angeles: University of 
California Press.

Oliveira Filho, J. P. (1988). Nosso Governo: os Ticuna e o regime tutelar. São Paulo: Marco Zero.

Overing, J. (1983/84). Elementary Structures of Reciprocity: a comparative note on guianese, cen-
tral brazilian andnorth-weat amazon socio-political thought. Antropológica, 59(62), 331-348.

Overing, J. (1986). Images os cannibalism, death and domination in a ‘non-violent’ society. Journal 
de la Société des Américanistes, 72, 133-156. https://doi.org/10.3406/jsa.1986.1001   

Overing, J. (2002). Estruturas elementares da reciprocidade. Cadernos de Campo, 10(10), 117-138. 
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v10i10p117-138 

Porro, A. (1992). As crônicas do rio Amazonas. Notas etno-históricas sobre as antigas populações indíge-
nas da Amazônia. Petrópolis: Vozes.  

https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000200008
https://doi.org/10.3406/jsa.1986.1001
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v10i10p117-138


284 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

Rapapport, J. (2007). Más allá de la escritura: la epistemología de la etnografía en colaboración. Re-
vista Colombiana de Antropología, 43, 197-229.

Rosa, P. C. (2013). Romance de primas com primas e o problema dos afetos: parentesco e micropo-
lítica de relacionamentos entre interlocutores tikuna, sudoeste amazônico. Cadernos Pagu, 41, 77-85. 
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-83332013000200008

Rosa, P. C. (2015). Das misturas de palavras e histórias: etnografia das micropolíticas de parentesco e os 
“muitos jeitos de ser Ticuna” (Tese de Doutorado). Departamento de Antropologia Social, Universi-
dade Estadual de Campinas, Campinas.

Rosa, P. C. (2016). Do “sexo malfeito”. Transformações morais e dispositivos de sexualidade indígena. 
Aceno, 3(5), 73-93. https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/aceno/article/view/3830 

Rosa, P. C. (2019). Sobre as diferentes formas de habitar as normas e ativar modulações no pa-
rentesco: um caso ticuna. Amazônica. Revista de Antropologia, 11(2), 711 - 738. http://dx.doi.
org/10.18542/amazonica.v11i2.7497

Santos, J. O. (2019). Sobre mulheres brabas: ritual, gênero e perspectiva. Amazônica. Revista de An-
tropologia, 11(2), 607-635.  http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v11i2.7643

Santos Angarita, A. (2010). Narración tikuna del origen del territorio y de los humanos. Mundo 
Amazónico, 1(1), 303-314. https://doi.org/10.5113/ma.1.10900       

Santos Angarita, A. (2013). Percepción tikuna de Naane y Naüne: territorio y cuerpo (Tese de Mestrado). 
Programa de Pós-Graduação em Estudos Amazônicos, Universidad Nacional da Colômbia, Sede 
Leticia, Colômbia.

Strathern, M. (1992). Parts and wholes: refiguring relationships in a post-plural world.  In: A. Kuper 
(ed.). Conceptualizing society (pp. 74-104.). Londres/Nova York: Routledge.

Strathern, M. (2001). Same-Sex and Cross-Sex Relations. Some Internal Comparisons. In D. F. Tuzin 
(ed.). Gender in Amazonia and Melanesia: an exploration of the comparative method (pp. 221-242). 
Berkeley: University of California.

Vilaça, A. (2006). Quem somos nós: os Wari’ encontram os brancos. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ.

Viveiros de Castro, E. (1995). Antropologia do parentesco: estudos ameríndios. Rio de Janeiro: Editora 
da UFRJ.

Viveiros de Castro, E. (1996). Images of nature and society in Amazonian ethnology. Annual Review 
of Anthropology, 25, 179-200. https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.25.1.179

http://dx.doi.org/10.1590/S0104-83332013000200008
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/aceno/article/view/3830
http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v11i2.7497
http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v11i2.7497
http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v11i2.7643
https://doi.org/10.5113/ma.1.10900
https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.25.1.179


CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021 285

Amansar inimigos

Viveiros de Castro, E. (2002a). O problema da afinidade na Amazônia. In A inconstância da alma 
selvagem (pp. 87-180). São Paulo: Cosac & Naify Edições.

Viveiros de Castro, E. (2002b). Atualização e contra-efetuação do virtual: o processo do parentesco. 
In: A inconstância da alma selvagem (pp. 401-455). São Paulo: Cosac & Naify Edições.

Viveiros de Castro, E. (2004). Perspectival anthropology and the method of controlled equivocation. 
Tipiti, 2(1), 3-22.



286 CAMPOS V.22 N.2 p. 268-286 jul.dez.2021

Amansar inimigos: práticas de predação feminina e a consanguiniza-
ção da alteridade

Resumo: Para interlocutores Ticuna casar e constituir conjugalidade são formas particulares de ex-
pressar as relações entre pessoas e suas capacidades agentivas, fazendo aparecer domínios generizados 
de socialidades através dos quais observamos operar regimes complexos de saberes, estruturas de troca 
e de etiquetas políticas. Ao examinar o processo matrimonial de Constância, este texto lança luzes 
sobre modos ticuna de administrar relações de parentesco, especificamente aquelas mobilizadas pelas 
capacidades predatórias femininas relacionadas à domesticação de uma categoria de afinidade poten-
cial interétnica, transformada em um genro verdadeiro. A partir dessa situação etnográfica apresenta-se 
uma formulação inicial sobre práticas femininas de consanguinização de pontos de vista outros, acom-
panhando, para isso, os sentidos contidos nas ações de amansar marido, alterando antigos inimigos em 
bons esposos.
Palavras-chave: mulheres ticuna; gênero; parentesco; aliança.

Taming enemies: female predation practices and the consanguini-
zation of otherness

Abstract: For Ticuna’s interlocutors, marrying and constituting conjugality are particular ways of ex-
pressing the relationships between people and their agentive capacities, making generalized domains 
of socialities appear through which we observe the operation of complex regimes of knowledge, ex-
change structures and political labels. In the examinination of Constância’s matrimonial process, this 
text sheds light on Ticuna ways of managing kinship relationships, specifically those mobilized by 
female predatory capacities related to the domestication of a potential interethnic affinity category 
turned into a true son-in-law. From this ethnographic situation, an initial formulation of female practi-
ces of consanguinization from other points of view is presented, accompanying, for this, the meanings 
contained in the actions of taming a husband, changing old enemies in good spouses.
Keywords: Ticuna women; genre; kinship; alliance.

RECEBIDO: 25/01/2021

ACEITO: 31/08/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 287-310 JUL.DEZ.2021

A R TIG O

(Dis)sensos e lógicas das famílias 
em um centro judiciário de solução 
de conflitos e cidadania
CAMILLA FELIX BARBOSA DE OLIVEIRA 
Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus/AM, Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-9131-9265 
 

RAQUEL WIGGERS 
Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus/AM, Brasil 
https://orcid.org/0000-0001-9900-8595

Introdução

Este artigo traz um recorte de pesquisa1 desenvolvida em Manaus, no Amazonas, acerca das re-
lações entre as famílias e a justiça, na qual buscou-se evidenciar as construções discursivas e as lógicas 
locais das famílias que demandam os serviços do chamado Centro Judiciário de Solução de Conflitos 
e Cidadania (Cejusc). Tendo por base epistemológica a análise foucaultiana acerca da produção de 
verdades através de discursos e dispositivos que fazem emergir subjetividades, buscamos neste texto 
considerar o conjunto heterogêneo de práticas, saberes e tecnologias presentes no Judiciário que possi-
bilitaram a construção de lógicas, enunciados, sujeitos e realidades específicas.

Ao tecer uma análise sobre os chamados “métodos alternativos ou adequados de resolução de 
conflitos” – dentre os quais destacamos neste texto as Oficinas de Divórcio e Parentalidade –, notamos 
a emergência de discursos que enaltecem uma justiça cada vez mais sensível às problemáticas subjetivas, 
o que nos levou a questionar em que medida tal movimento concebido como “humanização da justiça” 
poderia, por outro ângulo, evidenciar o fenômeno que denominamos de “judicialização do humano” 

1 O artigo é resultado da pesquisa doutoral (Oliveira, 2020) realizada pela primeira autora e supervisionada pela segunda junto ao Pro-
grama de Pós-Graduação em Antropologia Social (PPGAS), vinculado à Universidade Federal do Amazonas (UFAM). Apesar de não 
ter contado com financiamento por meio de bolsa, agradecemos ao PPGAS/UFAM e à Capes pelo apoio à pesquisa, bem como pela 
indicação da tese ao prêmio Capes de Tese 2021. 

https://orcid.org/0000-0002-9131-9265
https://orcid.org/0000-0001-9900-8595


288 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

(Oliveira & Brito, 2016). Desde então, observamos como a ideia de uma justiça humanizada está atre-
lada às formas de gestão de conflitos, relacionamentos, afetos e comportamentos por parte do Judiciá-
rio, o qual vem operando com o biopoder (Foucault, 2005) e alargando sua intervenção por meio de 
biopolíticas direcionadas a cada vez mais aspectos da vida e das relações sociais, em especial na esfera 
das famílias. Ademais, tal modalidade de poder afeta diretamente as subjetividades, produzindo deter-
minadas modalidades de ser e viver, normatizando atitudes, falas e emoções que os sujeitos passam a 
incorporar como escolhas individuais ou características pessoais.

Em meio a diferentes estudos antropológicos e etnografias sobre famílias e parentesco, buscamos 
desenvolver uma abordagem que problematiza os sentidos, os valores e as práticas sobre as famílias pro-
duzidos em determinados contextos, tal como sugerido por Schuch (2012), e que contribua para sua 
“desnaturalização” (Sarti, 1992:71), abarcando seu caráter social e cultural. No que tange ao âmbito 
jurídico, concordamos com Fonseca (2011) que a ação judicial, mais do que resolver disputas, molda 
subjetividades, indicando que o efeito dos processos não se restringe à mera constatação dos fatos, mas 
ressoa nas atitudes dos sujeitos. Ao dialogarmos, ainda, com outros autores que concebem a família 
enquanto “categoria social” (Schuch, 2012:11; Sarti, 1992) – tendo em vista que ela não se origina 
na unidade biológica, sendo anterior à reprodução – e a parentalidade como “dispositivo” (Neyrand, 
2013:25) de suporte e controle social, voltamos nosso olhar para o conjunto de enunciados, sensos e 
lógicas sociais sobre os conflitos familiares que caracterizam as políticas conciliatórias desenvolvidas 
no Cejusc, com especial interesse pelo enquadramento judicializante e psicologizante, haja vista que 
a judicialização dos conflitos familiares provoca “rearranjos na sua constelação de afetos” (Fonseca, 
2011:15).

Por judicialização referimo-nos aqui a um duplo movimento: (I) no âmbito jurídico e legisla-
tivo, por meio da ampliação de leis, medidas, políticas e tecnologias destinadas à gestão dos conflitos 
familiares e das relações sociais, promovendo uma espécie de regulação normativa do viver (Oliveira & 
Brito, 2016; Rifiotis, 2007; 2014);  (II) e no âmbito privado e social, por meio da incorporação da se-
mântica do Direito e da racionalidade jurídica nas vivências cotidianas e formas pelas quais os próprios 
sujeitos passam a olhar para si mesmos e seus modos de vida, dando sentido aos comportamentos e às 
relações tecidas uns com os outros no campo social (Werneck Vianna, 1999).

Já por psicologização destacamos a ênfase aos componentes afetivos, subjetivos e psicológicos 
nos discursos e práticas dos agentes de uma justiça tida como mais humanizada e sensível às questões 
emocionais dos conflitos familiares. Destarte, ao tecer uma leitura sobre as novas tecnologias de reso-
lução dos conflitos familiares, percebemos uma série de produções discursivas e pedagogias morali-
zantes que embasam as práticas oficiais e se atrelam a um certo uso banalizado de ideias e técnicas da 
Psicologia, solidificando o que Schuch já identificava como uma tendência à “vulgarização dos saberes 
‘psi’ como pedagogia do ser nos seus relacionamentos humanos e às vezes das próprias questões sociais” 
(Schuch, 2012:11). Ao empregar o termo “psicologização”, buscamos então designar a incorporação de 
uma retórica e de um aparato técnico-discursivo associado à Psicologia que norteia os discursos e as 
práticas estatais, dando sentido às vivências dos sujeitos, descrevendo e produzindo realidades. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 289

﻿

Contudo, nossa abordagem não se limitou a analisar a família apenas como objeto de tais pro-
posições, mas buscou ainda considerar a agência destes sujeitos que faz com que a judicialização e a psi-
cologização se configurem como engrenagens operadas e alimentadas não só pelo Estado, mas também 
pelas próprias famílias que demandam a ação estatal para a resolução dos conflitos das mais diversas 
ordens que vivenciam. Nesse sentido, objetivamos explorar como os agentes, as políticas estatais e as 
próprias famílias operam com concepções, juízos de valor e referências que geram sentidos (por vezes, 
controversos) acerca das vivências familiares e das propostas oficiais de resolução de seus conflitos. Para 
tanto, colocamos em análise os sensos, os dissensos e as lógicas presentes na etnografia realizada junto às 
famílias – em geral, pais e mães – que passavam pelas Oficinas de Divórcio e Parentalidade no Cejusc. 

Compondo parte da Política Judiciária Nacional proposta desde 2010 pelo Conselho Nacional 
de Justiça (CNJ), os Cejusc são descritos como as “células de funcionamento da Política Pública” de 
prevenção e resolução dos conflitos familiares no sistema de Justiça brasileiro, tendo como “peças-
-chave [...] os conciliadores, mediadores e demais facilitadores de solução de conflitos, bem como os 
servidores do Judiciário, aos quais cabe a triagem dos casos e a prestação de informação e orientação aos 
jurisdicionados para garantia do legítimo direito ao acesso à ordem jurídica justa” (CNJ, s/d.). Estando 
vinculado aos Núcleos Permanentes de Métodos Consensuais de Solução de Conflitos (Nupemec), o 
Cejusc tem relação direta com os tribunais de justiça de cada Estado, os quais seguem as diretrizes e 
normativas nacionais das práticas de conciliação e mediação de conflitos estipuladas pelo CNJ. 

O Cejusc Polo Avançado – Manaus, onde essa pesquisa foi desenvolvida nos anos de 2018 e 
2019, integra o Poder Judiciário do Estado do Amazonas e se caracteriza como um serviço de portas 
abertas à população, funcionando desde 2015 por meio de um Acordo de Cooperação Técnica com 
a UFAM, de modo a oferecer também atividades de cunho extensionista, de pesquisa e de formação 
para acadêmicos dos cursos de Direito, Psicologia e Serviço Social. Em linhas gerais, as demandas do 
local são relativas ao âmbito do Direito de Família, envolvendo questões referentes a divórcio, guarda 
de filhos, pensão alimentícia, reconhecimento de paternidade ou maternidade socioafetiva, partilha de 
bens, dentre outras. A proposta do Cejusc é de oferecer à população principalmente um serviço pré-
-processual e autocompositivo, isto é, caracterizado pela resolução do conflito por meio de um acordo 
produzido pelas próprias partes, sem a necessidade de um juiz, mas estimulado pela figura do media-
dor/conciliador. Ademais, com o intuito de diminuir as disputas judiciais, o Cejusc oferece ainda ati-
vidades tidas como preventivas, educativas e de auxílio às famílias, como as oficinas de parentalidade.

Considerada pelos interlocutores um carro-chefe do Cejusc, a Oficina de Divórcio e Parentali-
dade figura como uma das principais políticas conciliatórias do CNJ, inserindo-se no movimento de 
modernização e humanização da justiça por constituir uma “política pública na resolução e prevenção 
de conflitos familiares” (CNJ, 2014: s/p). A Oficina de Divórcio e Parentalidade vem sendo carac-
terizada como um “programa educacional, multidisciplinar e preventivo, sem fins lucrativos, com o 
intuito de harmonizar e de estabilizar as relações familiares, especialmente na fase de transição oriunda 
do rompimento da relação conjugal que gerou filhos” (CNJ, 2020:16). No Cejusc pesquisado, era 
denominada de Oficina de Pais, por se destinar especialmente aos pais e às mães (como outros fami-
liares ou interessados) que passariam pela audiência de mediação/conciliação e que, conforme o CNJ 



290 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

(2020), estivessem “vivenciando conflitos surgidos em decorrência da mudança da estrutura familiar”, 
necessitando, assim, “de auxílio para a reformulação de seus discursos e atitudes” (CNJ, 2020:16-17). 
O CNJ prevê, ainda, a Oficina de Filhos para as crianças e os adolescentes na faixa etária de 6 a 17 anos, 
porém a equipe local afirmava não ser possível realizar, devido ao número limitado de profissionais que 
possuíam na época. 

No decorrer da pesquisa, acompanhamos mais de vinte oficinas e inúmeras famílias com seus 
conflitos, às vezes narrados, às vezes vivenciados no cotidiano das atividades do Cejusc. Em sua maio-
ria, os sujeitos eram de camadas populares da cidade, muitos vindos do interior do estado do Amazonas 
em busca de melhores condições de trabalho, constituindo também relações afetivas e de parentesco 
que viriam a gerar vínculos de casamento e/ou coabitação. Nessa trajetória, a emergência de diferentes 
conflitos (brigas, traições, agressões, ciúmes, dentre outros) levavam ao desenlace afetivo e faziam com 
que as famílias buscassem o sistema de Justiça. No Cejusc Polo, as principais demandas identificadas 
ao longo da pesquisa diziam respeito às dificuldades de comunicação entre o ex-casal, às suspeitas dos 
homens em relação à paternidade biológica, às queixas das mulheres em relação à ausência dos pais e 
ao pagamento de pensão, dentre outros pontos em geral circunscritos à dificuldade de manutenção do 
vínculo parental após a ruptura conjugal.  

A procura pelo Cejusc Polo se dava de forma voluntária, geralmente por meio da indicação de 
algum conhecido que passou pelo serviço e que resolveu seu problema, ou por meio de encaminha-
mentos oficiais, como das varas de família, visando resolver a questão de forma pré-processual. Boa 
parte das solicitações iniciais partiam das mulheres que se queixavam da ausência de apoio financeiro 
dos homens, havendo alguns casos pontuais de pais que procuravam o serviço para buscar maior convi-
vência com seus filhos que residiam com a mãe. Configurando-se a demanda como conflito familiar, os 
sujeitos envolvidos (chamados de “partes”) eram convidados a participar da chamada Oficina de Pais, 
uma das primeiras intervenções no fluxo de atendimentos da instituição, realizada sobretudo antes das 
audiências de mediação/conciliação.   

As oficinas eram conduzidas por profissionais e estagiários dos cursos de Psicologia, Serviço 
Social e Direito, seguindo as diretrizes e materiais didáticos produzidos pelo CNJ, apresentando desde 
dados estatísticos sobre o divórcio, artigos de leis, orientações jurídicas, até conteúdos sobre sentimen-
tos, listas de comportamentos tidos como prejudiciais, vídeos sobre comunicação não violenta, dentre 
outros. Estes encontros aconteciam em grupos que variavam de duas a 30 pessoas, com o objetivo de 
contribuir para atenuar o conflito familiar e preparar as partes para a audiência de conciliação.

Ao longo da pesquisa, percebemos que a abertura para fala dos participantes era por vezes con-
siderada um problema, já que geralmente remetia aos seus conteúdos e histórias mais íntimas, mesmo 
com os recorrentes avisos dos expositores de que ali não seria o espaço adequado para conteúdos pes-
soais. Dessa forma, o incentivo à participação das famílias se limitava a alguns momentos específicos, 
como quando eram propostas dinâmicas, em caso de dúvidas sobre os trâmites judiciais ou na avaliação 
final da oficina.

Todavia, dado o cunho educativo dos encontros, havia momentos de diálogos entre as famílias 
e os agentes que nos permitiram rastrear as recorrentes chaves explicativas, sentidos e modelos trazi-



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 291

﻿

dos pelos próprios sujeitos para se referirem às suas vivências, como também fornecidos pelos agentes 
da justiça humanizada na busca da harmonização daquelas relações. Apresentamos, a seguir, algumas 
cenas presenciadas nas oficinas que se configuraram como categorias emergentes no campo, as quais 
não decorrem somente de temas abordados pelos expositores que construíam discursos permeados 
por valores morais culturalmente localizados, mas abarcam também as experiências, os sentidos (nem 
sempre partilhados) e as regularidades que foram apreendidas a partir do diálogo com as famílias. 
Homens e mulheres envolvidos em conflitos não resolvidos e levados ao Cejusc para serem mediados 
e que recorriam mais a uma espécie de justiça vingativa, apresentando suas versões lógicas para terem 
razão no embate e vencerem o processo. Assim, discorreremos acerca de quatro principais (dis)sensos 
trazidos pelos interlocutores e selecionados para a discussão neste artigo, a saber: 

1.	 O divórcio destrói a família; 
2.	 A mulher-mãe sempre fica com os filhos; 
3.	 O homem-pai deve pagar pensão; 
4.	 O homem-pai tem a obrigação de dar afeto aos filhos. 

Geralmente, tais pontos se configuravam como queixas recorrentes nas oficinas e nas audiências 
de mediação e giravam em torno de um embate entre homens-pais x mulheres-mães que trouxe à tona 
as construções discursivas e lógicas locais em torno dos papéis parentais e das posições ocupadas por 
homens e mulheres nos modos de funcionar das famílias.

O divórcio destrói a família

A Oficina de Pais costumava enfatizar o tema dos conflitos oriundos da separação conjugal e 
de como isso seria prejudicial aos filhos. Aparentemente, soaria óbvio falar de divórcio no contexto 
de um centro judiciário voltado para resolução de conflitos familiares. Contudo, aos poucos, começa-
mos a perceber os diferentes sentidos, perspectivas e (in)compreensões, nem sempre partilhados entre 
os interlocutores, acerca de duas “unidades mínimas ideológicas” que, tal como Velho (2010) indica, 
emergiram no campo sem que possuíssem um significado previamente dado, mas que eram frequente-
mente colocadas em oposição: o divórcio e a família. Assim, apesar das importantes problematizações 
presentes na literatura antropológica acerca das modificações e tensões que envolvem as relações fami-
liares atualmente, abordaremos aqui as lógicas dos sujeitos que apareceram no universo pesquisado e 
que sinalizaram a necessidade de retornarmos a alguns questionamentos basilares: o que os sujeitos têm 
entendido por divórcio? A partir de quais referentes e pontos de vista dão sentido ao que chamamos de 
família? De que modo percebem as correlações entre essas duas categorias? Tais questões emergiram 
na relação com os interlocutores e com o campo de pesquisa, após experienciar com certa regularidade 
falas e discursos similares a este que trazemos a seguir, vivenciado em uma das oficinas. 



292 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

“Na opinião de vocês, o divórcio acaba com a família?” – questionou a expositora da Oficina2 
em mais um encontro com os pais, logo depois de exibir um vídeo que ilustrava por meio de imagens 
e histórias os diferentes tipos de família reconhecidos atualmente (nuclear, monoparental, ampliada, 
homoafetiva, recasada, dentre outras). Depois de um certo silêncio e troca de olhares dos participantes, 
João Valério3, um homem de 53 anos de idade recém-separado e participante da Oficina, se arriscou:

Com certeza, minha filha! O que Deus uniu o homem não separa... Eu fico até meio envergonha-
do de estar aqui nessa situação, sabe... Mas a vida tem dessas coisas né? Nunca imaginei que passa-
ria por isso, mas sei que tenho minha culpa, deveria ter tentado mais... o problema é que a gente é 
falho né? Perde a paciência um dia, se mete onde não deveria... vou carregar esse arrependimento 
para o resto da vida.... Uma coisa eu sei, a gente não está aqui nessa manhã por acaso! Eu sei que 
eu estou todo errado, mas quero deixar uma palavra para vocês que Deus colocou no meu coração 
nesta manhã: continuem acreditando na família! Deus não fez o homem para viver só! Eu falo por 
experiência própria: o divórcio destrói a família! Não deixem isso acontecer, façam de tudo para 
perdoar e manter o lar de vocês, nem que seja pelo bem das crianças...

Lembramos, com o auxílio do diário de campo, que não era a primeira vez que ouvíamos essa 
modalidade de discurso na oficina, e nem mesmo no contexto jurídico. Entre os agentes estatais, ele 
se (con)fundia à máxima do que se dizia ser o “direito dos filhos à convivência familiar” que, com o 
divórcio, despertava ainda mais a atenção e a intervenção da justiça humanizada e do movimento de 
consensualização dos conflitos familiares. Na maior parte das vezes, o principal argumento evocado era 
de que o divórcio não era um problema em si, mas sim a forma conflituosa como os pais e parentes lida-
vam com ele, sobretudo quando envolvem os filhos e negligenciam os supostos e temerosos efeitos ad-
versos decorrentes dos conflitos para as crianças. Tal ideia geralmente se ancorava em uma linguagem 
psicologizante centrada no fator trauma, o qual permanecia como sombra e ameaça para as famílias 
que passavam pelas oficinas e ouviam falar dos inúmeros danos nefastos supostamente ocasionados aos 
filhos por seus próprios pais. Por vezes, o discurso oficial se aproximava bastante da fala de João Valério, 
como vemos na apresentação da chamada Cartilha da família – não à alienação parental (Tribunal de 
Justiça da Bahia, 2013), a qual compõe um conjunto de artefatos produzidos e empregados no contex-
to dos Cejusc e tribunais de justiça do país:

O homem se unirá à mulher e os dois serão uma só carne”. Assim, “O que Deus uniu, pela con-
cepção ou pela adoção, o homem não pode separar”; ou seja: os responsáveis pelas crianças e ado-
lescentes não podem ferir ou cercear direito fundamental delas; ao contrário, devem transformar 
toda e repudiada forma de alienação parental em tempo de esperança e em lugar de harmonia e 
paz entre Pais, Filhos e Familiares da presente e futuras gerações. (Tribunal de Justiça da Bahia, 
2013:s/p).

2 No campo etnografado, os expositores eram geralmente profissionais e estudantes dos cursos de Psicologia, Serviço Social e Direito que 
atuavam como estagiários no Cejusc, predominando no local a presença de mulheres nas três áreas. 

3 A fim preservar a identidade dos interlocutores de pesquisa, optamos por adotar nomes fictícios. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 293

﻿

Destarte, tanto nos discursos oficiais quanto nas falas dos participantes da Oficina de Pais, tal 
retórica se tornou muito recorrente e sinalizava as proximidades e os tensionamentos existentes entre 
dois referentes culturais balizadores das relações sociais e das subjetividades: a família e a religiosidade4. 
João Valério e muitos outros interlocutores aproveitavam então aquele espaço para esboçar uma espécie 
de “sermão” sobre a preservação da família nuclear como uma resposta ao usual questionamento feito 
pelos expositores da oficina acerca do caráter supostamente destrutivo do divórcio. 

Um senso comum trazido tanto por homens quanto por mulheres durante a oficina, quer fos-
sem casados no papel ou não, era de que a família tal como concebida no imaginário social acabou, foi 
destruída com o divórcio. Muitos se queixam das falhas do outro como esposas ou maridos, enquanto 
alguns chegam até mesmo a afirmar que, apesar de estarem vivenciando a separação, não concordavam 
com o divórcio, como no caso do seu João Valério. Nesse sentido, não foram raras essas compreensões 
trazidas pelos sujeitos de que o divórcio significou abalo ou destruição da família. Assim, pudemos 
compreender os impactos gerados pela dissolução do casamento nas formas de se pensar e conceber a 
família. De modo geral, notamos que o fim da relação conjugal, mais do que uma vivência frustrante, 
simbolizava um certo fracasso no ideal do “viveram felizes para sempre”, além de estar atrelado aos va-
lores religiosos presentes em nossa cultura, partilhados também pelos agentes da justiça humanizada. 
Por vezes, esse assunto surgia nas conversas informais dos estagiários e profissionais do Polo, os quais 
diziam quase em tom de confissão que ainda tinham esperanças de ter um casamento feliz e que lamen-
tavam quando acompanhavam alguma família que estava experienciando o divórcio. 

Contudo, vale ponderar que tal perspectiva, apesar de se configurar com certa recorrência, não 
era unânime nem entre os agentes nem entre os participantes das oficinas. Ao compartilhar suas expe-
riências e opiniões sobre o divórcio, muitos homens e mulheres se referiram a sensações distintas com 
o término do relacionamento afetivo, como medo, frustração, indiferença, paz, liberdade, realização, 
alívio, felicidade, etc., o que denota a multiplicidade de expressões e a variabilidade de significados 
construídos por eles para se referirem a essa vivência, sem necessariamente pender para um viés nega-
tivo. Foi como se expressou Miranda Leitão naquele mesmo dia de oficina, logo após ouvir a opinião 
de João Valério:

Seu João Valério, bom dia. Meu nome é Miranda Leitão. Obrigada por compartilhar sua opinião 
hoje aqui, mas eu queria te fazer uma pergunta: o senhor falou antes que tem um filho né? E de-
pois do divórcio, seu filho continua sendo parte da sua família, certo?
Então, seu João, com todo respeito, sua família não acabou! Eu compreendo seu ponto de vista, 
mas posso falar também da minha experiência: foi uma leseira casar só porque eu era adolescente 
e me vi grávida, com toda aquela pressão da família... ele era muito ciumento e eu achava que era 
normal né... mas depois que a bebê nasceu, eu não aguentei um mês e voltei para a casa da minha 

4 Apesar de não compor parte do escopo da pesquisa, percebemos entre os sujeitos que procuravam o Cejusc o predomínio de narrativas 
que expressam valores e concepções da tradição católica sobre a família nuclear, ao mesmo tempo em que incorporam os elementos de 
um discurso pentecostal condenatório de algumas práticas que a destruiriam, em especial, o divórcio. Tais discursos foram recorrentes 
em boa parte das oficinas etnografadas, bem como em outros momentos de diálogo com as famílias, as quais sustentavam a ideia de que 
a família deveria permanecer unida, de que o divórcio não deveria ter acontecido e de que a separação seria um erro. 



294 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

mãe... vai fazer quatro anos que eu me separei do pai da minha filha: a melhor coisa que aconteceu 
na minha vida! – ela conclui. 

A fala de Miranda Leitão se tornou representativa de outros participantes que afirmavam os des-
dobramentos positivos do divórcio em suas vidas. Especialmente quando a relação com o/a ex-cônjuge 
era conflituosa ou mesmo marcada por violências, os relatos salientaram ainda mais a experiência de 
liberdade e felicidade trazida pela separação. Nesse ponto, foi interessante notar as diferenças das nar-
rativas e o quanto elas evidenciaram a importância dos marcadores de gênero na construção de sentidos 
acerca das relações e conflitos familiares. Assim, a ideia de que o divórcio destruiria a família possuía 
forte apelo moral, tendo como corolário um certo (contra)senso: por vezes, aquele/a que se intitulava 
como “defensor/a da família” (leia-se: a família nuclear, capaz de superar conflito e permanecer casa-
da), era o/a mesmo/a que se ausentava de suas responsabilidades parentais (o que, no caso dos homens, 
era mais recorrente pelo fato de não residirem mais com os filhos), especialmente quando estabeleciam 
novos casamentos e filiações. Tal perspectiva não anulava a ideia de que o divórcio pode ser também 
uma experiência positiva, pois possibilita novos relacionamentos, configurações de família, além de, no 
caso especialmente das mulheres, fortalecer os sentidos e o reconhecimento social de suas posições de 
mães. Ademais, havia na cena jurídica alguns modos predominantes de agenciamento desses sujeitos 
especialmente em relação à lógica da vitimização e da punição dos comportamentos alheios, acionada 
pelas mulheres quando se viam sem apoio – sobretudo financeiro – e pelos homens quando tinham 
dificuldades de permanecer em contato com os filhos por conta dos conflitos com a ex-mulher.

Ao conhecer a história de vida daquelas famílias, foi curioso perceber também que a grande 
maioria não tinha sequer estabelecido o contrato formal ou a aliança religiosa do casamento, havendo 
uma certa regularidade com que expressam modos locais de ser e constituir família no Amazonas. De 
modo similar aos registros decorrentes da etnografia realizada por Lima (2018), muitos dos interlocu-
tores relataram que a composição de um novo núcleo familiar decorreu de uma gravidez inesperada, 
por vezes na adolescência, que motivava a saída da mulher da casa dos parentes para compor um lar 
com o genitor de seu filho/a. Assim, o fato de experienciarem a coabitação era o suficiente para se reco-
nhecerem enquanto “casados” e experimentarem uma espécie de “culpa” – e/ou culparem o outro – por 
não terem sido capazes de assim permanecer quando vivenciavam a separação. 

Por outro lado, identificamos também casos em que não fazia sentido para os participantes estar 
na oficina, falar em divórcio e nem mesmo em família, haja vista que suas experiências sexuais não gera-
ram quaisquer vínculos ou vivência de casamento com o(a) parceiro(a). Para estes sujeitos, geralmente 
homens, a filiação biológica não constituía em si um elemento fundador da família e da parentalidade, 
caso não tivesse como desdobramento o casamento ou a coabitação. Assim, a relação consanguínea 
decorrente de uma dita gravidez inesperada não era um elemento suficiente para que se reconhecessem 
como família, de modo que eles se referiam a estas experiências sexuais como uma “aventura”, um “caso” 
ou mesmo “nada”. 

Nestas situações, em especial, as mulheres costumavam encontrar certas saídas comuns. Algu-
mas assumiam o papel de “mãe solteira”, permanecendo na casa de seus parentes que as auxiliavam no 



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 295

﻿

cuidado com os filhos – papel geralmente assumido pelas avós – enquanto trabalhavam e desenvolviam 
suas atividades no espaço público. Especialmente nessas configurações, a maioria dessas mães buscava 
na justiça a solução para o problema da pensão: afinal, “não fizemos filhos sozinhas”, elas ironizavam. 
Mas havia também aquelas mulheres, como Jacira Reis, que diziam ter decidido “tocar suas vidas” no 
sentido de estabelecer uma nova família com outro parceiro, o qual era tido como “marido de referên-
cia”, ou seja, aquele que se tornava “o pai de todos os seus filhos” (Lima, 2018:108):

É como eu digo, pai não é aquele que faz não, fazer é mole... pai é quem cria, quem dá as caras ali 
no dia a dia... No meu caso, o pai mesmo nunca quis nem saber do menino, ainda mais depois que 
foi lá para as bandas do interior... agora precisa ver o meu esposo: um grude só. Como eu passo o 
dia na casa da minha patroa e ele tem uma oficina nos fundos da casa, é ele que cuida, dá comida, 
leva pra escola, vai no hospital, ajuda com as lições... Quando a gente se juntou, eu já tinha o mais 
velho, que não tinha nem um aninho ainda... depois veio mais três, mas lá em casa não tem dife-
rença de um filho pro outro não... Tanto que o mais velho nunca veio com essa história de querer 
morar com o pai...  Pra você ver, doutora, eu nunca ensinei, mas ele mesmo chama o meu esposo 
de pai... Não tem jeito, depois de anos morando juntos e crescendo com ele, não tinha como não 
ser assim...

A perspectiva de Jacira Reis era comum também entre muitas interlocutoras cujos companheiros 
assumiram o papel e o status de pai dos filhos oriundos de seus relacionamentos anteriores. Era o que 
os expositores da oficina chamavam de famílias recasadas, mas que, na lógica dos sujeitos, não fazia 
sentido chamá-las assim, já que se reconheciam como uma família nuclear, noção que se atualiza nas 
vivências cotidianas, passando a abarcar “várias normalidades possíveis entre as práticas familiares”, 
como nos lembra Fonseca (2002:55). Tais casos costumavam chegar ao Polo por meio das demandas 
de reconhecimento de paternidade/maternidade socioafetiva, aquela cuja filiação não tem origem bio-
lógica ou adotiva, mas deriva da construção de um vínculo afetivo e parental gerado pela convivência 
– o que as famílias chamavam de “pais de criação”. Essas dinâmicas e configurações familiares eram 
bem-vistas e aceitas, o que nos faz concordar com Fonseca (2002:51), que afirma que “a compreensão 
da vida familiar no Brasil contemporâneo exigiria do observador um esforço para considerar, além da 
norma hegemônica, essas dinâmicas alternativas”.

  Apesar do discurso oficial argumentar que esse não era um modelo substitutivo, ou seja, que o 
pai socioafetivo não excluiria o outro pai (biológico), as vivências dos sujeitos apontavam o contrário, 
como explica o marido de Jacira:

Lá em casa sou eu, a Jacira e mais quatro bocas para alimentar, doutora... Fácil não é não, a gente 
trabalha duro todo dia, se sacrifica pela família... Claro que eu não quis substituir o pai dele, mas 
eu tava até falando disso ontem para o juiz: na prática foi o que aconteceu... Olha doutora, para 
mim filho é muito mais que um nome no papel, entende? Isso qualquer um faz! Não foi ele [o pai 
biológico] que decidiu curtir a vida no interior e deixou o menino aqui desamparado com a mãe? 
Pronto! Para mim isso não é homem não, doutora... Quando eu conheci a Jacira, prometi para ela 
que ia cuidar dele como meu e que ia levar eles para minha casa... por isso hoje a gente tá aqui...



296 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

Vemos assim que, mesmo com as intervenções dos expositores da oficina buscando ampliar os 
sentidos do que é ser família, predominava nas falas dos sujeitos à referência de um modelo nuclear, 
ficando evidente o quanto culturalmente a ideia de família e a parentalidade ainda se vincula ao casa-
mento – opinião defendida por João Valério – e à coabitação – perspectiva sustentada na história de 
Jacira Reis. Destarte, o sentido de que “o divórcio destrói a família” expressava os impactos nos papéis 
parentais, as mudanças na família e as dificuldades dos mais diversos tipos que emergiam nas relações 
entre os homens e as mulheres. 

A mulher-mãe sempre fica com os filhos

Desde o início dos anos 2000, a questão da divisão de responsabilidades e da igualdade de convi-
vência com os filhos após a separação conjugal tem estado presente nos discursos acadêmicos, estatais 
e até mesmo em movimentos de homens-pais separados, tornando-se figurativa no contexto jurídico 
a chamada guarda compartilhada. Apesar de ter sido convencionada como regra e pressupor a cons-
trução de uma nova lógica em que ambos os genitores são mantidos como responsáveis e guardião 
dos filhos, pudemos perceber um movimento recorrente nas formas das famílias se organizarem e do 
próprio Judiciário intervir no Amazonas, o qual refletia um senso comum de que os filhos ficam sempre 
com a “mulher-mãe”.

Tomamos emprestada aqui a categoria utilizada na etnografia feminista sobre maternidade de-
senvolvida por Salazar (2020), na medida em que esta sinaliza uma colagem culturalmente estabelecida 
e naturalizada entre a experiência da maternidade e a subjetividade feminina, como se “ser mulher” im-
plicasse, inevitavelmente, em ser/torna-se uma “boa mãe”. Conforme sinalizado em seu estudo, é pre-
ciso considerar as variantes do contexto contemporâneo que possibilitam experiências distintas de ma-
ternidade e que forjam – ao menos no imaginário social – mulheres-mães informadas, psicologizadas, 
conscientes, portadoras de direitos e reivindicantes de condições igualitárias em relação aos homens. 
Contudo, é necessário salientar os conflitos entre essas novas experiências e as diferentes realidades 
vivenciadas por tais mulheres-mães, como pudemos perceber no nosso contexto de pesquisa.

Foi com certa surpresa que ouvimos das mães, dos pais e mesmo dos agentes falas que centra-
lizavam nas mulheres a função do cuidado, da responsabilidade e da dedicação em relação aos filhos. 
Apesar de as mulheres se queixarem o quanto tais atribuições se acentuavam com o divórcio e/ou a 
ausência paterna, elas também sustentavam a condição sacralizada da mulher-mãe em detrimento da 
presença e participação ativa dos pais no cotidiano dos filhos, cuja perda era tida como um ônus do 
conflito familiar, tal como vemos no relato de Jacira Reis:

Meus filhos são tudo para mim, doutora. Olha, eu acho que se ele (o pai biológico) ou algum juiz 
se atrever a tentar tirar o menino de mim... nem sei, eu perco a cabeça... Quem é mãe sabe do que 
eu tô falando! Hoje em dia eu acho até bom que ele tenha ido embora fazer a vida dele, se arranja-
do com outra mulher por lá... Quando a gente tava junto, toda semana tinha briga por conta das 
saideiras dele, da bebida, mas eu era boba, menina, cega de amor. Até que eu engravidei e achei 
que um filho ia mudar... Como a gente tava ainda construindo nossa casa e eu era muito novinha, 



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 297

﻿

doutora, decidi ficar na casa da minha mãe quando o menino nasceu... só que era assim, a casa da 
minha mãe aqui e a nossa mais pro final do beco, tudo muito perto. E sabe o que ele me aprontou, 
doutora? Arrumou de levar uma piriguete pra lá e não tinha nem um mês que eu tinha parido o 
filho dele... Ah, mas eu não deixei barato não, fui lá e dei uns bons tabefes nos dois... Ali eu decidi 
que não dava mais, peguei todas as minhas coisas, fui pra casa da minha mãe e disse que não era 
para ele dar as caras por lá... Fácil não foi, doutora, mas eu precisava ser forte e pensava que não era 
esse o tipo de homem que eu queria que meu filho se tornasse... Lembrei que cresci vendo minha 
mãe apanhar do meu pai toda vez que ele chegava das bebedeiras dele, e decidi que não seria assim 
comigo não... Preferia um filho sem pai! Agora tu achas que ele fez questão? Nunca me ligou e 
fiquei sabendo que ele só chegou a tentar ver o menino umas 2 vezes... depois logo mudou para o 
interior quando perdeu o emprego aqui dele no Distrito e só agora que eu tive notícias...

A narrativa de Jacira coincidia com a de muitas mulheres-mães que compartilhavam a experiên-
cia de ausência dos pais de seus filhos. Havia um senso partilhado entre elas de que a separação enquan-
to uma forma de resolver o conflito daquela relação com o ex-parceiro implicava inevitavelmente no 
distanciamento não só do marido, mas também do pai. Apesar dos discursos oficiais sobre a guarda 
compartilhada e a própria proposta da oficina sustentar uma lógica distinta – de valorização da convi-
vência com ambos os pais enquanto um direito dos filhos e da importância de os adultos serem capazes 
de separar a relação conjugal conflituosa da relação parental –, percebemos que os agentes também 
reproduziam os referentes de gênero presentes nas construções sociais acerca dos papéis parentais de 
homens e mulheres na família.  

Tal ideia implicava em uma dada leitura oficial sobre a forma da família funcionar e um dado 
modo de resolver os conflitos no Cejusc: mais do que chegarem ao “acordo” da guarda compartilhada, 
cujas vantagens eram fortemente salientadas pela equipe, havia um entendimento comum de que a 
residência da criança seria naturalmente a da mulher, “afinal, qual o juiz que vai tirar um filho de uma 
mãe?”, concluiu uma das expositoras ao abordar o assunto para os participantes da oficina. As justifi-
cativas remetiam desde a um fundamento da natureza, como de que “mãe é mãe”, como também a um 
discurso psicologizante que salientava a maior vinculação emocional da criança com a figura materna, 
sobretudo durante os primeiros anos de vida. 

Destarte, nos acordos de guarda compartilhada feitos no Cejusc, costumava-se estabelecer o que 
era chamado de residência sede da criança, ou seja, a casa que ela teria como referência de sua moradia, 
que geralmente era a da mãe. Em paralelo, estabelecia-se também o que os mediadores chamavam de 
“direito de visita” (ou de convivência, como a lei denomina) do pai ou genitor com o qual a criança não 
residiria, que em geral ficava circunscrito a um ou dois dias na semana (para não atrapalhar a rotina 
da criança, como argumentavam) e a fins de semana alternados. Com efeito, as responsabilidades coti-
dianas (como levar para a escola, cuidar, ir ao médico, etc.) acabavam se acumulando sobre as mães e o 
núcleo familiar onde a criança tinha sua moradia estabelecida, não ocorrendo na realidade aquilo que a 
legislação prevê como um compartilhamento de responsabilidades entre ambos os genitores. 

As exceções à regra da criança residir com a mãe só se aplicavam em duas ocasiões: caso a mulher 
não se enquadrasse na figura de “boa-mãe” ou por situações de morte. Nestas condições, assumiria 



298 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

então o pai a posição de guardião? Na maioria das vezes, não. Era comum entrar em cena as figuras 
femininas da família, como as avós ou as tias. Quando o pai de fato conseguia e queria figurar como 
responsável principal, geralmente era com o respaldo da presença de uma mulher, por exemplo, sua 
esposa atual ou sua mãe, como se sozinho ele não fosse capaz de exercer plenamente os cuidados de 
uma criança. 

Por último, uma particularidade que identificamos no universo pesquisado dizia respeito às tra-
jetórias migratórias e à ampla mobilidade espacial dos sujeitos que, após desfazerem um núcleo fami-
liar, se viam com a necessidade de reorganizar suas vidas. Assim, eram comuns casos como o de Jacira, 
em que o pai ou a mãe retornaram para o interior do estado pelas dificuldades de se manterem na capi-
tal ou por poderem contar com o auxílio dos parentes que haviam deixado lá; bem como, ao contrário, 
irem para a capital, onde poderiam oportunizar melhores condições de vida aos filhos; além de estabe-
lecerem um novo casamento e mudarem até mesmo para outro estado e região do país acompanhando 
a nova família. Disso derivava a necessidade de os pais entrarem em acordo e regularizar a questão da 
guarda e da pensão dos filhos, motivo que os levava ao Cejusc e que figurava nas audiências como o 
principal conflito. Percebemos também que esse se tornava um impasse até mesmo para os profissio-
nais, que não tinham como assegurar a ampla convivência da criança com ambos os genitores, já que, 
na maior parte das vezes, as famílias não tinham condições financeiras de arcar com viagens regulares 
entre cidades ou estados distintos garantindo a circulação dos filhos. Nestes casos, além da permanên-
cia do fundamento de que “a mulher mãe sempre fica com os filhos”, se tornava notório o corolário de 
que o pai teria como obrigação o pagamento da pensão, conforme desenvolveremos a seguir.

O homem-pai deve pagar pensão

Em mais um dia de oficina, novamente registramos algo que despertava bastante a atenção: ape-
sar de nunca terem se visto antes, os participantes já começavam a apresentar uns com os outros uma 
postura adversarial e provocativa, a partir de suas posições de homens-pais e mulheres-mães. 

Estávamos em um dos momentos em que a expositora, uma estudante de psicologia, se propu-
nha a falar sobre os sentimentos dos filhos em relação ao divórcio dos pais. Para tanto, ela apresentava 
um desenho feito por uma criança, uma figura humana com um balão de fala com caveira, exclamação, 
hashtag e outros símbolos geralmente usados nas histórias em quadrinhos para suprimir xingamentos 
e outras expressões de raiva:

“Este é mais um desenho que foi feito por uma criança que vivencia o divórcio dos pais. O que 
podemos observar aqui?” – a expositora questiona os participantes. 
“O pai tá enraivado!” – diz de forma enfática um homem que assistia à oficina, provocando algu-
mas risadas. 
“Aconteceu alguma coisa...” – ele complementa em tom irônico.
“Ele não quer pagar a pensão!” –  rebate uma das mulheres participantes, enquanto os demais riem 
novamente. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 299

﻿

“É, mas não tem que falar com o curumim! Tem que falar com a mãe!” – diz o homem em resposta 
ao seu comentário.

Tomaremos a questão do pagamento da pensão enquanto um símbolo de um embate entre ho-
mens/pais e mulheres/mães que reflete as relações entre a Justiça e as famílias. Se à mulher caberia 
ainda o papel fundamental, natural e inquestionável de cuidado dos filhos (como mãe-guardiã), do 
homem era esperado minimamente o pagamento da pensão (enquanto pai-provedor). Tal lógica era 
muito comum nas oficinas, ao mesmo tempo em que costumava ser um ponto polêmico entre os parti-
cipantes, que expunham suas histórias de vida em busca de orientação. Por sua vez, esse era um tópico 
trazido pelos expositores – especificamente, os estudantes de Direito – que ficavam encarregados de 
abordar os aspectos legais e jurídicos relacionados ao pagamento da pensão, na medida em que era um 
dos quesitos que mais geravam conflitos nas audiências. 

A maior parte dos homens-pais se queixava do valor que as mulheres reivindicavam nos casos 
que envolviam a definição da pensão, colocando sob suspeita o uso que as mães poderiam fazer do di-
nheiro, como expressou um dos participantes:

Eu queria saber se ela pode exigir tudo isso de mim, porque agora ela inventou que quer pratica-
mente metade do que eu ganho. Hoje eu dou um dinheirinho por mês mais o rancho5! Eu nunca 
deixei de lado meu compromisso não, tenho tudo aqui para provar pro juiz: meu contracheque, 
as contas do mercado que eu mesmo passei a fazer... mas não sei com que ela tanto gasta que chega 
na metade do mês o dinheiro evapora... e agora tem essa de querer me processar... será se ela pode 
mesmo? Disseram que era melhor eu ir na Defensoria antes da audiência, mas só consegui vaga 
para mês que vem... se vocês puderem me ajudar nisso...

Diante de falas como essa, as mães costumavam reagir apontando as necessidades dos filhos e 
acusando os homens de não assumirem a responsabilidade de sustentá-los financeiramente:

“Engraçado que na hora de fazer ninguém reclama! Aí depois que coloca a criança no mundo, 
tudo muda... nós mulheres temos que se virar para dar conta de cuidar de tudo sozinha! No meu 
caso, o pai acha que 200 reais por mês resolve e não dá nem para comprar comida direito... Eu ain-
da tive que ouvir a desculpinha de que ele nem sabia se podia ter filhos... disse para ele que pagasse 
um DNA, mas passando necessidade com criança pequena eu não vou ficar... Por isso eu vim aqui 
atrás dos meus direitos, porque meu filho não é filho de boto não...”, compartilhou uma das mães 
em tom de indignação.

“Comigo é a mesma coisa, o pai acha que criança não gasta com roupa, remédio, comida... semana 
passada mesmo a Juci [filha] pegou uma virose dessas e eu não consegui a medicação no posto... 
Eu faço unha em casa, não sobra dinheiro não doutora, então tive que arrumar emprestado com a 
pastora porque ele não me atendia e a menina ardia em febre... Sabe o que eu fiz? Só tirei foto da 
nota e mandei no WhatsApp, não deu cinco minutos e ele me ligou todo afobado, cheio de gros-
seria comigo, falando que eu tinha torrado o dinheiro, que ele não tinha como me dar nada agora, 

5 Expressão local para se referir à cesta básica.



300 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

que ia descontar do mês que vem... quando eu falei que tinha pegado emprestado com a pastora, 
ele chamou um palavrão e bateu o telefone na minha cara... Mas no dia seguinte foi lá deixar o 
dinheiro para ela, já comigo é sempre uma dificuldade!”, compartilhou outra mãe sua história em 
identificação com a primeira.    

Tais perspectivas costumavam ser conflitantes entre si por girar em torno da ideia de que so-
mente o homem paga pensão para a mulher, segundo o modelo do pai provedor e da mãe guardiã/
cuidadora. Ademais, esse ponto costumava acirrar uma lógica binarista e adversarial que circunscrevia 
os conflitos familiares a uma espécie de “guerra dos sexos”, de modo que os pais e mães participantes 
da oficina faziam acusações mútuas. Mesmo não possuindo relações entre si, eles falavam de suas posi-
ções de homens, mulheres, pais e mães. Assim, surgiam preconcepções como de que a mulher “quer se 
aproveitar”, “gasta o dinheiro com roupa, unha e salão”, “está tentando se vingar”, “inventou de querer 
dinheiro por ciúmes”, dentre outras falas que os homens traziam. Por sua vez, as mães contra-argumen-
tavam fazendo menção ao “seu direito” de receber a pensão, bem como às ideias de que o homem “tem 
que servir pelo menos para isso”, “só quer saber de farrear e bancar as namoradinhas”, “fica mendigando 
com o próprio filho(a)”, “abandonou os filhos”, “precisa ser obrigado a ajudar financeiramente”.

Como boa parte das famílias que acessavam o Cejusc eram de camadas populares, pudemos 
observar que nem todas as mães se faziam valer do judiciário para regularizar a questão da pensão em 
um primeiro momento. Havia um intervalo de tempo entre a dissolução da relação e/ou coabitação 
e a demanda judicial, no qual as combinações e os arranjos eram feitos entre os próprios sujeitos: em 
geral, os homens ajudavam com o rancho e/ou uma quantia financeira, apesar de também não ser in-
comum eles não oferecerem nenhum tipo de auxílio às mães. Mas esse não era o principal motivador 
que as fazia buscar a justiça: além de obter o direito à pensão, elas esperavam penalizar o comporta-
mento de seus ex-parceiros que se afastaram dos filhos. Assim, o argumento da prisão se fazia presente 
como um recurso acusatório para as mães e como elemento de coerção para os pais, sendo que ambas 
as lógicas eram reiteradas pelos expositores das oficinas, a maioria dos quais, vale lembrar, também 
eram mulheres.  

Em um dos encontros, uma participante colocou em xeque a credibilidade do acordo, afirman-
do que possivelmente seu ex-companheiro não cumpriria o pagamento do valor estipulado, fazendo 
somente “cena na frente do juiz”. De imediato, a expositora reagiu em tom indignado: “Mas tem que 
cumprir sim! É obrigação do pai pagar! E se ele não pagar? Aí vai preso, simples assim!”. Tal retórica, 
que evidencia bem o teor punitivo e judicializante dado às problemáticas sociais, nos remeteu aos dis-
cursos oficiais presentes em imagens que são divulgadas no Facebook do CNJ, no intuito de popularizar 
questões jurídicas, tal como as que vemos a seguir:



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 301

﻿

Figura 1: Postagem do CNJ sobre Pensão Alimentícia 

Fonte: CNJ, 2019.

Figura 2: Postagem do CNJ sobre Pensão Alimentícia 

Fonte: CNJ, 2015b.

Quando o debate se intensificava nesse quesito, os expositores costumavam mediar as falas tra-
zendo o enfoque para os filhos e buscando desmistificar a ideia de que o dinheiro é para a mãe. Con-
tudo, era comum eles estabelecerem em seus discursos as associações “pai + pensão” e “mãe + guarda”, 
reforçando as construções de gênero em torno dos papéis do homem e da mulher na família. Em uma 
dessas ocasiões, Max Teixeira, um pai cuja vivência era bem distinta da maioria dos casos, questionou 
quando um dos expositores da oficina falava dessa “obrigação do pai de pagar pensão à mãe”:



302 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

“Quer dizer então que só a mulher tem direito de receber pensão?” – retrucou Max Teixeira.
“Ótima questão, senhoras e senhores! Na verdade, não, pois a pensão é para os filhos! Aqui no 
Polo funciona assim: na audiência, quando a gente define quem fica com a residência sede, já tra-
tamos da questão dos alimentos... Como na maioria das vezes o filho fica na casa da mãe, o pai paga 
a pensão... Mas nada impede que seja o inverso também!” – esclareceu o expositor daquele dia.
“Engraçado, porque nunca ouvi falar de nenhum homem pedindo pensão da mulher. Porque o 
que aconteceu comigo foi diferente, a mãe largou as meninas comigo e sumiu por sete anos. No 
começo eu contei muito com a ajuda da minha mãe, depois casei novamente e minha esposa virou 
uma segunda mãe para elas... A mãe mesmo nunca ligou, desapareceu por anos e agora voltou 
com um pedido de guarda das minhas filhas... eu não acreditei quando recebi a intimação. Nossa 
audiência ainda não aconteceu, mas já passamos por alguns atendimentos aqui... Na frente da psi-
cóloga ela chora, se diz arrependida, mas eu sei que ela só está fazendo isso para receber o dinheiro 
porque até hoje não se interessou em estar com as filhas... Não sei se alguém ainda vai ouvir as 
crianças e o que o juiz vai decidir... A gente fica com medo né? Não sei se podem dar a guarda para 
ela só pelo fato de ser a mãe, mesmo tendo sumido esse tempo todo... Minha única preocupação 
nesse momento é não perder as minhas filhas.”

O relato de Max Teixeira foi recebido como um verdadeiro contrassenso pelos demais partici-
pantes da oficina, na medida que geralmente era esperado o inverso: a ausência paterna, e não materna. 
Algumas mulheres ali presentes esboçaram comentários e reações de incredulidade e desprezo por essa 
figura capaz de abandonar suas filhas pequenas com o pai:  “Isso não é mãe de verdade”, alguém comen-
tou obtendo a anuência dos demais. Dada a lógica hegemônica de uma subjetividade materna essen-
cialmente caracterizada pela presença, cuidado e amor natural aos filhos, aquela narrativa lançou no 
grupo uma experiência abjeta, desprezível e que, como tal, não poderia ser reconhecida como parte do 
universo da “maternidade” por eles partilhada. Ao mesmo tempo, Max se tornou uma figura exemplar 
de um ponto que era muito reiterado nos discursos oficiais e que se configurou como uma das princi-
pais demandas e ações no âmbito da justiça humanizada: a valorização da presença e papel (sobretudo 
afetivo) dos homens-pais na criação dos filhos. 

O homem-pai tem a obrigação de dar afeto aos filhos

A etnografia realizada Salazar (2020) apontou o caráter recente dos estudos que se propõem a 
(re)pensar a posição dos homens e os sentidos em torno das questões que envolvem noções de masculi-
nidades e construções de gênero no âmbito das relações familiares. Nessa seara, surgem idealizações em 
torno da ideia de uma “paternidade ativa” (Salazar, 2020:69), sobretudo na classe média e nos discursos 
oficiais, mas que nem sempre se efetiva no cotidiano dos cuidados parentais e das vivências domésticas 
partilhados por homens e mulheres. Especialmente no campo de pesquisa do Cejusc, esses hiatos eram 
ainda mais acentuados em virtude do caráter conflituoso das relações estabelecidas nessas famílias e da 
judicialização dessas relações.

Destarte, notamos que tais famílias nem sempre estavam inseridas em uma lógica “psicologizada” 
em comparação à forma como produziam agenciamentos e operavam com a matriz da judicialização. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 303

﻿

Assim, a Oficina de Parentalidade constituía uma tecnologia fundamental para iniciação ou imersão 
daqueles sujeitos nesse universo de sentidos psicologizantes e judicializantes que fazem funcionar a 
dita “justiça humanizada”, a qual curiosamente tinha uma dupla abordagem argumentativa: primeiro, 
de modo positivado, salientava-se a importância dos filhos contarem com a presença e o afeto dos 
homens-pais, que hoje, cada vez mais, participam e entendem que suas obrigações extrapolavam o sus-
tento financeiro; segundo, por meio de um viés negativista, complementava-se a primeira ideia dando 
uma grande ênfase aos sentimentos e problemas comportamentais que os filhos poderiam apresentar 
em virtude da ausência do pai ocasionada pelos conflitos decorrentes do divórcio. 

Foi interessante observar como a questão da presença paterna acionava tais retóricas entre os 
agentes estatais que, por sua vez, reproduziam (muitas vezes literalmente) falas similares àquela trazida 
na cartilha do CNJ:

[...] a ausência do relacionamento paterno, seja por divórcio, excesso de trabalho, descaso, etc., afe-
ta drasticamente a vida dos filhos. As estatísticas mostram que o número de jovens que cometem 
delitos é maior entre os que foram criados longe do pai.
Os problemas que eles apresentam são:

•  sentimento de rejeição;
•  indisciplina;
•  abandono dos estudos;
•  mais abuso infantil;
•  gravidez precoce;
•  envolvimento com drogas;
•  prostituição;
•  problemas com as autoridades;
•  participação em gangues de rua;
•  violência;
•  prática de crimes;
•  suicídios;
•  marginalização;
•  emprego precário;
•  pobreza;
•  recorrência ao seguro-desemprego.  

De acordo com a estatística mencionada, fica evidente a importância do pai na vida dos filhos, pois 
ele é a figura que representa a lei e impõe respeito. A atenção que o pai dedica ao filho desenvolve 
nele a autoestima e o amor-próprio. (CNJ, 2015a:80-81).

Discursos como estes evidenciam uma correlação causalista comumente estabelecida entre a 
ausência do pai e os problemas dos filhos, o que se dá por meio de uma leitura reducionista que se 
sustenta em supostos dados científicos e linguagem psicológica, dando sentido e funcionando como 
chave explicativa até mesmo para questões relacionadas à classe e às diferenças sociais. Dessa maneira, 
em concordância com Neyrand (2013), vemos que os discursos oficiais têm contribuído para reforçar 



304 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

a ideia de que os genitores devem sempre responder – ou ser culpabilizados – pelo comportamento de 
seus filhos, assim como de que depende exclusivamente destes a responsabilidade por se tornarem indi-
víduos autônomos, saudáveis e bem-sucedidos no exercício da cidadania e na garantia de seus direitos, 
referendando um viés individualista que desconsidera a organização social, histórica, política e cultural 
em que tais sujeitos estão inseridos.  

Foi interessante perceber que esse era um dos momentos da oficina em que os participantes mais 
se envolviam, geralmente expressando concordância e preocupação com o que era dito, além de com-
partilharem exemplos e identificações com tais ideias, que eram, assim, tomadas como verdades, como 
vemos nos relatos a seguir:

“Eu tenho um primo que aconteceu isso aí: depois que o pai abandonou a família, ele primeiro 
começou a roubar dos comerciantes e sabe como é interior, rapidinho já tá todo mundo sabendo... 
Minha tia deu-lhe uma surra e o menino fugiu não sei pra onde. Depois de adulto já que fui ter no-
tícias, soube que ele foi se envolvendo aí com outras coisas, até que foi preso. Tudo revolta do pai, 
eu vejo assim... Lá em casa foi parecido, quando meu pai morreu minha mãe deu um dobrado para 
criar os onze filhos sozinha... Como eu era o mais velho, precisei parar os estudos para trabalhar e 
ajudar a trazer comida pra casa. Não tenho vergonha não, pelo contrário, me orgulho porque só 
eu sei do que a gente passou...” – relata um dos pais presentes na Oficina.
“Meu problema, doutora, é que depois que o pai arrumou outra ele não quer saber da menina... Sei 
que hoje ela é muito novinha e não sente, mas não quero que depois minha filha fique com pro-
blema psicológico por ter crescido sem um pai. Ele anda dizendo que eu que estou impedindo ele 
de estar com a menina, mas sabe por que, doutora? Porque das últimas vezes ele pegou a menina 
e ficou enfurnado lá na casa da outra, fazendo sei lá o que... Ah, quando eu soube dei um jeito de 
descobrir o endereço e peguei minha filha de volta, disse que com aquela mulherzinha ela não ia 
ficar. Ele fala que eu sou louca, ciumenta, mas não é isso não. Quer ficar com a menina? Fica! Mas 
não na casa dela!” – compartilhou uma das mães.

E não foi só nas oficinas ou entre os pais e mães de classes populares que percebemos essa lógica. 
Nessa mesma semana, ouvimos reiteradamente o argumento de que os adolescentes estariam mais sus-
cetíveis à delinquência devido às suas famílias desestruturadas. Essa fala repercutia e se repetia durante 
um debate acadêmico sobre atos infracionais e redução da maioridade penal com futuros operadores 
do Direito – acadêmicos na faixa etária de 18 a 25 anos, alguns deles estagiários do Cejusc que atuavam 
como conciliadores e expositores nas oficinas. Assim, observamos a concepção determinista de que 
“famílias desestruturadas” pelo conflito ou pela ausência paterna produzirão sujeitos predispostos à 
violência, como já identificara Wiggers (2010) em sua etnografia. Contudo, como a autora concluiu, 
tal argumento demonstra ser redundante e esvaziado de significado se não questionarmos quais bases 
definem “a estrutura e a desestrutura da família” e como as próprias famílias articulam (ou não) tais 
sentidos. 

No decorrer da presente pesquisa, considerando as concepções e práticas que fazem a “huma-
nização da Justiça”, pudemos perceber um sistema lógico primordial de cunho biopolítico que tem 
como elemento constituinte a intervenção sobre as sensibilidades e os afetos dos indivíduos, como 



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 305

﻿

já apontara Schuch (2009), em sua análise etnográfica da Justiça Restaurativa no Rio Grande do Sul, 
situado no mesmo movimento de harmonização das relações sociais e de reforma do judiciário. Além 
de conceber forte ênfase às emoções e serem “humanizados” na medida em que se propõem a ir além 
dos aspectos meramente legais e jurídicos, vale destacar aqui uma especificidade: os agentes estatais 
passam a incorporar orientações e alertas em relação aos supostos “danos psicológicos” ocasionados 
aos filhos, que se tornariam então vítimas dos conflitos familiares, sendo este o principal fator deses-
truturante da família:

“Nós estamos aqui porque queremos ajudar vocês, pais, a lidarem melhor com seus conflitos. Já 
falamos que o conflito é natural, não é um problema em si. A questão é a forma como a gente lida 
com eles! A gente sabe que não é fácil lidar com os sentimentos e decepções daquela relação que 
acabou, mas vocês são os adultos e os filhos não podem ser envolvidos nisso tudo. Eu, por exemplo, 
sou filha de pais separados, mas nem lembro direito do divórcio porque eu era bem novinha. Mas 
o pior de tudo era ver meus pais brigando ou falando mal um do outro, isso já foi até assunto na 
terapia! Por isso estamos aqui hoje falando para vocês nessa Oficina sobre a importância de vocês 
atentarem para as emoções de seus filhos e fazerem a sua parte, começando com pequenas atitudes 
e mudanças que ajudem a diminuir o nível do conflito de vocês. Com certeza vocês verão a dife-
rença depois!” - Fala da expositora da Oficina de Parentalidade.

“Por mais que você esteja cansado e/ou estressado, por mais que seja difícil continuar se comuni-
cando com o seu/sua ex, se esforce... Afinal, é o desenvolvimento saudável do seu filho que está em 
jogo!” (CNJ, 2015a:81).

 
Por meio de um viés individualizante e familiarista correlacionado às problemáticas do campo 

subjetivo e social, tal retórica se ancorava em uma forma de valorização da presença afetiva dos homens-
-pais fundamentada nos problemas ocasionados por sua ausência, concebida como potencialmente 
prejudicial e traumática para os filhos. Assim, por meio lógica da ameaça e do risco, eram enfatizadas a 
lista de consequências psicológicas que decorreriam dessa desestruturação da família: sentimentos de 
raiva, rejeição, comportamentos desajustados, ansiedade, depressão e até mesmo suicídio. 

Foi interessante perceber, ainda, que tais enunciados eram expressos nas oficinas, corredores e 
audiências pelos conciliadores/mediadores de diferentes áreas, e não somente pelos estudantes e pro-
fissionais da Psicologia, tidos como especialistas em tal matéria, o que denota a importância desse teor 
psicologizante entre os agentes da justiça humanizada. Ante a tais enunciados, as famílias costumavam 
produzir identificações e sentidos para suas próprias vivências, referendando a necessidade de uma 
intervenção jurídica para resolução de seus conflitos. 

Considerações finais

Ao analisar essa relação entre as famílias e o sistema de justiça, buscamos considerar os diferentes 
sensos, matizes, lógicas locais das famílias que emergiam nas cenas descritas. Observamos, assim, um 



306 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

movimento de captura e enquadre dos conflitos familiares em um sistema simbólico de referências 
legais, jurídicas e psicológicas que passam a explicar as dinâmicas familiares e as relações sociais em ter-
mos de riscos, danos, direitos, traumas, violências, dentre outras terminologias relacionadas às discipli-
nas do Direito e da Psicologia. Assim, em que pese a retórica oficial de um judiciário mais humanizado, 
com políticas voltadas a resolver consensualmente os conflitos familiares e estimular a autonomia dos 
sujeitos, verificamos a permanência da matriz da judicialização, incrementada por um discurso psico-
logizante, mesmo em meio às propostas de resolução dos conflitos e de harmonização das relações. 

Em contato com os sujeitos e os agentes, pudemos notar que a relação entre as famílias e a justiça 
não estava posta em termos de problema ou solução, mas que coexistiam ambas as perspectivas. Em 
suma, a família como problema foi uma retórica constantemente empregada em situações em que os 
genitores, na perspectiva dos agentes, não se comunicavam bem, não resolviam seus conflitos de modo 
pacífico, não priorizavam os filhos, não cuidavam do bem-estar emocional das crianças, dentre outros 
pontos reiterados na oficina e intervenções de cunho educativo destinadas às famílias. Por sua vez, a 
ideia da família como solução se apresentava quando as partes eram reconhecidas como sujeitos racio-
nais, abertos ao diálogo, inclinados ao acordo e dispostos a modificar seus modos de vida a partir das 
instruções recebidas pelos agentes da justiça humanizada – como se tais mudanças dependesse somen-
te do acesso à informação e de sua aplicação.

Já o senso da justiça como problema ou solução era posto de diferentes maneiras, dependendo 
de quem falava: na retórica dos agentes estatais, a atuação autocompositiva, preventiva e humanizada 
do novo judiciário seria a solução adequada para os conflitos familiares, resolvendo de forma rápida, 
simples e eficaz questões que, de outro modo, levariam anos para terem um desfecho, inflacionando o 
sistema de justiça. Assim, a ideia da justiça como problema era empregada nos discursos oficiais para 
se referir às situações em que o conflito não era resolvido consensualmente, necessitando da decisão 
judicial, o que muitas vezes era enunciado como uma “decisão imposta” para as famílias. Por outro 
lado, muitas vezes essa era justamente a solução esperada pelos sujeitos que buscavam o Cejusc: não 
necessariamente a resolução do conflito, a melhoria do diálogo e a transformação daquela relação, mas 
simplesmente alguém autorizado (fosse o juiz, o mediador, a psicóloga ou outro “doutor/doutora”) a 
impor uma regra, uma recompensa, um direito ou mesmo uma pena para a outra parte, obrigando-a 
a agir reparando os danos e transtornos gerados pelo conflito. 

As lógicas locais estavam postas e quase sempre coincidiam com a crença coletiva partilhada 
de que, naquele espaço de justiça humanizada, as famílias adquiririam – tanto rapidamente quanto 
magicamente – melhores ferramentas para mudarem suas atitudes, resolverem seus conflitos, contor-
narem seus problemas e, assim, saírem melhores do que entraram. Ademais, pudemos perceber tanto a 
expectativa depositada na Justiça quanto o intento comum entre os interlocutores de modificação dos 
sentimentos e das condutas conflituosas, as quais eram concebidas como lesivas ao bem-estar, à felici-
dade e ao desenvolvimento saudável de seus filhos.

Assim, foi possível notar que a justiça humanizada conjuga as lógicas psicologizantes e judiciali-
zantes por meio dessa modalidade discursiva alarmante e acusatória que coloca os pais, suas intenções 
e comportamentos em cheque, de maneira que “a família torna-se tanto o lugar de suspeita, quanto si-



CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 307

﻿

multaneamente o objeto e o instrumento de intervenção” (Schuch, 2013:312). Com efeito, justifica-se 
o cunho biopolítico das intervenções e tecnologias que visam regular as vivências conflituosas, os mo-
dos de ser/funcionar das famílias, o exercício da parentalidade, etc.; tecnologias estas que se ancoram 
em uma positivação das relações familiares e afetivas, de modo a negar/evitar sua dimensão conflituosa 
que supostamente traria prejuízo ao bem-estar e à felicidade dos filhos.

Portanto, podemos afirmar que hoje se consolidou a ênfase aos componentes afetivos, emocio-
nais, subjetivos e psicológicos nos discursos e práticas dos agentes e das próprias famílias, especialmente 
quando se fala dos métodos adequados de resolução de conflitos. Em nome da transformação dos com-
portamentos e emoções, da harmonização das relações e da redução dos conflitos, vemos a legitimação 
de biopolíticas que, tais como as oficinas etnografadas, operam e fazem circular sentidos e significados 
construídos socialmente acerca das famílias, de seus modos de funcionar e das posições ocupadas por 
homens e mulheres no âmbito dessas relações. Dado o cunho moral, normativo e reducionista de tais 
construções, este texto buscou problematizar como esse universo de sentidos é (re)produzido e opera-
do cotidianamente pelas famílias e pelas instituições jurídicas, atualizando as formas de judicialização 
das famílias e das relações sociais. 

Camilla Felix Barbosa de Oliveira é doutora em Antropologia Social pela Uni-
versidade Federal do Amazonas (UFAM) e psicóloga. 

Raquel Wiggers é doutora em Ciências Sociais pela Universidade Estadual de 
Campinas e professora do Departamento de Antropologia e do Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia Social da Universidade Federal do Amazonas 
(UFAM). Na ocasião da pesquisa, coordenou o projeto de pesquisa “Famílias e 
moralidades: modelos de organização familiar e de gênero na Amazônia”, com 
financiamento do CNPq.  

REFERÊNCIAS

CNJ. (s/d.) Portal de Conciliação e Mediação. Perguntas Frequentes. Recuperado de https://www.cnj.
jus.br/programas-e-acoes/conciliacao-e-mediacao/perguntas-frequentes-7/

CNJ. (2014). Recomendação CNJ nº50/2014. Brasília.

CNJ. (2015a). Cartilha do divórcio para os pais. Brasília.

https://www.cnj.jus.br/programas-e-acoes/conciliacao-e-mediacao/perguntas-frequentes-7/
https://www.cnj.jus.br/programas-e-acoes/conciliacao-e-mediacao/perguntas-frequentes-7/


308 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

CNJ. (2015b). Conheça a Lei n. 5.478/1968, que dispõe sobre ação de alimentos. 23 dez. Facebook. 
https://pt-br.facebook.com/cnj.oficial/photos/conhe%C3%A7a-a-lei-n-54781968-que-disp%-
C3%B5e-sobre-a%C3%A7%C3%A3o-de-alimentos-httpbitly12mapqr-e-t/1000385873367506/

CNJ. (2019). Pensão alimentícia atrasada? 30 jan. Facebook. https://pt-br.facebook.com/cnj.oficial/
photos/a.191159914290110/2533550006717744/?type=3&theater 

CNJ. (2020). Regulamento do Sistema de Ações de Capacitação e do Banco de Dados da Política de 
Tratamento Adequado de Conflitos. Brasília: ConciliaJud. 

Fonseca, C. (2002). Mãe é uma só? Reflexões em torno de alguns casos brasileiros. Psicologia USP, 
13(2), 49-68. https://doi.org/10.1590/S0103-65642002000200005    

Fonseca, C. (2011). As novas tecnologias legais na produção da vida familiar: Antropologia, direito 
e subjetividades. Civitas – Revista de Ciências Sociais, 11(1), 8-23. https://doi.org/10.15448/1984-
7289.2011.1.9188

Foucault, M. (2005). Em defesa da sociedade: Curso no Collège de France (1975- 1976). São Paulo: 
Martins Fontes.

Lima, N. S. (2018). Entre mundos de sentido: violência sexual, família e parentesco a partir do grupo da 
Autores em Manaus/AM (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-graduação em Antropologia 
Social, Universidade Federal do Amazonas, Manaus.

Neyrand, G. (2013). Soutien à la parentalité et contrôle social. Bruxelles: Yapaka.

Oliveira, C., & Brito, L. M. T. (2016) Humanização da Justiça ou judicialização do humano? Psicolo-
gia clínica, 28(2), 149-172. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=291052545009     		

Oliveira, C. (2020). Entre conflitos familiares e resoluções consensuais: a judicialização em tempos de 
humanização da Justiça (Tese de Doutorado). Programa de Pós-graduação em Antropologia Social, 
Universidade Federal do Amazonas, Manaus.

Rifiotis, T. (2007). Direitos Humanos: Sujeito de Direitos e Direitos dos Sujeitos. In R. M. G. Silvei-
ra et al. (orgs.). Educação em Direitos Humanos: Fundamentos Teórico-Metodológicos. João Pessoa: 
Editora Universitária.

Rifiotis, T. (2014). Judicialização dos direitos humanos, lutas por reconhecimento e políticas públi-
cas no Brasil: configurações de sujeito. Revista de Antropologia, 57(1), 119-144. https://www.revistas.
usp.br/ra/article/view/87755  

https://pt-br.facebook.com/cnj.oficial/photos/conheça-a-lei-n-54781968-que-dispõe-sobre-ação-de-alimentos-httpbitly12mapqr-e-t/1000385873367506/
https://pt-br.facebook.com/cnj.oficial/photos/conheça-a-lei-n-54781968-que-dispõe-sobre-ação-de-alimentos-httpbitly12mapqr-e-t/1000385873367506/
https://pt-br.facebook.com/cnj.oficial/photos/a.191159914290110/2533550006717744/?type=3&theater
https://pt-br.facebook.com/cnj.oficial/photos/a.191159914290110/2533550006717744/?type=3&theater
https://doi.org/10.1590/S0103-65642002000200005
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2011.1.9188
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2011.1.9188
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=291052545009
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/87755
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/87755


CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021 309

﻿

Salazar, V. (2020). Etnografia feminista da maternidade: as experiências de mulheres-mães de camadas 
médias brasileiras e venezuelanas compartilhadas nas redes sociais (Dissertação de Mestrado). Progra-
ma de Pós-graduação em Antropologia Social, Universidade Federal do Amazonas, Manaus.

Sarti, C. (1992). Contribuições da antropologia para o estudo da família. Psicologia USP, 3(1-2), 69-
76. https://www.revistas.usp.br/psicousp/article/view/34459       

Schuch, P. (2009). Tecnologias da não-violência e modernização da justiça no Brasil. Civitas – Revis-
ta de Ciências Sociais, 8(3), 498-520. https://doi.org/10.15448/1984-7289.2008.3.4872   

Schuch, P. (2012). Família no plural: Considerações antropológicas sobre família e parentesco (à luz 
dos seus confrontos de significados num órgão da justiça juvenil). Apresentação oral. 

Schuch, P. (2013). Como a família funciona em políticas de intervenção social? Civitas - Revista de 
Ciências Sociais, 13(2), 309-325. https://doi.org/10.15448/1984-7289.2013.2.15483  

Tribunal de Justiça da Bahia (2013). Cartilha da Família - Não à alienação parental. Bahia: [s.i.]

Velho, G. (2010). A Utopia Urbana: um estudo de antropologia social. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor.

Werneck Vianna, L. (1999). A Judicialização da Política e das relações sociais no Brasil. Rio de Janeiro: 
Ed. Renavan.

Wiggers, R. (2010) Família em Conflito: violência, espaço doméstico e categorias de parentesco em gru-
pos populares de Florianópolis (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Antropolo-
gia Social, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis. 

https://www.revistas.usp.br/psicousp/article/view/34459
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2008.3.4872
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2013.2.15483


310 CAMPOS V.22 N.2 p. 287-310 jul.dez.2021

(DIS)SENSOS E LÓGICAS DAS FAMÍLIAS EM UM CENTRO JUDICIÁRIO DE SOLU-
ÇÃO DE CONFLITOS E CIDADANIA 

Resumo: O presente artigo se propõe a analisar as construções discursivas e as lógicas locais das fa-
mílias que demandam os serviços do sistema de Justiça amazonense. Por meio de etnografia realizada 
nas Oficinas de Divórcio e Parentalidade, voltamos nosso olhar para o conjunto de (dis)sensos sobre as 
famílias que caracterizam tais políticas conciliatórias. Observamos, então, o movimento de captura dos 
conflitos familiares em um sistema simbólico de referências jurídicas e psicológicas que explicam tais 
dinâmicas em termos de riscos, danos, traumas, dentre outras terminologias do Direito e da Psicologia. 
Assim, em que pese a retórica oficial de um judiciário mais humanizado, voltado a resolver consen-
sualmente os conflitos e a estimular a autonomia dos sujeitos, verificamos a permanência da matriz da 
judicialização incrementada por um discurso psicologizante que circula sentidos acerca dos modos de 
ser das famílias e das posições ocupadas por homens e mulheres nessas relações.
Palavras-chave: justiça; conflitos familiares; judicialização; psicologização; mediação. 

(DIS)SENSES AND LOGICS OF THE FAMILIES IN A JUDICIAL CENTER FOR CON-
FLICT RESOLUTION AND CITIZENSHIP 

Abstract: This article aims to analyze the discursive constructions and the local logic of the families 
that demand the services of the justice system in Amazon, Brazil. Through ethnography carried out in 
the Divorce and Parenting Workshops, we turn our attention to the set of (dis)senses about families 
that characterize such conciliatory policies. We observed, then, the movement to capturing family 
conflicts in a symbolic system of legal and psychological references that explain such dynamics in terms 
of risks, damages, traumas, among other terminologies of Law and Psychology. Thus, despite the offi-
cial rhetoric of a more humanized judiciary, aimed at consensually resolving conflicts and stimulating 
the autonomy of the subjects, we verify the permanence of the judicialization matrix increased by a 
psychologizing discourse that circulates meanings about the ways of being families and the positions 
occupied by men and women in these relationships.
Keywords: justice; family conflicts; judicialization; psychologization; mediation.

RECEBIDO: 20/11/2020

ACEITO: 19/07/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 311-315 JUL.DEZ.2021

R E SE N H A S

Cury, M. X. (org.). (2020). Museus Etnográficos e Indígenas: aprofundando 
questões, reformulando ações. São Paulo: Secretaria de Cultura e Economia 
Criativa/ ACAM Portinari/ Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade 
de São Paulo/ Museus Índia Vanuíre. 248 p.

RONALDO DE OLIVEIRA CORRÊA 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ (UFPR), CURITIBA/PR, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0003-1894-1944 

O livro organizado por Marília Xavier Cury, museóloga e educadora de museus, professora do 
Programa de Pós-Graduação Interunidades em Museologia (PPGMus-USP), vinculada ao Museu de 
Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo (MAE-USP), tem caráter híbrido, como o 
caracteriza, em seu livro Culturas Híbridas (tradução publicada pela Edusp em 2000), Néstor García 
Canclini, antropólogo argentino radicado no México. Aqui, retomo o questionamento formulado por 
García Canclini a respeito das disputas em contextos interculturais e sobre o que não se hibridiza. Dito 
de outra forma, o autor propõe buscar e interpretar quais dimensões políticas, simbólicas e práticas em 
disputa não entram em consenso nas arenas interculturais contemporâneas. Com essa lente, entendo 
ser profícua a leitura do livro lançado em 2020, a partir de material produzido no marco do Encontro 
Paulista de Questões Indígenas e Museus (EPQIM), em sua edição de 2017. 

Ao apresentar-se como livro, registro, documento, implicam-se na sua fatura – e logo, leitura – 
os conflitos interculturais presentes na relação apresentada em seu título, a saber, museus etnográficos 
e indígenas, assim como aqueles presentes na(s) tipologia(s) acionada(s) (livro, registro, documento, 
outro). Tal relação, ou melhor seria dizer, tais relações, promovem e acolhem, por um lado, articula-
ções políticas e simbólicas entre grupos indígenas de diferentes etnias – Kaingang, Krenak, Terena 
e Guaraní Nhandewa –, habitantes das terras indígenas (T.I.) na região Centro-Oeste do estado de 
São Paulo, em relação a suas percepções e perspectivas a respeito de suas experiências, constituição 
e políticas da vida e memória e, por outro, estabelecem diálogo entre esses grupos e instituições não 
indígenas, em especial o Museu Índia Vanuíre (MIV), a Associação Cultural de Apoio ao Museu Casa 
de Portinari (ACAM Portinari), o Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo 
(MAE-USP) e a Secretaria de Cultura e Economia Criativa do Estado de São Paulo, pautado pelas 
discussões sobre as políticas públicas de patrimônio e cultura. 

https://orcid.org/0000-0003-1894-1944


312 CAMPOS V.22 N.2 p. 311-315 jul.dez.2021

Ainda sobre as intencionalidades presentes no título do livro e sua potência para marcar os con-
teúdos apresentados, o subtítulo nos provoca a refletir, com autoras e autores, a respeito do caráter 
temporal e processual da relação proposta no título. Isso é denunciado na informação de ser a edição de 
2017, a sexta edição de um total de sete, realizadas no período de 2012 a 2018, pelo MIV, como parte 
das táticas para a constituição de práticas e políticas museológicas marcadas pela postura crítica e pelo 
acolhimento dos indígenas nos processos de gestão, pesquisa e difusão do museu, além da proposição 
de ações vinculadas às vivências desses sujeitos que permitam descolonizar o cotidiano da instituição. 
Tal posicionamento pautado pela Constituição Brasileira de 1988 – a constituição cidadã, em que os 
direitos de grupos subalternizados, entre eles indígenas, foram discutidos e incorporados ao documen-
to –, e do debate, na disciplina da museologia, a respeito das possibilidades políticas e institucionaliza-
ção das orientações da museologia social – discussão que se inicia com a nova museologia proposta a 
partir da Declaração de Santiago do Chile (1972). 

Retomo, após essa digressão, o subtítulo. Ao inscrever os verbos no gerúndio, evidencia-se o 
caráter inacabado, mas atento à duração, cuja vibração nos faz (re)viver eventos, torná-los novamen-
te presentes. Entendo esse recurso como uma tática de nos fazer acomodar, de alguma forma, duas 
questões contidas no projeto das seções – chamadas de partes –, do livro. Primeiro, a narração em 
tempo presente, em especial das autoras e autores indígenas, nos depoimentos transcritos e apresen-
tados como artigos. Segundo, a inquietação a respeito da validade de temas (que constam nas duas 
últimas partes) discutidos em 2017, em sua divulgação três anos depois, sem que sejam encarados como 
superados ou retrospectivos.

Vale atentar para a ideia de tempo ou temporalidade construída no subtítulo e presente nos tex-
tos. Estas categorias foram acionadas a partir dos conceitos de memória, memória coletiva, lembrança 
e experiência comum ou individual. Essas, de igual forma, permanecem/estão em disputa. A memória 
– enquanto um conceito útil (em especial a partir de Paul Ricoeur, no livro A memória, a história e o 
esquecimento, publicado pela Editora da Unicamp em 2007) –, ou a lembrança, na forma de um gesto 
humano de acionar e narrar as experiências, marcaram os textos de autoras e autores indígenas, sendo 
as teorias propostas por essas(es) pautadas na narração autobiográfica, de um eu composto, ou compó-
sito, constituído intersubjetivamente como um eu-nós. Tal perspectiva, entre outras, permite acessar 
o que a organizadora denominou indianização do museu. Nesse processo configura-se a autonarrativa 
indígena como uma tática institucional e crítica para a constituição das ações e políticas de patrimonia-
lização em museus etnográficos e naqueles indígenas. Tais procedimentos promoveriam e assegurariam 
as demandas não somente por representatividade no amplo espectro do a que se costumou chamar de 
cultura brasileira, mas, e sobretudo, motivariam deslocamentos de opressões e preconceitos vividos em 
longa duração e que marcam, ainda hoje, as experiências coletivas dos grupos indígenas nesse território, 
cuja insistência e cujas disputas violentas definimos como Brasil.

Por outro lado, a palavra, ou o direito e autoridade de falar e ser ouvido, é outra que está em dis-
puta no livro. Ao ter essa questão em quadro, o sumário converte-se em registro, mapa, caminho para 
entendê-la. Estruturado a partir de consenso institucional e político de que as e os indígenas deveriam 



CAMPOS V.22 N.2 p. 311-315 jul.dez.2021 313

﻿

“falar primeiro” e serem “ouvidos” por leitoras e leitores, no sumário as três primeiras partes foram 
dedicadas a textos de autoras e autores indígenas e, as duas últimas, a autoras e autores vinculados às 
instituições museais ou universitárias. Essa apresentação do sumário marca uma postura, de certa for-
ma, militante por parte das associações indígenas, instituições museológicas, universidades e órgãos 
municipais de cultura envolvidos na constituição dessa relação entre museus etnográficos e indígenas. 
Assim, o sumário se configura como arena em que as relações de poder entre sujeitos, conhecimento e 
teorias são deslocadas, rearranjadas e, nesse movimento, promovem debates profícuos sobre os temas 
propostos para o evento de origem e para o livro que decorre da trilha traçada e percorrida. 

Questões como a ética, os direitos indígenas, as formas do sagrado, os acervos e as exposições, 
a gestão das coleções e, por fim, a relação entre museus, indígenas e museus indígenas são apresenta-
das de forma tensa, ainda não resolvidas. Como em todo experimento, o livro não tenta dar conta, 
apaziguar a pluralidade de argumentos e perspectivas. Pelo contrário, procura registrar as questões 
formuladas, manter as formas de enunciação – com suas sintaxes e acentos –, verter para a língua por-
tuguesa narrações feitas em idioma Kaingang, Krenak, Terena e Guaraní Nhandewa, apoiar com do-
cumentação imagética, notas explicativas, indicação de sítios de internet onde se encontrar informa-
ções complementares, como chaves de interpretação das práticas (auto)narradas; este foi o trabalho 
da organização do volume. Ademais, deixa para as leitoras e leitores o trabalho de articular as teorias 
formuladas, os argumentos construídos, as ações realizadas, os planos propostos – visto que é neces-
sário trabalhar, trabalhar muito para mostrar com o coração para todo mundo a cultura, como disse 
um dos autores indígenas. 

Entendo, com isso, que a ideia anunciada pela organizadora, retomando o seu texto introdutório, 
de descolonizar o MIV e o MAE-USP em especial, e a instituição museológica em geral, a partir de sua 
indianização, estabelece relação, mesmo que marginal, com as propostas de Silvia Rivera Cusicanqui 
(em seu livro Um mundo ch’ixi desde la história andina, publicado em 2018), da equivalência de capa-
cidades cognitivas entre indígenas e não indígenas no que toca à formulação de teorias sobre o mundo, 
a vida e a experiência. Decorrem dessa perspectiva da autora o estabelecimento e a validade da diversi-
dade de epistemes no mundo intercultural no qual vivemos, para que possamos constituir outros co-
nhecimentos sobre as realidades sociais interculturais. Refletir sobre as epistemologias não ocidentais 
e suas relações com aquelas chamadas ocidentais faz parte de um projeto que ultrapassa a reformulação 
de instituições museais, universidades, estados nacionais. Pressupõe, em primeiro lugar, reconhecer 
que as instituições ocidentais (não indígenas) foram constituídas e, de alguma forma, refletem a ló-
gica colonial imperialista ocidental. Nesse jogo de lembrar e esquecer, o livro, organizado por Cury, 
busca a escuta atenta e cuidadosa das e a respeito das narrações, ou melhor, autonarrações das pessoas 
indígenas, em articulação com os não indígenas. Todavia, isso ocorre não para dar voz àqueles sujeitos, 
visto que essa empresa é impossível, conforme problematiza Gayatri Chakravorty Spivak, no livro Pode 
o subalterno falar? (tradução do original realizado pela Editora UFMG, em 2010), mas talvez, para 
construir um exercício intercultural de alteridade e escuta.



314 CAMPOS V.22 N.2 p. 311-315 jul.dez.2021

Certas questões são imprescindíveis de serem pontuadas aqui. Em especial, com relação aos 
questionamentos que o livro desperta. Dessa forma, tomo a tática de um breve inventário das coisas 
visíveis, ao modo de Georges Perec no livro Tentativa de esgotamento de um local em Paris (livro-inven-
tário publicado em 2016, pela Gustavo Gili). Algumas dessas indagações foram formuladas no esforço 
de diálogo intercultural que se deu no EPQIM de 2017. Contudo, acredito que são desdobramentos 
dos encontros anteriores e das práticas vividas no decorrer dos anos, a saber, visitas técnicas aos museus, 
formulações de exposições temporárias, crítica e revisão de coleções existentes nas reservas técnicas, 
debates e rodas de conversa em eventos, oficinas e reuniões, entre outras oportunidades. 

A indagação mais deslocadora talvez seja a ideia de museu formulada pelas autoras e autores in-
dígenas. Longe da fixidez dos espaços de pedra e cal, mas não excluindo a materialidade arquitetônica, 
os museus para essas teorias são ou estão constituídos na experiência – em especial, vinculados àquilo 
que se quer lembrar ou não esquecer –, os museus seriam entidades discretas, abstratas, situadas e rela-
cionais – todavia, não desprovidas de uma dimensão material, mesmo que discursiva –, onde humanos 
e não humanos, natureza e cosmologia seriam articulados, podendo ser acionados como uma cosmo-
política. Essa seria preenchida de sentidos e sentimentos, em especial. Já o “lugar” seria formulado tal 
qual uma categoria intercultural, visto que não há nos grupos indígenas um lugar, na sua estrutura 
social, para salvaguardar artefatos inúteis. Mesmo a ideia de inutilidade é um tema em aberto, como 
problematizou Els Lagrou em seu livro A fluidez da Forma: arte, alteridade e agência em uma sociedade 
amazônica (Kaxinawa, Acre), publicado em 2007. 

Decorrente desse aspecto, o que reforça o caráter relacional das questões formuladas por aquelas 
teorias indígenas, o tempo, ou a temporalidade, é outro tema apresentado. Considerando as práticas 
indígenas realizadas na forma de relações entre gerações, o tempo passado seria marcado pela presença 
dos velhos e por práticas verbais e corpóreas, como as conversas, o ensinamento sobre o trabalho, as 
formas de produção técnica e tecnológicas, entre outras. Em uma perspectiva intercultural o tempo, 
passado, presente e futuro, passa a ser construído como uma questão a ser problematizada. Logo, a 
memória – ou aquilo que não se quer esquecer –, passa a ser mais uma categoria intercultural, acionada 
na materialidade corpórea dos mais velhos, nas suas palavras e histórias – a morte de um velho seria 
similar ao desaparecimento de uma biblioteca, como comenta uma outra autora indígena. O sentido 
da memória nessas teorias tem valor prático, à medida que permite aos grupos construírem suas auto-
narrativas, sustentadas em eventos e em jogos de lembrar e esquecer, caracterizados por Paul Ricoeur 
no livro citado anteriormente, entre outras coisas, de sua presença no território, de sua ancestralidade 
e perenidade nos lugares em que se enterraram os antepassados, da existência das fontes onde se retira 
o material para fazer o artesanato, entre tantas outras práticas que marcam os calendários indígenas.

Ao modo de encerramento desse texto – e na esperança de abertura de um debate profícuo sobre 
as formas com que procuramos tensamente conviver em sociedades interculturais –, retomo a provo-
cação de García Canclini: faz-se necessário, em contextos interculturais contemporâneos e capitalistas, 
localizar as resistências aos processos de hibridação. Dito de outra forma, precisamos estar atentos às 



CAMPOS V.22 N.2 p. 311-315 jul.dez.2021 315

﻿

formas com que os grupos subalternizados dão conta das disputas interculturais para, com isso, enten-
der onde suas formas sociais são acionadas como lugares para não esquecer de si.

Ronaldo de Oliveira Corrêa é Doutor em Ciências Humanas pelo Programa 
de Pós-Graduação Interdisciplinar em Ciências Humanas da Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC). Atua como professor na graduação e pós-
graduação da Universidade Federal do Paraná (UFPR).

	
RECEBIDO: 26/01/2021

APROVADO: 11/03/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 316-319 JUL.DEZ.2021

R E SE N H A S

Chavarría, M. C., Rummenhöller, K., & Moore, T. (eds.). (2020). Madre de Dios: 
refugio de pueblos originarios. Lima: USAID. 520 p.

Lorena Córdoba 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) / Pontificia Universidad Católica 
de Argentina (UCA), Buenos Aires, Argentina 
https://orcid.org/0000-0002-6805-5644 

No es tarea sencilla reseñar una obra densa y nutrida que reúne trece trabajos académicos de 
diferentes autores además de nueve testimonios de hombres y mujeres indígenas. Sin embargo, los 
editores del volumen han logrado salir airosos del desafío de compilar y editar una serie abigarrada 
de textos que construyen una suerte de reflexión colectiva sobre la realidad de los pueblos originarios 
de esta región amazónica apelando tanto a interpretaciones científicas como asimismo a una serie de 
testimonios harakbut, ese eja, shipibo, amahuaca, kichwa, matsigenka, yine y arasaeri. La suma de estas 
miradas heterogéneas no sólo pone de manifiesto la fluida diversidad étnica de la zona sino, a la vez, los 
múltiples desafíos con los que se enfrentaron y aún se enfrentan esas sociedades. 

El departamento amazónico del Madre de Dios es hogar de nueve pueblos originarios, pero 
también refugio al que llegaron muchos otros grupos que se asentaron en la zona movilizados por re-
corridos históricos particulares: no en vano la región es conocida como “la capital de la biodiversidad” 
del Perú. Lo primero que llama la atención, en este libro, es la calidad artística y etnográfica de las fo-
tografías que cumplen el cometido de transportar al lector a la zona y otorgan un rostro palpable a sus 
habitantes pasados y contemporáneos. El objetivo es difundir la historia de estos pueblos nativos y asi-
mismo de “los saberes indígenas que les han permitido conservar sus bosques y adaptarse a los distintos 
ecosistemas de la Amazonía” (:18). Los grupos originarios, de hecho, no han tenido un pasado fácil ni 
gozan de un presente libre de conflictos, puesto que experimentan la amenaza cotidiana de industrias 
extractivas como la minería aurífera o la tala forestal, o las presiones de las fuerzas socioeconómicas 
externas que se suman a una educación pública discordante con la realidad de los jóvenes indígenas, la 
progresiva pérdida de la lengua o bien el declive de los saberes y conocimientos tradicionales. 

No obstante, cuando en 2012 se cumplieron los primeros cien años de la creación del depar-
tamento del Madre de Dios casi todos los libros que conmemoraban el hito ignoraron por completo 
el papel de las sociedades indígenas de la región. Esta obra, por el contrario, procura saldar esa deuda 
histórica al reconstruir la singularidad de las formas nativas de organización, sus relaciones cambiantes 
con el frente colonizador y extractivo, o la complejidad de sus vínculos con las diversas instituciones 

https://orcid.org/0000-0002-6805-5644


CAMPOS V.22 N.2 p. 316-319 jul.dez.2021 317

﻿

del Estado peruano, y procurando promover a la vez el conocimiento local y el desarrollo sostenible de 
todas aquellas formas de vida nativas que luchan por su existencia en una coyuntura política, social y 
económica claramente desfavorable.

A cargo de Thomas Moore, la primera parte del libro propone una exhaustiva revisión de la li-
teratura paleobotánica, arqueológica, lingüística, etnohistórica y etnológica que echa luz comparativa 
sobre los orígenes de los pueblos del Madre de Dios. Es particularmente interesante la presentación de 
las intrincadas relaciones sociales, económicas y geográficas de estos pueblos y, en particular, de las rela-
ciones entre las sociedades amazónicas y andinas a través de los últimos 8.000 años. Con informaciones 
y fuentes diversas y actualizadas, Moore recorre la prehistoria, los estudios lingüísticos o las excavacio-
nes arqueológicas presentándonos una importante masa de bibliografía para cada especialidad. Entre 
muchas otras cuestiones, debate al hacerlo el problema de los etnónimos pasados y presentes ligados 
con los habitantes indígenas del Madre de Dios, reconociendo que los “etnónimos son efímeros” y que 
varían según la historia, el observador, el observado y las propias fuentes donde se reportan (: 56). Por 
lo tanto, la propia diversidad de las identidades etnolingüísticas de la cuenca del Madre de Dios y el lin-
dero Beni hace que deba ejercitarse un extremo recelo a la hora de identificar estos volátiles gentilicios. 

La segunda sección de la obra está compuesta por los trabajos de Thomas Moore, Heinrich Hel-
berg Chávez, Miguel Macedo Bravo, Fredy Quertehuari Dariquebe y Alejandro Smith Bisso sobre el 
pueblo harakbut: los mismos describen los distintos subgrupos que lo componen, la extensión de su 
territorio en los primeros registros, así como también las comunidades actuales en las que se distribuye 
esa sociedad indígena. Revisando los contactos con ella desde el imperio incaico y sus precedentes, así 
como luego las diferentes relaciones establecidas desde el período colonial hasta la actualidad, los auto-
res comprueban que los Harakbut están presentes en fuentes históricas de una riqueza inusitada desde 
los primeros contactos. Pobladores de una selva rica en cascarilla (quina) primero y en “oro negro” 
(caucho) después, estos grupos debieron aprender a lidiar luego con la pulsión extractiva del frente co-
lonizador. En este sentido, resultan particularmente interesantes los referencias a las diversas empresas 
extranjeras que trabajaron en la cuenca del Madre de Dios con la extracción gomífera, con sus caracte-
rísticas técnicas –área de concesión y ubicación– pero a la vez con la nómina del personal indígena que 
empleaban por medio del mecanismo del “enganche”, sistema laboral utilizado en toda la Amazonía 
para la extracción de diferentes productos como el caucho, los palmitos, la madera o las nueces de Pará. 

A continuación, María C. Chavarría y Enrique Herrera nos presentan a los Ese Eja, sociedad 
indígena que se despliega tanto en el actual territorio peruano como en el boliviano, donde fueron co-
nocidos también en las fuentes como “huarayos”, “tiatinaguas”, “echojas” o “chamas”. Tras un breve bos-
quejo histórico, los autores hacen énfasis en las relaciones de los Ese Eja con los misioneros de diversa 
denominación que influyeron en la demarcación de este pueblo durante los siglos XIX y XX: los viajes 
pioneros del franciscano Armentia, los misioneros dominicos, el período del Instituto Lingüístico de 
Verano, etc. Ambos nos muestran la realidad de los Ese Eja a uno y otro lado de la frontera entre Perú 
y Bolivia, desplegando una etnografía de base que nos informa sobre la infancia, la caza y la pesca, la 
agricultura o la cultura material. El análisis de la lengua, por último, es donde destaca particularmente 
el aporte de Chavarría.  



318 CAMPOS V.22 N.2 p. 316-319 jul.dez.2021

Alejandro Smith Bisso escribe por su parte sobre el pueblo yine, perteneciente a la familia lin-
güística arawak (antiguamente llamados “piros”), y que en Brasil son conocidos como “manchineri”. El 
autor provee un estudio etnográfico de esa sociedad que va desde la enumeración de los grupos locales 
que poblaban el territorio peruano a las asociaciones e instituciones en las que se fueron incorporando 
con el tiempo para conformar diversas alianzas políticas, y las diferencias actuales respecto de los Man-
chineri brasileños. En el departamento de Pando, Bolivia, también encontramos una comunidad que 
lleva ese mismo nombre y que comparte la cultura con los Yine o Manchineri de Brasil y Perú. Quizás 
uno de los símbolos más reconocidos de la identidad de estos grupos, además del idioma, sean sus di-
seños que “se reproducen en las tinajas y mocahuas (tazones), en las cushmas, pampanillas y bolsas de 
un asa elaboradas en telar y sobre el cuerpo de las personas en ocasiones de celebración” (: 302).

La sección central se cierra con los trabajos sobre los Shipibo, Amahuaca y Kichwa Runa de otro 
reconocido especialista de la zona, Klaus Rummenhöller. Los Kichwa Runa habitan territorios de Perú 
y Ecuador y el autor incluso describe comunidades del río Putumayo en territorio colombiano. Se trata 
de un pueblo del que conocíamos poco hasta la década de 1980 y del cual, lentamente, se ha ido luego 
recabando información. Opuesta es la imagen de los Shipibo del Madre de Dios, cuya historia conoce-
mos en abundancia por la relación histórica que los vinculó con las misiones religiosas católicas y luego 
con la extracción de la goma elástica. Nuevamente, aquí, se revelan significativas las fuentes documen-
tales que maneja el autor y que permiten comprender la fluidez históricamente asoció a los Shipibo, 
Asháninka, Shetebo o Kakataibo entre otros indígenas oriundos del Madre de Dios, o llevados hasta 
allí por el auge de la industria extractiva. Otro miembro local de la familia lingüística pano son los 
Amahuaca, muchas veces confundidos con los Yaminahua por la similitud de su cultura y de su lengua. 
A la vez, surgen noticias de etnónimos panos o “panoides” como los Shähuo (la gente guacamayo rojo) 
o aquellos grupos étnicos cuyos nombres llevan el sufijo -nahua. La sección concluye con el aporte de 
Beatriz Huertas Castillo sobre los pueblos en aislamiento y contacto inicial en la zona del Madre de 
Dios, tema que desvela tanto a funcionarios como científicos en los países amazónicos y que muchas 
veces es utilizado con fines políticos para denostar (o sobreestimar) a los pueblos indígenas.

La tercera sección, por fin, nos presenta un popurrí más ecléctico de información a cargo de 
Tanith Olórtegui del Castillo, Alfredo García Altamirano y José María Valcuende del Río, donde uno 
de los comunes denominadores es la presentación de enfoques variados sobre problemas de actualidad 
como el ecoturismo o etnoturismo, la relación entre la economía indígenas y los cambios recientes, o la 
información sobre la vivienda autóctona harakbut y ese eja.

Para finalizar, no podemos dejar de señalar que unos de los aportes más sustanciales del libro a 
nivel etnográfico es la publicación de numerosos testimonios de hombres y mujeres ese eja, arasaeri, 
arakbut, shipibo, yine y amahuaca que permiten al lector adentrarse en sus memorias y captar su pensa-
miento pasado y presente: sus recuerdos, sus añoranzas, y a la vez las múltiples incógnitas e inquietudes 
que actualmente los desvelan. Madre de Dios es un libro rico entonces por los aspectos visuales, por 
las imágenes de archivo y actuales que presenta; rico por la fructífera reunión de perspectivas antropo-
lógicas, arqueológicas, históricas y lingüísticas; y, sobre todo, rico porque ha sido pensado para llegar 
con facilidad a cualquier lector interesado, y de hecho sus editores lo han compartido libremente en 



CAMPOS V.22 N.2 p. 316-319 jul.dez.2021 319

﻿

todas las plataformas digitales posibles. Se trata de una obra fundamental para comprender y apreciar 
la riqueza del Madre de Dios desde una perspectiva multidisciplinar que contempla tanto los recursos 
naturales y económicos como los dilemas que aquejan a las sociedades que allí viven, con sus historias 
pasadas pero, a la vez, un futuro incierto en el cual luchan por mantener su bienestar.

Lorena Córdoba es doctora en Antropología por la Facultad de Filosofía y Letras 
de la Universidad de Buenos Aires. Investigadora del CONICET - Pontificia 
Universidad Católica de Argentina (UCA).

RECEBIDO: 25/03/2021

ACEITO: 24/08/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 320-323 JUL.DEZ.2021

R E SE N H A S

Neiburg, F., & Guyer, J. (eds.). (2019). The Real Economy - Essays in Ethnographic 
Theory. Chicago: HAU Books. 310 p.

MARCIO MOISES DE SOUZA BARBOSA 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO (UFRJ), RIO DE JANEIRO/RJ, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0001-8457-6004

O que são os processos econômicos, quem são os seus agentes e as causas de suas mudanças (ou 
permanências), são tarefas urgentes a serem respondidas (ou problematizadas) por pesquisadores, de-
finidores de políticas públicas, trabalhadores e demais agentes econômicos. O debate epistemológico 
sobre como analisar e compreender processos econômicos é travado tanto nas trincheiras da própria 
disciplina das Ciências Econômicas (e suas diversas vertentes), como na Sociologia, Geografia, Histó-
ria e, como é o nosso caso, na Antropologia. A verdade ou ficção das análises econômicas, aquilo que 
aparece ou é escondido dos dados públicos, a seleção de causas e efeitos relevantes, têm um impacto 
direto sobre as políticas públicas e os diversos atores que compõem esse campo. As constantes crises 
econômicas que ocorrem de forma periódica na história da nossa sociedade sempre fazem a questão da 
economia “real” ser reposta constantemente como pauta.

Responder a essas questões é uma das tarefas do livro The Real Economy – Essays in Etnographic 
Theory, organizado por Frederico Neiburg e por Jane Guyer, que apresenta uma coletânea de artigos – 
baseados na perspectiva antropológica – nos quais buscam compreender a economia “real”, seus agen-
tes, suas práticas e suas representações. Os dez capítulos que compõem esta obra têm como proposta 
uma agenda de pesquisa comum sobre antropologia econômica, que combine pesquisa etnográfica 
profunda com contribuições de outras áreas do conhecimento. Busca-se, com isso, uma teoria etnográ-
fica da economia real que compreenda as diversas formas como este conceito é articulado nos seus usos 
cotidianos e científicos, bem como suas ligações com as ideias de verdade e moralidade. 

Como apontam os organizadores, os artigos analisam como “realidades múltiplas e mutáveis ​​
tornam-se presentes e se entrelaçam em vidas historicamente situadas” (:17) e na forma como a vida 
da experiência cotidiana relaciona-se com as maneiras formais da governança econômica. A etnografia 
teria a capacidade de se aproximar dessas situações, podendo capturar o campo de significados que o 
“real” pode ter em contextos e linguagens diferentes. Seguindo tal linha de pensamento, Neiburg e 
Guyer apontam que somente uma pesquisa etnográfica poderia responder à questão de “como a força 

https://orcid.org/0000-0001-8457-6004


CAMPOS V.22 N.2 p. 320-323 jul.dez.2021 321

﻿

do conceito de economia real é criado e combinado em múltiplas realidades” (:14). É nesse nível de 
profundidade e envolvimento que os diversos artigos presentes na obra buscam chegar.

Além da etnografia como eixo central que perpassa os artigos, diversos debates transversais po-
dem ser percebidos. A pluralidade de enfoques permite uma apreensão maior dos problemas e questões 
que envolvem o debate sobre a “realidade” econômica. Assim, um conjunto de debates atravessa os 
diferentes textos, girando principalmente em torno da pluralidade de sentido e construção social da 
vida econômica; da dualidade entre formalidade e informalidade, bem como da “(ir)realidade” das 
práticas e instituições econômicas; e da construção de indicadores e objetos de cálculo performando 
classificações, identidades e práticas econômicas.

Os capítulos de Fabian Munisesa, Horacio Ortiz e Caitlin Zaloom (respectivamente 1, 6 e 9) 
apresentam de maneira bem definida o debate sobre a pluralidade de sentido e construção social da 
economia. A economia “real”, além de ser apreendida diferentemente pelos diversos agentes, mobili-
zando conceitos e ideias diferentes, é também construída e, muitas das vezes, ensinada. O texto de Or-
tiz é emblemático ao analisar como consultores financeiros que trabalham em uma firma especializada 
em fusões e aquisições, localizada em Xangai, mobilizam conceitos como “estado”, “cultura” e “lucros” 
para conduzir suas transações. Para o autor, tais conceitos são mobilizados a partir de múltiplos signi-
ficados dotados de sentidos muitas vezes contraditórios, vagos e desconectados, mas que se constituem 
mutuamente. Numa perspectiva diferente, Zaloom analisa o planejamento do futuro educacional dos 
filhos de famílias norte-americanas centrada em diferentes tipos de regime de previsão do futuro. Di-
ferente da perspectiva pragmática de Ortiz, Zaloom busca centrar a mudança de práticas e percepções 
sobre a ação econômica na mudança dos regimes de previsão, o que denota, segundo a autora, que a 
maneira “como o capitalismo organiza o tempo molda a racionalidade e define noções de virtude para 
seus cidadãos.” (: 248).

Uma terceira contribuição para o debate sobre a pluralidade de sentidos e a construção social 
da realidade econômica é o capítulo de Muniesa, que analisa situações de ensino-aprendizagem em 
escolas de negócios que utilizam métodos de estudo experienciais, como “estudo de caso”, de forma a 
simular situações de decisão real nos negócios. A partir das concepções do filósofo Hans Blumenberg 
acerca do real na contemporaneidade, o autor analisa como a concepção de real nessas práticas produz 
um ideal construtivista, performativo e terapêutico, ao mesmo tempo acompanhado do problema de 
sua negação, isto é, algo que não pode ser realizado.

O segundo debate transversal que visualizamos nesta obra é o da produção de indicadores e 
objetos de cálculo e marcadores sociais performando classificações, identidades e práticas econômicas. 
Tais quantificações, visando a criação de estatísticas públicas, são produzidas via dinâmicas de resistên-
cias e negociações, sobre as quais realidades específicas são ou não são levadas em conta. O trabalho de 
Eugênia Motta é significativo desta perspectiva ao buscar compreender a relação estabelecida entre a 
favela e sua resistência à quantificação por meio de sua classificação como espaço anormal (subnormal). 
Enquanto, no texto de Motta, as realidades estatísticas são criadas e a produção dos números mobili-
zam agentes e pactos na construção de entidades compreendidas como reais, o artigo de Mariana Luzi 
e Ariel Wilkis traz um contraponto, por meio do pluralismo monetário. Nesta perspectiva, “transações 



322 CAMPOS V.22 N.2 p. 320-323 jul.dez.2021

vão além dos regulamentos estatais que tentam disciplinar práticas e imaginários monetários” (:135), 
assim, os autores mostram que tanto o mercado imobiliário como o da produção de soja lucram ao cria-
rem novas moedas a depender do que é considerado “real” (“metro quadrado” ou “soja” como unidades 
de conta) em cada universo; organizarem-nas e estabelecerem hierarquias entre elas.

Se, nestes dois artigos, a produção de métricas e medidas conformam práticas e visões sobre a 
economia “real”, no capítulo de Gustavo Onto é a classificação feita por agentes reguladores da polí-
tica antitruste brasileira que está sendo analisada. O trabalho de Onto visa compreender como tais 
agentes reguladores compreendem a problemática da figura da pessoa jurídica, distinguem as formas 
de concorrência (boa e má) e determinam a extensão real do(s) agente(s) econômico(s). A inserção 
em redes formais e informais de relações entre diferentes entidades levanta a questão: “se entidades 
de mercado são aparentemente relacionadas, como é possível averiguar se um mercado é competitivo 
ou não?” (:180).

Por fim, um terceiro debate central diz respeito à dualidade formal/informal, real/irreal e legal/
ilegal. Os textos dos capítulos de Deborah James, Juan Pablo Pardo-Guerra, Maxim Bolt e Fernando 
Rabossi (respectivamente 2, 4, 8, 10) mostram que essas dualidades ou são constitutivas da existência 
das práticas econômicas, ou são produzidas de forma que seus atores possam performá-las em seus res-
pectivos campos. O artigo de James estuda a dinâmica da formalização/informalização nas práticas de 
empréstimos e cobranças. Os devedores, ao invés de excluídos da economia principal, são incorporados 
a partir de um controle judicial externo que permite aos credores deduzirem diretamente dos salários 
daqueles. Tais práticas estão “tomando forma num espaço onde as bordas da legalidade/ilegalidade e 
práticas éticas/antiéticas se sobrepõem, o que permite disputas e mudanças nos limites ou alcance do 
estado.” (:52). Ainda na chave formal/informal, o texto de Maxim Bolt analisou como esta dicotomia 
é mobilizada por trabalhadores que performam identidades por meio de um conjunto de práticas e 
instituições como contratos, permissões e inspeções, permitindo compreender a formalidade experi-
mentada como real. Diferente dos trabalhadores informais, conhecidos como “saltadores de fronteira”, 
a identidade de trabalhador formal permite que utilizem os documentos como “degraus” para a conver-
são de migrantes em identidades mais duráveis como trabalhador. 

Os capítulos de Pardo-Guerra e o de Rabossi tratam da dualidade das práticas legais e ilegais a 
partir das chaves visível/invisível e realidade/irrealidade, respectivamente. Pardo-Guerra, a partir do 
estudo sobre mercados de ações eletrônicos e automatizados, analisa um conjunto de negociações con-
testadas chamadas de spoofing, que são formas de manipular os preços das ações e dos outros participan-
tes por meio de ordens de compra e venda artificiais automatizadas. O autor explora as possibilidades 
do problema das transações “não apenas como legais ou ilegais, legítimas ou ilegítimas, morais ou imo-
rais, pessoais ou impessoais, mas mais fundamentalmente como sendo reais contra a possibilidade de 
serem fictícias.” (:104). Rabossi, por sua vez, ao estudar a realidade do contrabando na fronteira entre 
Brasil e Paraguai, busca utilizar os pares relacionais legal/visível e ilegal/invisível para compreender ins-
trumentos e atores envolvidos na construção de uma agenda política a respeito do contrabando. A par-
tir da análise da cobertura midiática e das formas como os dados são quantificados, busca-se “enfatizar 



CAMPOS V.22 N.2 p. 320-323 jul.dez.2021 323

﻿

o caráter seletivo das escolhas feitas para retratar a ‘realidade’ do contrabando’” (:254), mobilizando os 
elementos políticos na definição do que é visível e invisível, legal e ilegal nos circuitos do contrabando.

Os debates transversais apresentados, longe de serem exaustivos ou exclusivos, apresentam a ri-
queza de possibilidades analíticas que a antropologia econômica nos oferece. A possibilidade de encai-
xar um texto em um ou mais debates, bem como buscar novas chaves analíticas para agrupar ou com-
parar os textos, torna essa obra rica tanto para aqueles que estão iniciando seus estudos nessa subárea 
da antropologia quanto para aqueles que já estão há mais tempo nessa estrada e desejam se atualizar 
sobre os novos debates. A pluralidade de sentidos, a construção social de medidas e objetos de cálculo 
e a dualidade são chaves analíticas que sempre perpassam as discussões sobre o mundo econômico e se 
renovam constantemente na apreensão da economia “real”. 

Assim, a obra resenhada consegue consolidar uma agenda comum sobre a antropologia econô-
mica, cobrindo um vasto campo temático calcado na economia “real’. A partir da abordagem etnográ-
fica sobre diferentes objetos, The Real Economy – Essays in Ethnographic Theory apresenta a economia 
encarnada nas práticas e ideias dos indivíduos e instituições quando ocultam ou mostram dados, proje-
tam o futuro educacional dos filhos, criam moedas, definem a legalidade ou ilegalidade de determinada 
prática econômica – ou o que seria a concorrência correta e incorreta –, performam novos usos dos do-
cumentos trabalhistas para galgar espaços e forjar identidades, reinterpretam conceitos de forma a dar 
coerência em transações internacionais ou definem a realidade de determinadas transações financeiras. 
O “real” na economia é revelado como uma construção cotidiana que perpassa tais práticas, sejam elas 
oficiais, nos atos governamentais, sejam as diversas performances que as pessoas realizam com vias a 
obter e manejar seus meios de subsistência.

Marcio Moises de Souza Barbosa é mestre e doutorando em Sociologia pelo Pro-
grama de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia da Universidade Fede-
ral do Rio de Janeiro (UFRJ). 

RECEBIDO: 30/01/2021

ACEITO: 20/08/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 324-328 JUL.DEZ.2021

R E SE N H A S

Schorch, P., Saxer, M., & Elders, M. (org.). (2020). Exploring materiality and 
connectivity in Anthropology and beyond. Londres: UCL Press. 282 p. 

ALINE LOPES ROCHEDO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO SUL (UFRGS), PORTO ALEGRE/ RS, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0002-0622-1889

Coletânea organizada por Philipp Schorch, Martin Saxer e Marlen Elders, Exploring materiality 
and connectivity in Anthropology and beyond reúne dilemas teórico-metodológicos sobre entrelaçamento 
de conectividade e materialidade discutidas por acadêmicos de formações múltiplas. Articulam-se 
onze capítulos conceituais e etnográficos e cinco estudos artístico-antropológicos em três eixos – bases 
teóricas, movimento e crescimento e degradação, decomposição e descarte –, além da introdução de 
Schorch e Saxer. Antes de comentar a estrutura, porém, gostaria de situar o processo do livro, resultado 
de atividades realizadas em quatro anos, com dois workshops e o seminário Connecting materialities/
Material connectivities. Convite a se pensar através ou com coisas em movimento e conexão, a coletânea 
explicita a riqueza da reunião de saberes e provoca a Antropologia a se desafiar no que diz respeito à 
percepção da materialidade. Nesse arranjo, elegeu-se a língua inglesa para comunicação, ainda que a or-
ganização parta da Universidade Ludwig-Maximilians, de Munique, na Alemanha, local dos encontros 
e debates, entre 2015 e 2018.

A menção ao idioma não é trivialidade. Alguns capítulos jogam com verbos e preposições, sinais 
gráficos e expressões linguísticas, o que impõe desafio adicional ao se produzir versões. Há passagens 
pouco evidentes para quem desconhece o vernáculo. Por isso, ao citar termos e certos conceitos em 
tradução, considero conveniente expor o original. Como relatam os apresentadores da coletânea (dis-
ponível para download gratuito na página https://www.uclpress.co.uk/products/130722), coisas em 
movimento e seus papéis na produção de conexões, com materialidade e conectividade interligadas , 
promovem modos de se tornar (modes of becoming), afinal, não estão acabadas. Uma das ideias do livro, 
desta forma, é pontuar que a vida e a sua complexidade dependem do entrelaçamento. Os autores con-
sideram as forças de crescimento, dissolução e decadência das coisas enredadas aos sujeitos e às dinâ-
micas, na medida em que os escritos exaltam transformações simbólicas, físicas e situacionais variadas. 
E não somente pela ação do tempo; também por interferência e intencionalidade humanas, levando 
em conta que conectividade é materialidade, ações e intenções. Na introdução, sugere-se, inclusive, a 

https://orcid.org/0000-0002-0622-1889
https://www.uclpress.co.uk/products/130722


CAMPOS V.22 N.2 p. 324-328 jul.dez.2021 325

﻿

metáfora de matagal (thicket), com dinâmica expansiva, crescimento incessante e desalinhado, coisas 
como laços e laços como coisas (:4). 

Marca-se o sinal gráfico til para conectar coisas~laços (thing~ties) em função de seus significa-
dos, com a noção de aproximação, jamais de finalização. O hífen poderia denotar algo híbrido; a barra 
em thing/tie, por seu turno, encerraria dicotomia. Como alternativa, thing~tie, enlaçada num til, seria 
incerteza e movimento (:4). A ideia é chave para o conjunto da coletânea, ainda que nem sempre seja 
explicitada, tampouco se apresente em todos os escritos. Mas ajuda a acompanhar exposições neste 
livro, um esforço alternativo para o tratamento de coisas enlaçadas entre si e que são, elas próprias, os 
laços que as fazem. 

A primeira parte da obra, “Conceptual grounds”, não deve ser ignorada por quem se dispõe a 
conhecer as experiências etnográficas exibidas na sequência. Isso porque a seção apresenta conceitos 
que orientam diálogos propostos no decorrer da publicação. Tim Ingold, professor da Universidade 
de Aberdeen, na Escócia, assina “In the gathering shadows of material things”, texto no qual chama a 
atenção para simplificações causadas em traduções. Jogando com palavras e prefixos, recurso que lhe é 
característico, ele nos convida a buscar significados de verbos corriqueiros, aparentemente sinônimos, 
mas com diferenças sutis. Sublinha, ademais, as noções de assemblage (conjunto) e gathering (ajuntar, 
acumular, que recolhe, que agrupa), com predileção pelo segundo termo pelo caráter dinâmico, rea-
firmando que relações não estão apartadas de entidades materiais, mas participam de seus devires, do 
tornar-se, da gênese à decadência.   

A escrita do segundo capítulo foi confiada a Philipp Stockhammer, da Universidade 
Ludwig-Maximilians, de Munique. O arqueólogo assoma às reflexões propostas pelo thicket of thin-
g~ties, ou matagal de coisas~laços, introduzidas por Schorch e Saxer, sublinhando que sua disciplina 
considera três tipos de mudanças atravessadas pelo tempo: em percepções, em processos de decadência 
ou desgaste das coisas e nas práticas sobre as coisas. São mutabilidades (changeabilities) que perpassam 
materialidade e conectividade interligadas na dimensão temporal. Stockhammer oferece, ainda, outros 
conceitos recuperados por autores e autoras no decorrer da coletânea, como itinerância (itinerancy), 
relevante para a Arqueologia e inspiradora para a Antropologia. 

A seção “Movement and growth”, feita de “movimento” e “crescimento”, portanto, compõe-se de 
seis textos: dois dedicados a intervenções artísticas, três de cunho etnográfico e um guiado por regis-
tros históricos, mas cuja análise se ancora na disciplina antropológica. Algumas contribuições desta e 
da seção seguinte se ilustram com fotografias e mapas, e as redações de caráter ensaístico, referentes às 
instalações, diferenciam-se em páginas de fundo rosado. 

As instalações referidas na segunda parte começam com a contribuição da artista e antropóloga 
Natalie Göltenboth. Ela apresenta situações em que bonecas Barbie levadas de Miami para Havana são 
tornadas divindades em altares de culto afro-cubano. Na ilha, as bonecas, outrora presentes remetidos 
por migrantes para familiares em Cuba, recebem aura de orixás sem se desconectarem de sonho de con-
sumo, beleza e desejo e mantêm-se associadas a glamour e sucesso. Mais adiante, Anna-Maria Walter 
analisa a expressão de contatos íntimos por meio do celular entre casais no Paquistão. A antropóloga 



326 CAMPOS V.22 N.2 p. 324-328 jul.dez.2021

acessa mensagens e demonstra como vínculos afetivos e eróticos se adensam e se materializam através 
da tecnologia. 

Por estarem em movimento, as coisas também são associadas a teorias da dádiva. Podem ser, 
por exemplo, espaços de negociação política em dinâmicas de troca, como em “Becoming imperial: 
the politicisation of the gift in Atlantic Africa”, de Julia T. S. Binder, antropóloga que analisa papel e 
ambiguidades entre dons e mercadorias no processo de colonização da Nigéria britânica. Em “How 
pilgrimage souvenirs turn into religious remittances and powerful medicin”, Catrien Notermans e Jean 
Kommers demonstram como lembranças religiosas compradas para familiares e amigos por mulheres 
africanas em locais de peregrinação católica na Europa se modificam ao serem remetidas àqueles que 
ficaram em seus países de origem. Nos movimentos e na exaltação quando associados à cura, expõem os 
antropólogos, os souvenirs eclesiásticos são coisas~laços que se fazem entrelaçadas. 

Srinivas Reddy analisa transações mercantis transcontinentais entre Europa, África e Oriente 
Médio e Índia, no século XVI. Com a propriedade de tradutor e especialista em línguas clássicas asiá-
ticas e em literatura daquela região, o autor produz um texto fascinante acerca da complexidade da 
circulação de garanhões de guerra, mercadoria essencial para impérios do Oceano Índico. Em interlo-
cução com Ingold, Palsson e Appadurai, entre outros, Reddy esmiúça encontros comerciais e recupera 
estratégias para manutenção de dependências e vínculos, chamando a atenção para a porosidade de 
fronteiras entre humanos, animais e ambiente, expondo potencialidades do “tornar-se” e a conecti-
vidade dinâmica de guerra e comércio, dimensões interligadas a forças políticas e a complexas redes 
econômicas e culturais por terra e por mar. 

Juliane Müller, por sua vez, relata um contexto mercantil transnacional na contemporaneidade. 
A etnógrafa seguiu itinerários de aparelhos celulares de uma conhecida marca de tecnologia digital. 
O artefato produzido na Ásia que chega à Bolívia por uma rede informal e, mesmo “original”, afronta 
políticas e lógicas de comércio internacional. Não se trata, portanto, de combater falsificações, mas de 
enfrentar a importação paralela, e a adesão a itinerários lícitos e ilícitos impacta positiva ou negativa-
mente o valor de uma mesma mercadoria. 

A terceira seção, “Dissolution and traces”, apresenta sete textos: três intervenções artísticas e 
quatro capítulos etnográficos. Gillian G. Tan abre essa parte do livro discorrendo sobre conectividade e 
materialidade através da dissolução de incensos em rituais de purificação no Tibet. Produto da queima, 
a fumaça vincula adeptos enquanto algo se desmancha. O trabalho dialoga com a instalação “What 
remains: the things that fall to the side of everyday life”, do antropólogo Marc Higgin, sobre vapor 
expelido por um humidificador exposto no simpósio realizado na universidade alemã, em 2017. 

O capítulo seguinte parte de desastre nuclear numa usina japonesa, em 2011, incidente causado 
por um terremoto seguido de tsunami e vazamento de radiação e que matou 18 mil pessoas (:172). A 
autora, Jannifer Clarke, antropóloga com formação interdisciplinar em artes, defende que a produção 
de conhecimento não antecede a escrita, mas se realiza pelo trabalho criativo (:175) e pela inclusão da 
experiência e da arte. Para isso, divaga sobre consequências do evento e seus encontros com o horror e 
a destruição, considerando, inclusive, o sublime das imagens apocalípticas. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 324-328 jul.dez.2021 327

﻿

A contribuição do antropólogo Lorenzo Granada também nasce de situação dramática: uma 
avalanche ocorrida em 1985, na Colômbia. O autor procura compreender as maneiras pelas quais a 
paisagem da cidade de Armero se alterou e as consequências do deslizamento, pensando as possibilida-
des de coisas~laços enredadas nas vidas, nas descobertas e nas transformações verificadas em práticas e 
sentidos dados ao local desde o infortúnio.

A intervenção “Remembering and non-remembering among the Yanomami”, da antropóloga 
Gabriele Herzog-Schröder, expõe as estratégias de uma comunidade indígena da Amazônia para en-
cerrar laços com seus mortos. Para isso, restos dos corpos são cremados, e as cinzas do defunto aca-
bam consumidas por familiares e aliados misturadas em um mingau de banana. Apenas com a extin-
ção de vestígios materiais de corpo e artefatos, a evitação de nomes pronunciados e o esquecimento 
dos antepassados é que os laços são desfeitos e a vida pode prosseguir nessa sociedade. Não lembrar 
os mortos é virtude.  

Adam Kaasa, pesquisador com formação interdisciplinar e interesse por Cultura, História, Teo-
ria Decolonial, Arquitetura e Design, trata de apagamentos urbanos para a criação da Utopia na Ci-
dade do México. Ele parte de noções do planejamento modernista e pensa a remodelagem de relações 
a partir da demolição, de artefatos e de instâncias de poder e saberes que, conectadas, interferem e 
legitimam modificações, emaranhando desejos, aspirações, legislação e questões políticas. A própria 
construção que substitui a antiga é acionada como justificativa para a demolição anterior (:214).

Elia Petridou reflete sobre coletes salva-vidas descartados e que passaram por upcycling, processo 
que transforma coisas usadas em artigos distintos e com mais valor agregado. E não são quaisquer cole-
tes, mas peças usadas por refugiados sírios chegados à Europa pela Grécia numa diáspora intensificada 
a partir de 2015. Para a discussão, a antropóloga parte da “vida social das coisas”, de Appadurai, e rea-
firma vidas modificadas e expressas nas transformações em outras coisas, como bolsas. A integração de 
coletes descartados em iniciativas de upcycling conecta material e social a histórias e trabalho humano 
investidos nas novas fases dos artefatos. 

O último texto é da antropóloga Lisa Francesca Rail, autora de uma intervenção com uma pedra 
durante o simpósio realizado em Munique, em 2017. Ainda que esses minerais sejam imóveis, acabam 
se movendo para longe, inclusive no tempo, pelas histórias que os atravessam, sustenta a autora. No 
Centro de Estudos Avançados da universidade alemã, Rail exibiu uma réplica da tamga tash, pedra 
inscrita com mantra tibetano, para ilustrar a conectividade de coisas~laços que se moldam nas histórias 
e deixam rastros.  

Ao longo da coletânea, debatem-se questões concernentes a refugiados, cultura indígena, prá-
ticas religiosas, meio ambiente, redes e mercados, tecnologias, relações familiares, memória e tantos 
outros temas complexos, transversais, misturados e tão presentes na realidade social. O livro é, em 
si, feito do entrelaçamento de conhecimento e interesses de pesquisa estimulados por um constante 



328 CAMPOS V.22 N.2 p. 324-328 jul.dez.2021

movimento de coisas e ideias que enlaçam e, por isso, também nos mobilizam como sujeitos em afetos 
e relações mais amplas, próximas e remotas, embaralhado nossas temporalidades e nossos interesses de 
pesquisa em torno de coisas~laços em constante mutabilidade.

Aline Lopes Rochedo é doutora em Antropologia Social pela Universidade Fede-
ral do Rio Grande do Sul (UFRGS). Foi bolsista CAPES.

RECEBIDO: 17/01/2021

ACEITO: 25/05/2021



CAMPOS V.22 N.2 P. 329-331 JUL.DEZ.2021

R E SE N H A S

Engeberg, A. (2020). Walking on the pages of the Word of God: self, land, and text 
among Evangelical volunteers in Jerusalem. Leiden/Boston: Brill. 213 p.  

Leonardo Marcondes Alves 
VID Specialized University, Stavanger, Noruega 
http://orcid.org/0000-0002-7168-4222

Fruto do projeto de doutorado em Cristianismo Global e Relações Inter-religiosas (2016), exe-
cutado através do Centre for Theology and Religious Studies da Universidade de Lund, Suécia, o livro 
de Aron Engeberg combina pesquisa empírica com uma análise teológica, inserindo-se na tradição 
nórdica de pesquisas empíricas nos campos de teologia e ciências da religião. Os dados etnográficos 
são oriundos de três anos de trabalho de campo, de setembro de 2011 a maio de 2013, entre voluntá-
rios de três organizações cristãs sionistas em Jerusalém: International Christian Embassy, Bridges for 
Peace e Christian Friends of Israel. Engeberg realizou entrevistas com voluntários e líderes, frequentou 
eventos e círculos sociais dessas comunidades e complementou sua pesquisa com investigações em ar-
quivos locais.

Walking on the pages of the Word of God contribui significativamente em várias áreas, tais como 
a antropologia do cristianismo, o debate Israel-Palestina, as relações internacionais por atores transna-
cionais, a tendência recente de estudos empíricos sobre hermenêutica e a antropologia da leitura. O 
livro revolve em torno dos motivos pelos quais voluntários cristãos de diversos países do mundo se de-
dicam a prestar serviço em organizações evangélicas sionistas em Jerusalém. Sob essa linha condutora, 
o autor retrata com nuances as posições sionistas cristãs evangélicas nos discursos teológicos a respeito 
de Israel e da Palestina, entendida como a expressão de um conflito sobre o significado religioso. Neste 
retrato, os sujeitos articulam como as palavras, os objetos materiais e os eventos históricos significam 
(ou não) uma intencionalidade divina. 

Em seis capítulos o autor argumenta que no cerne da motivação para os voluntários se deslo-
carem e passarem um tempo nessas organizações está uma hermenêutica específica. O modo de ler a 
Bíblia, sua aplicabilidade aos eventos contemporâneos e as maneiras pelas quais Deus age sobre e por 
meio do mundo material pressupõem a fundação do Estado de Israel como um “sinal dos tempos”, um 
evento de redenção divina. Esta hermenêutica não se restringe somente ao texto sagrado, mas se aplica 
de modo similar ao próprio espaço, dado o caráter histórico e escatológico das terras do Levante. Adi-
cionalmente, este modo de interpretação enquadra as próprias histórias de vida dos voluntários e os 

http://orcid.org/0000-0002-7168-4222


330 CAMPOS V.22 N.2 p. 329-331 jul.dez.2021

eventos no mundo. Assim, o conflito é religioso, pois não se refere ao choque de ideologias nacionais 
ou contestações sobre a terra, mas ao plano de Deus para a redenção do mundo. 

Nessa obra, o conceito operacional de sionismo cristão expressa uma tradição narrativa trans-
mitida socioculturalmente preocupada com a conexão entre o Israel contemporâneo, sua ideologia 
formativa e a concepção cristã de história sagrada. As três organizações pesquisadas funcionam como 
ONGs, atuando tanto em serviços sociais à população quanto fazendo um lobby público pelo Estado 
de Israel. Seus integrantes são oriundos principalmente dos Estados Unidos e, recentemente e de modo 
crescente, de outras nações do Sul Global, provenientes de igrejas evangélicas (Evangelicals no senso 
anglo-saxão), fundamentalistas, pentecostais e carismáticas. No entanto, o autor salienta a oposição à 
teologia e às ideologias dessas organizações por outras denominações evangélicas, pentecostais e libe-
rais que subscrevem a outras posturas políticas ou teológicas.

No capítulo introdutório, Engeberg apresenta a investigação e discute as dificuldades de se esco-
lher este tópico, dentre elas a relação tensa entre a academia e a pesquisa com grupos religiosos conser-
vadores. A questão central é como pessoas com praticamente nenhuma relação ou conhecimento do 
Estado de Israel se identificam com ele de tal modo para se voluntariar ao trabalho nas organizações 
cristãs sionistas. O capítulo seguinte, “Evangelical Zionism in Jerusalem”, oferece um panorama histó-
rico e das posturas políticas do sionismo evangélico em Jerusalém, indicando como essas organizações, 
à época da pesquisa, evitavam discutir as políticas internas do Estado de Israel bem como se esforçavam 
para manter uma imagem positiva nas relações públicas com a mídia israelense.

As histórias de vida, incluindo as da vinda para Israel, envolvem os meios de agência e autotrans-
formação. Tema central do terceiro capítulo, “Self: Calling, Agency, and Transformation”, essas nar-
rativas, similares às histórias de conversão, integram um público heterogêneo, mas unidos pelas expe-
riências religiosas e hermenêutica do sagrado. Já no quarto capítulo, “Land: Israel, Place, and Presence”, 
Engeberg passa à discussão sobre a terra. As relações entre Israel, o lugar e a presença são apresentadas 
sob a produção narrativa dos voluntários como um “espaço sagrado”, com uma capacidade única de 
mediar a presença divina. Nessas narrativas, é recorrente o tema da “volta para a casa”.

O quinto capítulo, “Text: Literalism, Prophecy, and Authenticity”, concentra as análises sobre 
a tradição interpretativa dos voluntários. A partir de uma ideologia do literalismo na interpretação 
da Bíblia, esta tradição interpretativa providencia um arcabouço para compreensão do mundo. Os 
sionistas evangélicos creditam a influência do helenismo como a causa subjacente do fracasso cristão 
em reconhecer a fundação do moderno Israel como um sinal dos tempos. Argumentam que leem a 
Bíblia “literalmente” (pressuposto contestado pela literatura antropológica com a qual o autor dialoga) 
para considerar as profecias, ambíguas que sejam, como guia para interpretar eventos históricos, expe-
riências contemporâneas, expectativas e desejos futuros. Para os sujeitos da pesquisa, os significados 
teológicos de Israel não dependem exatamente de leituras literais de profecias bíblicas, mas também do 
papel simbólico de Israel como autenticador das práticas particulares de leitura entre os evangélicos.

No capítulo final, de título homônimo ao livro, os três aspectos – self, terra e texto – são inte-
grados para explicar como a partir dessas categorias uma relação espiritual significante emerge. Nesse 
capítulo, o autor registra o relativo isolamento dos voluntários nas comunidades evangélicas sionistas. 



CAMPOS V.22 N.2 p. 329-331 jul.dez.2021 331

﻿

Reporta o pouco contato dos voluntários com israelenses de outras identidades, tampouco com os pa-
lestinos. Isso explica, para o autor, algumas lacunas sobre o conflito palestino-israelense nas narrativas 
sagradas dos voluntários, enquanto as lideranças objetam às políticas de cessão de terras para a paz ou a 
solução dos dois estados. Todavia, o entendimento que os voluntários possuem da questão da Palestina 
como conflito espiritual seria uma área que o autor poderia ter aprofundado. O autor instiga novas 
pesquisas sob o ponto de vista dos voluntários cristãos que trabalham em círculos palestinos.

Talvez uma das maiores contribuições que o autor faz é proporcionar um retrato para entender 
os componentes ideológicos de grande parte de segmentos evangélicos e pentecostais. Embora seja um 
estudo situado em um espaço, tempo e filiações religiosas específicas, as análises têm o potencial de se-
rem aplicada para a compreensão do comportamento político evangélico contemporâneo em diversas 
partes do mundo, inclusive na América Latina. A perspectiva de tratar fenômenos religiosos em seus 
próprios termos, não como variáveis de outros fatores – quer econômicos, quer políticos – foi realizada 
com maestria.

A obra, disponível gratuitamente em formato digital e em acesso aberto (em: http://library.
oapen.org/handle/20.500.12657/38114) além de sua edição impressa, é indicada para informar os 
debates sobre os conflitos geopolíticos do Oriente Médio. Adicionalmente, serve como uma introdu-
ção atualizada aos seus campos e áreas mencionados, especialmente nos cursos de pós-graduação em 
humanidades e nas ciências sociais.

Leonardo Marcondes Alves é mestre em Antropologia pela Universidade de 
Uppsala, Suécia, doutorando em Ciências da Religião e pesquisador (Research 
Fellow) na VID Specialized University, Stavanger, Noruega.

RECEBIDO: 26/01/2021

ACEITO: 08/09/2021

http://library.oapen.org/handle/20.500.12657/38114
http://library.oapen.org/handle/20.500.12657/38114


CAMPOS V.22 N.02 P. 332-335 JUL.DEZ.2021

N O M IN A T A 

Nominata de pareceristas (2021)

 

Parecerista Titulação Filiação Institucional

Adriano Santos Godoy Doutorado em Antropologia Social  Centro Brasileiro de Análise e 
Planejamento, Brasil 

Agostina Gentili Doutorado em História Universidad Nacional de Córdoba, 
Argentina 

Álvaro Andrés Villegas 
Vélez Doutorado em História Universidad Nacional de Colombia (sede 

Medellín), Colômbia 

Alvaro Banducci Jr  Doutorado em Ciência Social 
(Antropologia Social) 

Universidade Federal de Mato Grosso do 
Sul, Brasil 

Ana Guglielmucci  Doutorado em Antropologia  Universidad de Buenos Aires, Argentina 

Andrea Romina Sánchez 
Salinas Doutorado em Sociologia 

Universidad Nacional de Cuyo e Consejo 
Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas, Argentina 

Andrés Pinassi Doutorado em Geografia Universidad Nacional del Sur, Argentina 

Bernardo Lewgoy Doutorado em Ciência Social 
(Antropologia Social) 

Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul, Brasil 

Bóris Maia Doutorado em Antropologia  Universidade Federal Fluminense, Brasil 

Candice Vidal e Souza Doutorado em Antropologia Social Pontifícia Universidade Católica de Minas 
Gerais, Brasil 

Christine de Alencar 
Chaves Doutorado em Antropologia Social Universidade de Brasília, Brasil 

Clara Elisa Mancini Doutorado em Arqueologia Universidad Nacional de Tucuman, 
Argentina 

Clarisa Ines Fernandez Doutorado em Ciências Sociais Universidad Nacional de La Plata, 
Argentina 

Cristhian Fernando Caje 
Rodríguez Doutorado em Antropologia Social pesquisador independente, Brasil 



CAMPOS V.22 N.02 p. 332-335 jul.dez.2021 333

﻿

Diego Soares da Silveira Doutorado em Antropologia  Universidade Federal de Uberlândia, 
Brasil 

Flavio Braune Wiik Doutorado em Antropologia  Universidade Estadual de Londrina, 
Brasil 

Graciela Froehlich Doutorado em Antropologia Social Universidade de Brasília, Brasil 

Gustavo Villela Lima da 
Costa Doutorado em Antropologia Social Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro, Brasil 

Indira Nahomi Viana 
Caballero Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal de Goiás, Brasil 

Jean Segata Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul, Brasil 

João Francisco Canto 
Loguercio Doutorado em Antropologia Social University of  Aberdeen, Reino Unido 

João Jackson Bezerra 
Vianna Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal do Espírito Santo, 

Brasil 

João Rickli Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal do Paraná, Brasil 

Jocélio Teles dos Santos  Doutorado em Ciência Social 
(Antropologia Social) Universidade Federal da Bahia, Brasil 

Jorge William Montoya 
Santamaria  

Doutorado em Epistemologia, 
Historia das ciências e das técnicas 

Universidad Nacional de Colombia (sede 
Medellín), Colômbia 

Júlia Otero dos Santos Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal do Pará, Brasil 

Laura Pérez Gil Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal do Paraná, Brasil 

Liliana de Mendonça 
Porto Doutorado em Antropologia  Universidade Federal do Paraná, Brasil 

Lorenzo Macagno Doutorado em Ciências Humanas Universidade Federal do Paraná, Brasil 

Lucía Eilbaum Doutorado em Antropologia  Universidade Federal Fluminense. Brasil 

Luisa F. Loaiza Orozco Doutora em Ciências Humanas e 
Sociais 

Universidad Nacional de Colombia, 
Bogotá, Colombia  

Luísa Valentini Doutorado em Ciência Social 
(Antropologia Social) pesquisadora independente, Brasil 

Luiz Alberto Alves 
Couceiro 

Doutorado em Sociologia e 
Antropologia Universidade Federal do Maranhão, Brasil 



334 CAMPOS V.22 N.02 p. 332-335 jul.dez.2021

Luiz Gustavo Freitas 
Rossi Doutorado em Antropologia Social Universidade Estadual de Campinas, 

Brasil 

Manuela Cantón Delgado Doutorado em Antropologia Social Universidad de Sevilla, Espanha 

Marco Antonio Valentim Doutorado em Filosofia Universidade Federal do Paraná, Brasil 

Maria del Carmen 
Castrillon Valderruten  Doutorado em Antropologia Social Universidade del Valle, Colômbia  

Maria Eva Muzzopappa Doutorado em Antropologia  Centro Cientifico Tecnologico Conicet 
— Patagonia Norte, Argentina 

Maria Virgínia Ramos 
Amaral Doutorado em Antropologia Social Universidade de St. Andrews, Escócia 

Martina Ahlert Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal do Maranhão, Brasil 

Melissa Santana de 
Oliveira Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal de São Carlos, 

Brasil  

Morena Barroso Martins 
de Freitas Doutorado em Antropologia Social Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional, Brasil 

Nilson Almino de Freitas Doutorado em Sociologia  Universidade Estadual Vale do Acaraú, 
Brasil 

Paola Lins de Oliveira Doutorado em Antropologia 
Cultural 

Instituto Superior de Estudos da Religião, 
Brasil 

Paula Morgado Lopes Doutorado em Ciência Social 
(Antropologia Social) Universidade de São Paulo, Brasil 

Paulo Renato Guérios Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal do Paraná, Brasil 

Rafael de Oliveira 
Rodrigues Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal de Alagoas, Brasil 

Raquel dos Santos Sousa 
Lima Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal de Viçosa, Brasil 

Raquel Wiggers Doutorado em Ciências Sociais Universidade Federal do Amazonas, 
Brasil 

Rodrigo Martins 
Ramassote Doutorado em Antropologia Social Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional (IPHAN), Brasil 

Rogerio Lopes Azize Doutorado em Antropologia Social Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, Brasil 

Sandra Patricia Arenas 
Grisales Doutorado em Memória Social Universidad de Antioquia, Colômbia 



CAMPOS V.22 N.02 p. 332-335 jul.dez.2021 335

﻿

Sandra Stoll Doutorado em Ciência Social 
(Antropologia Social) Universidade Federal do Paraná, Brasil 

Sandro Jose da Silva Doutorado em Antropologia  Universidade Federal do Espírito Santo, 
Brasil 

Santiago Martinez Doutorado em Antropologia  
Instituto de Investigación de Recursos 
Biológicos Alexander von Humboldt, 
Bogotá 

Senilde Alcantara 
Guanaes Doutorado em Ciências Sociais Universidade Federal da Integração 

Latino Americana, Brasil 

Solange Riva Mezabarba  Doutorado em Antropologia  Associação Brasileira de Gestores 
Culturais, Brasil 

Susana Margulies Doutorado em Antropologia  Universidad de Buenos Aires, Argentina 

Tatiana Lotierzo Doutorado em Antropologia Social Universidade de São Paulo, Brasil 

Thereza Cristina Cardoso 
Menezes Doutorado em Antropologia Social Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro, Brasil 

Vicente Cretton Pereira Doutorado em Antropologia  Universidade Federal de Alfenas, Brasil 



DIR ET R IZ E S  PA R A  AU T OR E S

1. CAMPOS – Revista de Antropologia aceita as seguintes 
contribuições, que podem ser enviadas em português, inglês, francês 
ou espanhol (para publicação na língua original):

1.1. Artigos: os artigos devem ser inéditos. Não devem exceder 
12.000 palavras, incluindo figuras, notas e referências 
bibliográficas.

1.2. Ensaios bibliográficos: balanço crítico sobre a contribuição de 
um ou vários livros, desde que tratem de temas correlatos, ao campo 
da Antropologia. Devem apresentar referência completa das obras 
analisadas, indicando o número de páginas de cada uma. Não devem 
exceder 6.000 palavras, incluindo referências bibliográficas e notas.

1.3. Resenhas: resenhas de livros ou de filmes etnográficos editados 
nos três últimos anos, seja título nacional ou estrangeiro. Devem 
apresentar no título a referência completa da obra analisada, 
conforme o padrão bibliográfico adotado pela revista. Não devem 
conter notas ou referências bibliográficas fora do texto. Não devem 
exceder 2.000 palavras.

1.4. Traduções: traduções de trabalhos relevantes no campo da 
Antropologia e indisponíveis em língua portuguesa. Devem ser 
acompanhadas de cópia do original utilizado na tradução, bem como da 
autorização do detentor dos direitos autorais (autor e/ou editoras) 
permitindo sua publicação em português. O eventual pagamento de 
taxas relativas à autorização da tradução é de responsabilidade do 
proponente da tradução. Não devem exceder 12.000 palavras, incluindo 
figuras, notas e referências bibliográficas.

1.5. Entrevistas: devem apresentar o(s) nome(s) do(s) 
entrevistado(s) como primeiro(s) autor(es), seguido pelo nome do(s) 
entrevistador(es). Deve conter uma apresentação de cerca de 500 
palavras. As submissões devem ser acompanhadas da autorização do(s) 
entrevistado(s), concordando com a publicação do trabalho. Não devem 
exceder 12.000 palavras.

1.6  Ensaios etnofotográficos: ensaios visuais contendo entre 6 e 
12 imagens, p&b ou coloridas, com resolução a partir de 300 dpi. 
Legendas são opcionais. Os ensaios devem ser acompanhados de uma 
apresentação com até 2.000 palavras e as devidas autorizações de uso 
de imagem.

2. Todas as submissões indexadas, com exceção das resenhas, precisam 
ser acompanhadas por três elementos: título, resumo e palavras-
chave, todos apresentados em português e em inglês, dispostos na 
primeira página do material. O resumo deve conter entre 100 e 
150 palavras. A lista de palavras-chave deve conter entre três 
e cinco descritores, separados por ponto-e-vírgula. Recomenda-
se a utilização do Thesaurus UNESCO ou ERIC para definição dos 
descritores.

3. São aceitas submissões em fluxo contínuo e mediante chamadas 
específicas.

4. A pertinência para publicação será avaliada pela Comissão 
Editorial, no que diz respeito à adequação ao perfil e linha 
editorial da CAMPOS – Revista de Antropologia (desk review), e por 



pareceristas ad hoc em regime de duplo-cego (double blind review), 
no que diz respeito ao conteúdo e qualidade das contribuições.

5. As submissões devem ser encaminhadas exclusivamente via SER - 
UFPR. Os textos devem ser submetidos em formato .DOC (não serão 
admitidas submissões em PDF). A primeira versão do texto deve ser 
submetida sem quaisquer marcas de identificação de autoria (isto é, 
sem nome e informações institucionais, agradecimentos, vinculação 
do artigo a projetos de pesquisa e financiamentos), assegurando a 
avaliação por pares cega. Pela mesma razão, os trabalhos de própria 
autoria eventualmente citados no manuscrito devem ser substituídos 
pela seguinte notação: Autor/a, ano.

6. Durante a submissão os autores deverão registrar na plataforma os 
seguintes metadados: nome completo; ORCID ID, filiação institucional 
(nome da instituição por extenso), país, resumo da biografia 
(titulação máxima), título da submissão em português, resumo em 
português, área de conhecimento, palavras-chave, idioma e, se for 
o caso, agência de financiamento da pesquisa. Também se solicita 
a inclusão das referências bibliográficas (com doi, sempre que 
disponível) no respectivo campo da plataforma OJS, que hospeda a 
revista.

7. Imagens (em formato JPG, TIFF ou GIF) devem sempre ser 
encaminhadas como documentos suplementares, uma a uma, com resolução 
mínima de 300dpi. O texto principal deve apresentar indicação do 
ponto da inserção das imagens. No texto, todas as figuras devem ser 
numeradas e tituladas corretamente, incluindo a devida fonte da 
imagem e, quando cabível, autorização para sua reprodução.

8. Os textos deverão ser formatados considerando os seguintes 
parâmetros: tamanho A4; margens de 3 cm; fonte Times New Roman, 
corpo 12; espaçamento entrelinhas 1,5; espaçamento entre parágrafos 
0; alinhamento justificado; recuo especial na primeira linha 1,25. 
Citações superiores a três linhas devem aparecer em parágrafo 
próprio, com recuo de quatro centímetros, fonte Times New Roman, 
corpo 11, espaçamento entrelinhas 1,0.

9. Deve-se reservar o recurso das notas para esclarecimentos e 
adendos substantivos ao texto. O uso de notas meramente referenciais 
deve ser evitado, devendo a remissão à bibliografia ser inserida 
diretamente no corpo do texto com o seguinte formato: sobrenome 
do autor/vírgula/ano de publicação/dois pontos/página, conforme 
exemplo: (Sahlins, 1995:43-47). Recomenda-se que as notas não 
ultrapassem a extensão de 500 caracteres com espaço.

10. O uso do itálico deve ser reservado a palavras estrangeiras, 
termos nativos e títulos de obras citadas no corpo do texto. 
Negritos e sublinhados não devem ser utilizados no corpo do texto.

11. A partir de 2021 a Campos passou a adotar o estilo de referência 
da American Psychological Association (APA) - 6a. ed . Dispostas em 
ordem alfabética no final do trabalho, as referências devem respeitar 
(com especial atenção ao uso de maiúsculas, itálico, pontuação e 
ordem de elementos) o formato que aparece nos seguintes exemplos:

--------------------------------

a) livro 

Único autor: Dumont, L. (1966). Homo hierarchicus: le système des 
castes et ses implications. Paris: Gallimard.

 



Dois ou mais autores: Comaroff, J. & Comaroff. J. (1992). 
Ethnography And The Historical Imagination. Colorado: Westview 
Press.

b) coletânea na íntegra

Overing, J. (ed). (1985). Reason and Morality. London & New Yoik: 
Tavistock Publications.

c) capítulo de livro

Strathern, M. (1980). No nature, no culture: the Hagen case. In: C. 
MacCormack & M. Strathern (eds). Nature, culture and gender (pp. 174 
- 222). Cambridge: Cambridge University Press.

d) artigo em periódico

Herzfeld, M. (2019). What is a polity? 2018 Lewis H. Morgan Lecture. 
HAU: Journal of Ethnographic Theory, 9(1), 23–35. http://dx.doi.
org/10.1086/703684

e) tese acadêmica

Garcia Jr, A. R. (1983). O Sul: Caminho do Roçado - Estratégias de 
Reprodução Camponesa e Transformação Social (Tese de Doutorado). 
Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro.

--------------------------------

12. Direitos Autorais para artigos publicados nesta revista são do 
autor, com direitos de primeira publicação para a revista. Qualquer 
reprodução em outros veículos, desde que autorizados pelos/as 
autores/as, deverá dar os créditos correspondentes à Campos.

13. As afirmações e conceitos emitidos em artigos assinados são de 
absoluta responsabilidade dos seus autores. 

 ***

http://dx.doi.org/10.1086/703684
http://dx.doi.org/10.1086/703684



	1_campos_v22_n2_prétextuais_17-12
	2_campos_v22_n2_dossiê_BazzoScheliga_21-12
	3_campos_v22_n2_dossiê_colares_15-12
	4_campos_v22_n2_dossiê_GomesdeCastro_17-12
	5_campos_v22_n2_dossiê_Moraes_15-12
	6_campos_v22_n2_dossiê_Oliveira_15-12
	7_campos_v22_n2_dossiê_Carniel_15-12
	8_campos_v22_n2_dossiê_OliveiraBorba_17-12
	9_campos_v22_n2_dossiê_Pavao_15-12
	10_campos_v22_n2_dossiê_Couceiro_21-12
	11_campos_v22_n2_dossiê_HortaBongianino_17-12
	12_campos_v22_n2_dossiê_Pinheiro_17-12
	13_campos_v22_n2_artigo_FleischerCamargo_15-12
	14_campos_v22_n2_artigo_Rosa_15-12
	15_campos_v22_n2_artigo_Oliveira&Wiggers_15-12
	16_campos_v22_n2_resenha_correa_15-12
	17_campos_v22_n2_resenha_cordoba_15-12
	18_campos_v22_n2_resenha_barbosa_15-12
	19_campos_v22_n2_resenha_rochedo_15-12
	20_campos_v22_n2_resenha_alves_15-12
	21_campos_v22_n2_Nominata_15-12
	22_campos_v22_n1_póstextuais_15-12

