
CAMPOS V. 24 N1/2 P.11-22 - JAN.DEZ.2023
HTTP://DX.DOI.ORG/10.5380/CRA.V24I1.92178

D O SSIÊ

Entre prantos, possessões e 
mordidas: a questão religiosa em 
Ernesto De Martino

Cristina Pompa 
Universidade Federal de São Paulo (Unifesp), Guarulhos, São Paulo, Brasil 
https://orcid.org/0000-0003-4961-8349  
pompa@unifesp.br  

Marcus Vinícius Rios Barreto 
Universidade Federal da Bahia (UFBA), Salvador, Bahia, Brasil 
https://orcid.org/0000-0003-1741-5811    
marcusriosbarreto@gmail.com  

A revista Campos hospeda neste número um dossiê dedicado ao antropólogo, filósofo e historiador 
das religiões italiano Ernesto De Martino (1908- 1965), uma figura central na história do pensamen-
to europeu do século XX, quase desconhecida no Brasil. De Martino é um autor extraordinariamente 
complexo e praticamente inesgotável, cuja profundidade teórica e metodológica é dificilmente alcançável 
– ou, até mesmo, pouco compreensível – numa época de classificações acadêmicas e de separações disci-
plinares. É difícil enquadrar o trabalho de De Martino em um âmbito disciplinar específico, embora ele 
tenha transitado por vários deles, deixando uma marca profunda: da filosofia à psicanálise, da história das 
religiões à etnologia, até áreas movediças, como a metapsíquica e a psicologia paranormal. 

Apresentar Ernesto De Martino, portanto, é extremamente árduo, mas também desafiador, na me-
dida em que em seu trabalho encontram-se intuições e antecipações de reflexões muito recentes na antro-
pologia. Entre elas estão o questionamento do próprio conceito de realidade, a crítica à arrogância oci-
dental que assume como dogma a objetividade da natureza, o caráter de construção históricas das nossas 
categorias analíticas, a perspectiva gramsciana no estudos dos fenômenos mágico-religiosos populares em 
termos de tensão entre hegemônico e subalterno, a centralidade do corpo, a importância dos objetos na 
análise cultural, a questão da performatividade, embora ele não tenha usado, evidentemente, este termo.



12 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023

Já isso seria suficiente para justificar a aproximação a um autor falecido há mais de 60 anos, 
aproximação – ou reaproximação – em curso não apenas na antropologia italiana, mas também na 
francófona e anglófona. Na Franca, além da tradução e da reorganização de La fine del mondo, em 2016 
(ver o artigo de Cristina Pompa, neste volume), saíram no ano passado as traduções de Morte e pianto 
rituale nel mondo antico (De Martino, 2022a) e de Il mondo magico (De Martino, 2022b). Nos Estados 
Unidos, a publicação, em 2015, de Magic: a theory from the South (De Martino, 2015), tradução de 
Sud e magia, de 1959, marca o reconhecimento da contribuição de De Martino no campo dos estu-
dos pós-coloniais, dos cultural studies e dos subaltern studies. De resto, já a partir da década de 1990, 
a antropologia americana, em sua guinada fenomenológica e reflexiva, descobriu De Martino (Saun-
ders, 1993), e a tradução americana de La terra del rimorso, de 2005, ganhou a introdução de Vincent 
Crapanzano (De Martino, 2005). Também, numerosos livros e artigos foram dedicados ao autor nos 
últimos anos na Europa e nos Estados Unidos.

Mas não se trata aqui de acompanhar as tendências do mainstream antropológico, nem de ho-
menagear uma figura importante e pouco conhecida no panorama do século XX, conforme a recente 
redescoberta das antropologias “periféricas”.  Trata-se, antes, de conhecer uma abordagem teórica e 
metodológica original, surgida em um tempo e um lugar específicos e, portanto, em alguns aspectos 
necessariamente ultrapassada (como no uso indiscriminado do termo “primitivo”, por exemplo), mas 
ainda substancialmente válida para pensar problemas contemporâneos.

 

Presença: entre Filosofia, História e Psicanálise

Um dos méritos maiores de De Martino é a criação desse novo saber, fruto do encontro de disci-
plina diversas (etnologia, filosofia, história das religiões, psiquiatria e psicanálise), mas todas ligadas por 
uma perspectiva comum: a perspectiva histórica, que se coloca como objeto privilegiado o homem em seu 
fazer histórico e em seu esforço cultural de garantir sua “presença” no mundo, frente aos riscos permanen-
tes – diferente conforme as civilizações históricas – de “não ser”, ou “não ser mais”. E justamente a compa-
ração histórica entre civilizações, do mundo clássico à etnologia, é o método que De Martino utiliza, com 
o objetivo de colocar em discussão a própria civilização ocidental e seus produtos culturais. Vale lembrar 
que o uso do termo “civilização”, em lugar de “cultura”, define uma posição crítica do autor em relação ao 
relativismo cultural da escola boasiana. Da mesma forma, é preciso lembrar que De Martino usou muito 
raramente o termo “antropologia”, preferindo o de “etnologia”, ou “história das religiões”, para marcar seu 
distanciamento, seja da antropologia física, dominante na Itália na época, seja da antropologia social e 
cultural, definidas por ele como disciplinas “naturalísticas”, e não históricas.

Na impossibilidade de enfrentar aqui a relação de De Martino com a cultura do seu tempo, a com-
plexidade de seu pensamento e as diversas polêmicas que ele sustentou com as escolas antropológicas de seu 
tempo (temas trabalhados de forma mais ampla e aprofundada em um artigo recente (Pompa, 2022), nossas 
observações introdutórias limitar-se-ão a algumas questões de ordem epistemológica e metodológicas.



ENTRE PRANTOS, POSSESSÕES E MORDIDAS: A QUESTÃO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 13

Do ponto de vista epistemológico, De Martino torna-se uma leitura estimulante no momento 
atual, em que a antropologia reestabelece e consolida um diálogo intenso com a filosofia, diálogo que, 
embora as linhas de pensamento filosófico sejam constitutivas da própria disciplina, foi sempre difícil, 
quase por medo da antropologia de cair numa dimensão metafísica e perder a concretude do objeto 
de análise, como observou Roberto Cardoso de Oliveira (1977). São exemplos dessa reaproximação: 
a presença do pensamento deleuziano na reflexão antropológica contemporânea, ou a aproximação da 
antropologia de Tim Ingold à fenomenologia via Merleau-Ponty, ou a interlocução da etnologia de 
hoje com a filosofia da ciência de Isabelle Stengers e Bruno Latour, apenas para nos atermos a exemplos 
bem conhecidos no Brasil contemporâneo.  Se esse diálogo se caracteriza como algo inovativo para a 
antropologia, é quase desconcertante descobrir como De Martino, desde os anos 1940, construía as 
bases para sua antropologia na Itália justamente a partir da reflexão filosófica do idealismo historicista 
de Benedetto Croce e do existencialismo de Heidegger e Jaspers.  

No que diz respeito ao método, há, de saída, pelo menos dois elementos que fazem de De Martino, 
mutatis mutandis, quase um antecipador de preocupações contemporâneas: a questão da materialidade – 
mais desenvolvida nas pesquisas etnográficas do sul da Itália – e a questão da corporalidade, que perpassa 
toda a obra do etnólogo italiano, embora ele não use este termo. Essas questões são hoje centrais para a 
antropologia que se ocupa de religião no Brasil, tanto na crítica às limitações do conceito levi-straussiano 
de “eficácia simbólica” (Tavares & Bassi, 2012) e no foco na centralidade da cura e na adesão ao paradigma 
da corporalidade de Thomas Csordas (2008), quanto na atenção às  formas materiais de produção da expe-
riência religiosa (Menezes & Toniol, 2021),  que tem sua inspiração no trabalho de Birgit Meyer (2019).

O centro de toda a reflexão de Ernesto De Martino é a história, vista pela lente do historicismo 
idealista de Benedetto Croce, enriquecido sucessivamente pela reflexão gramsciana: nesta visão, a história 
não é sucessão de acontecimentos, e sim valorização cultural dos fatos. E esta centralidade da aborda-
gem histórica aos fatos culturais leva o autor não apenas a historicizar seu objeto, mas também as cate-
gorias analíticas: desde a década de 1940, na crítica à fenomenologia religiosa e à primazia etnocêntrica 
do conceito de crença, por exemplo, podemos encontrar uma antecipação da crítica de Talal Asad à es-
sencialização e à universalização da religião feita por Geertz (Asad, 2010[1993]).  Este mesmo esforço 
de historização leva De Martino a questionar a própria noção de realidade objetiva e natural (ele usa 
o termo “dada”) do Ocidente moderno. Para ele, tal noção nasceu na polêmica antimágica dos séculos 
XVI e XVII, entregando à “ciência” a tarefa de explicar a realidade natural e atribuíndo aos devaneios 
da “magia” as concepções diversas do mundo, que implicam a possibilidade da modificação humana da 
realidade “dada”. Não podemos deixar de notar aqui uma certa semelhança com a discussão contem-
porânea a respeito da pretensa objetividade do mundo natural. Ernesto De Martino colocou-se essas 
questões há décadas, mas mais do que procurar “antecipações” de discussões contemporâneas, trata-se, 
aqui, de identificar a possível contribuição teórico-metodológica do autor italiano para os problemas 
contemporâneos que a antropologia enfrenta. 

Chegamos, assim, ao problema que De Martino enfrentou desde a década de 1940: o papel do 
simbolismo mítico-ritual no controle do risco de “perda da presença”, em outros termos, a relação entre 
crise (psíquica) e resgate (cultural).  É consenso atribuir a origem do conceito de presença ao Dasein 



14 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023

heideggeriano (ver o artigo de Simone Capozzi, neste volume): o ser-aí, estar no mundo. Nos textos 
mais propriamente antropológico e etnográficos, ele define a presença como “potência individuante”, 
ou objetivante, capacidade de agir contra o risco de ser agido. Outra expressão é ethos do transcendi-
mento, que não se refere à transcendência, mas sim à ideia de transcender situações críticas que se dão 
sem ou contra o homem, e replasmá-las conforme valores culturais, coletivos, intersubjetivos. 

Entra aqui a dialética presença-crise-resgate. A presença, entendida como poder de individuação, 
de ser sujeito, não está dada de antemão, pelo menos não em todas as culturas e todas as sociedades e 
em todos os momentos históricos: a presença no mundo e o próprio mundo são realidades a construir 
(ele diz “realidade condenda”, do latim condere = fundar), frente ao risco permanente de se perder e, 
portanto, perder o mundo, risco esse determinado por condições históricas específicas. Ser-aí é estar 
na história onde se dá o trabalho de pensar, agir, sentir e, talvez acima de tudo, “distinguir” segundo 
formas e valores culturais. Nos momentos críticos da existência, a cultura (as civilizações) predispõe me-
canismos de controle e de superação segundo “formas de coerência cultural”. E o simbolismo mítico-ritual 
(ele usa muito mais frequentemente este termo do que o de religião) é precisamente o instrumento de 
suspensão, controle e replasmação da crise. Crise que é individual enquanto condição existencial, mas é 
coletiva também, principalmente nas sociedades tradicionais. Quais são essas crises? São crises pessoais 
e crises cósmicas, aquelas que Lévi-Strauss identificou ao trabalhar a eficácia simbólica (não por acaso, 
enquanto De Martino recusa o estruturalismo lévi-straussiano por ser a-histórico ou anti-histórico, 
cita várias vezes “a eficácia simbólica”). Em geral, trata-se de experiências de sofrimento, de angústia: o 
luto, o medo, a fatiga, que desembocam na crise psicopatológica, aquela que no mundo moderno é de-
finida como neurose, manifestada na sensação de perda do mundo e de perda de si, na não objetivação 
do mundo, enfim, na experiência de não poder “agir”, mas de “ser agido”. E nesse sentido De Martino se 
utiliza das narrativas psiquiátricas, não para assimilar o religioso ao psicótico – como fazia uma parte 
da literatura sociológica da época – mas para identificar que tipo de crise é aquela que o simbolismo 
mítico-ritual controla e resolve.

Como funciona esse dispositivo? Aqui é preciso introduzir outro conceito central, inserido nesta 
dialética crise da presença-resgate cultural. É o conceito de “de-historificação”. O momento crítico tem 
que ser de-historificado, retirado do fluir do devir: a história tem que ser suspensa, interrompida, de 
forma institucionalizada, ou seja, sai-se da história conforme modelos pré-definidos, aceitos e consa-
grados pela tradição. Nesse tempo suspenso, que De Martino chama “regime protegido”, repete-se o 
modelo mítico, o exemplum, o protótipo da resolução. E isso vale desde a fórmula mágica para a cura 
de determinado problema de saúde, quando por exemplo são repetidas palavras ou lembrados gestos 
prototípicos da vida dos ancestrais míticos ou – no caso do catolicismo popular – dos santos, ou os 
rituais de ano-novo que repetem o início, os rituais agrícolas para propiciar a colheita, que repetem os 
gestos do herói que ensinou a plantar, até o modelo do sacrifício de Cristo e de sua ressurreição como 
exemplo de superação da morte na liturgia cristã.  O resgate, então, é visto como “já dado”, já aconte-
cido, e a crise já resolvida exemplarmente no tempo do mito. Aí se resolve miticamente a crise porque 
o sofrimento é replasmado ritualmente dentro de um horizonte mítico (daí a noção de simbolismo 



ENTRE PRANTOS, POSSESSÕES E MORDIDAS: A QUESTÃO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 15

mítico-ritual). Com o fechamento do rito, reabrem-se a história profana e seus valores, com a presença 
reforçada, revigorada, garantida pela reiteração do modelo meta-histórico.

Então, a simbologia religiosa é uma técnica. De Martino repete várias vezes esta afirmação: técnica de 
proteção da presença contra o risco de não ser no mundo. Isso não implica uma visão utilitarista; ao contrário, a 
ideia da técnica como momento mediador da afirmação de valores sociais impede uma visão restrita e banaliza-
da. Podemos dizer que de certa forma essa noção de técnica remete àquilo que hoje se chama performatividade.  

Na chamada “trilogia meridionalistas”, as três  obras dedicadas à etnografia dos rituais campo-
neses do sul da Itália (ver o artigo de Marcus Barreto e Hugo Soares, neste volume), estes dispositivos 
mítico-rituais são analisados em profundidade, mostrando como a técnica ritual marca para opera-
dores e participantes um rebaixamento dos níveis de consciência de vigília, mediante cantos, danças, 
cores, cheiros, ladainhas repetidas, movimentos ritmados, de maneira a estabelecer um estado de comu-
nicação com o inconsciente. As técnicas de de-historificação são mecanismos que levam a um estado 
entre o sono e a vigília, um estado hipnótico: é neste estado de semiconsciência, que frequentemente 
imitam o estado de crise, mas de forma institucionalizada, codificada, modelada, que a crise pode ser 
controlada e, com isso, podem ser recuperados memórias e valores, coletivos. No ritual, a crise é perfor-
matizada: o “atarantado” dança imitando os movimentos descontrolados da crise psicótica, o enlutado 
(ver o artigo de Silvia Mancini, neste volume) imita institucionalmente a crise de choro e desespe-
ro, o enfeitiçado imita a “amarração” com cordas verdadeiras. É central, portanto, a distinção entre 
“de-historificação irrelativa” e “de-historificação” institucional. A primeira indica a perda da dimensão 
histórica e da capacidade de objetivação do real, sem possibilidade de resgate cultural, enfim, é a “perda 
da presença”, cair no nada, perder o mundo. A segunda é o dispositivo cultural – variável conforme as 
sociedades, as épocas históricas e os “regimes de existência” em que indivíduos e grupos experimentam 
diferentes tipos de crises –, dispositivo que permite controlar a crise, recuperar simbolicamente a re-
lação com o mundo e reabrir a consciência à vida cultural e à história.  

Nesta introdução, apontamos apenas para a temática definida pela dialética crise/resgate por-
que, além das “antecipações” listadas no começo, parece-nos que a abordagem demartiniana da religião 
enquanto “técnica” de resgate da crise pode ser interessante para pensar alguns fenômenos religiosos 
contemporâneos no Brasil. A proposta de deixar de observar os fatos priorizando a questão da crença 
e focando a questão das práticas rituais, dos corpos e dos objetos que as compõem, pode lançar uma 
nova luz sobre aquilo que já foi chamado de “reencantamento do mundo”, volta do religioso, trânsito 
religioso e assim por diante. É bastante evidente que as adesões contemporâneas ao que chamamos de 
“religioso” dizem fundamentalmente respeito a práticas que implicam em medida maior ou menor os 
chamados estados alterados de consciência, estados hipnóticos dentro dos moldes preestabelecidos, 
enfim, o transe. Além das práticas que tradicionalmente implicam transe, como o espiritismo ou os 
cultos afro, podemos pensar nos exorcismos, nos descarregos, ou, mais em geral, nos rituais de louvor 
das igrejas neopentecostais que ganham cada vez mais fiéis, na Renovação Carismática e seus rituais de 
cura, no neoxamanismo new age e o uso de psicoativos que provocam estados de alteração neurossenso-
rial. Deste ponto de vista, perdem relevância as discussões sobre as múltiplas pertenças e as idas e voltas 
entre diferentes “credos”, tão características das práticas religiosas no Brasil, na medida em que certas 



16 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023

estruturas rituais são análogas, como já foi notado (Almeida, 2003) e visam a recuperação do equilíbrio 
psicocorporal entre o eu e o mundo, enfim, a demartiniana “presença”. 

O Dossiê

O conjunto de textos que apresentamos neste Dossiê não representa a primeira introdução das 
ideias de Ernesto De Martino no cenário acadêmico brasileiro1, mas, inegavelmente, amplia de maneira 
consistente o conhecimento de suas obras, constituindo um trabalho de fôlego, embora necessariamente 
incompleto. Este trabalho é o resultado de uma reflexão coletiva, iniciada há mais de dez anos, no grupo 
de pesquisa Antropologia e história das Religiões no século XX, coordenado por Cristina Pompa e Adone 
Agnolin e que prossegue, desde o ano passado, com o projeto internacional Crise da Presença e reinte-
gração religiosa: atualidade de Ernesto De Martino, do qual participam vários pesquisadores, brasileiros e 
estrangeiros, alguns dos quais estão presentes neste volume. Os artigos, traduções e resenhas selecionados 
para o Dossiê são o resultado do encorajamento e interesse despertados em antigos e atuais orientandos e 
pesquisadores, que reconhecem em De Martino uma abordagem potente e original da questão religiosa, 
e não só. Por isso, os vários textos retomam frequentemente temas e conceitos, ajudando a esclarecê-los, 
de pontos de vistas diferentes porque diferentes, como vimos, são as orientações e os estímulos teóricos de 
De Martino e dos autores dos textos: a antropologia, a filosofia, a história das religiões.

Na seção de artigos, o texto de Cristina Pompa “O fim do mundo segundo Ernesto De Martino” 
analisa a obra La fine del Mondo – contributo all’analisi dele apocalissi culturali, que o autor italiano co-
meçou a escrever no final dos anos 1950, mas que, em virtude de seu falecimento, acabou sendo publicada 
postumamente. Nesta obra, De Martino discute o tema do Fim do Mundo, por um lado, recuperando 
o horizonte histórico que evidencia a ideologia escatológica protocristã como o marco do surgimento 
desse tópico no Ocidente. Ao mesmo tempo, ele situa a questão da finitude sob uma perspectiva etnop-
siquiátrica, associando os produtos culturais relativos ao fim do mundo à experiência psíquica de “per-
da da presença”, e analisando como essa ideia foi ritualmente elaborada pelos movimentos proféticos e 
milenaristas dos povos oprimidos, assim como na chamada “literatura da crise” do pós-guerra europeu. 
No entender de Pompa, De Martino reflete sobre os significados dos apocalipses em vários momentos e 
lugares, trazendo a análise antropológica para o coração da própria cultura ocidental. 

Hugo Ricardo Soares e Marcus Vinícius Barreto em “Lamento, amarração e tarantismo: contribu-
ições da teoria de Ernesto De Martino às pesquisas sobre religiões populares no Brasil”, como o próprio 
título sugere, aventam colocar as interpretações demartinianas sobre a religiosidade popular do sul da Itália 
– campo empírico do etnólogo – em proveito de uma leitura crítica das pesquisas realizadas no contexto bra-
sileiro. Assim, a despeito dos limites desta aproximação, os autores veem similaridades e divergências entre a 
obra de De Martino e a literatura antropológica que se dedicou às religiões populares no Brasil. 

1  Precisamos fazer jus ao pioneirismo de Liana Trindade, cujo livro, Ernesto De Martino: resistência e magia no Sul da Itália, que foca 
especificamente as etnografias meridionalistas do autor, infelizmente já está fora de cir¬culação (Trindade, 2015). Outras breves referên-
cias estão inseridas em geral em trabalhos de história das religiões (principalmente Massenzio, 2005 e Agnolin, 2013), de antropologia 
ou socio¬logia da religião, de história social e de etnopsiquiatria.



ENTRE PRANTOS, POSSESSÕES E MORDIDAS: A QUESTÃO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 17

Para Soares e Barreto, tanto De Martino quanto os pesquisadores brasileiros compreendem a noção 
de “popular” segundo a designação de classe social tal como formulada por Antonio Gramsci. No entanto, 
ao passo que, na Itália, De Martino analisa a questão tomando a dimensão ritual das práticas em perspectiva 
histórica, e dando ênfase aos mecanismos de proteção e resgate, no Brasil, os antropólogos tratam a religio-
sidade popular enaltecendo a dimensão discursiva e procurando compreender, de maneira sincrônica, as 
relações sociais e de poder, assim como a ideia de “crença” – bastante criticada pelo intelectual italiano.

No texto “Ernesto De Martino: a “vocação” antropológica de um historiador das religiões”, Nicola 
Gasbarro compreende a dupla filiação de De Martino, a de historiador das religiões e a de etnólogo, como 
um percurso metodológico encontrado pelo intelectual para formular o conceito de “crise da presença”, 
categoria analítica substancial de seus trabalhos. De acordo com Gasbarro, esse conceito resulta do exer-
cício interdisciplinar mediante o qual De Martino elege duas máximas do ethos ocidental: a noção cristã 
do pecado original, por um lado, e a finitude da história, por outro, comparando-as sistematicamente. 

Deste modo, De Martino interpreta os dramas da existência humana, colocando em relação o histo-
ricismo e o existencialismo, bem como as várias formas religiosas de salvação, e transforma a consciência da 
crise e do resgate em objeto de interesse antropológico diante da possibilidade do fim das culturas. Ainda 
com base nas ideias de De Martino, Gasbarro mostra o caráter profundamente antropológico da vertente 
italiana – laica e historicista – da história das religiões, pouco conhecida no Brasil, onde predomina a 
vertente fenomenológica desta disciplina, ligada sobretudo ao nome de Mircea Eliade.

Sergio Botta, em “El chamanismo como categoría analítica problemática en Ernesto De Marti-
no”, analisa a definição de xamanismo nas formulações teóricas da Escola Italiana de História das Reli-
giões, com particular atenção à maneira pela qual De Martino apropriou-se dessa categoria para refletir 
sobre o magismo. Primeiramente, Botta investiga como a questão xamânica foi abordada por Raffaele 
Pettazzoni, fundador da Escola. Na sequência, concentra-se nas discussões que De Martino propõe 
quando dialoga com as obras de Sergei Shirokogoroff e Mircea Eliade. Finalmente, tenta elaborar uma 
nova definição de xamanismo à luz da perspectiva histórico-religiosa.

Simone Capozzi, no artigo “Techniques of presence. Beyond presence and its crisis”, apresenta 
uma reflexão propriamente filosófica a respeito das noções “presença” e “crise da presença”, e das corren-
tes teóricas que influenciaram De Martino na definição e redefinição permanente desse conceito cen-
tral: da unidade da apercepção kantiana até o Dasein da fenomenologia existencialista. As noções de 
“hábito”, “uso” e “domesticidade”, particularmente enfatizadas nos últimos escritos filosóficos de De Mar-
tino, são a chave a partir da qual Capozzi mostra a transformação do conceito de “presença” para o de 
“presentificação”. Esse termo e esse conceito esclarecem o fato de que a relação eu/mundo é uma relação 
dialética, de reciprocidade, e não de oposição binária, como na filosofia clássica, algo a ser construído 
permanentemente, a partir de técnicas específicas, aqui recuperando o trabalho de Marcel Mauss. 

De técnicas fala também o artigo de Silvia Mancini, uma das maiores especialistas na obra de De 
Martino, que, no texto “La deploración ritual, o del uso estratégico de los estados hipnóticos en la crisis 
del duelo”, concentra-se na análise que o autor propõe sobre as práticas relacionadas à morte a exemplo 
do tratamento ritual do lamento fúnebre na história da civilização meridional. Nessa linha de raciocínio, 
Mancini chama a atenção para duas modalidades de gestão simbólica do lamento na região do Mediter-



18 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023

râneo: a pagã – das instituições mítico-rituais politeístas – e a cristã – da ideologia monoteísta de salvação 
da alma no cessar da vida biológica. O ponto central para De Martino diz respeito ao cristianismo, que 
estabeleceu uma contraposição entre essas modalidades, ao rejeitar a tradição meridional em face dos esta-
dos hipnóticos ou dissociativos desencadeados pelo pranto: técnica desenvolvida por essa mesma tradição 
e cuja finalidade é reintegrar os vivos acometidos pelo sofrimento perante a morte dos entes.

Finalmente, o artigo de Tomás Tassinari, “Carlo Ginzburg, leitor de Ernesto De Martino: 
aproximações e distanciamentos”, chama a atenção para a dívida que Carlo Ginzburg, figura central da 
história cultural, e muito conhecida no Brasil, tem com Ernesto De Martino. Tal dívida é amplamente 
declarada pelo próprio Ginzburg em vários dos seus trabalhos, principalmente nos primeiros, dedica-
dos ao estudo de documentos inquisitoriais sobre as práticas de feitiçaria no século XVI. No entender 
de Tassinari, a aproximação entre ambos os pensadores reside na importante reflexão antirrelativista, 
embora fundada nos limites epistemológicos do etnocentrismo. Todavia, De Martino e Ginzburg di-
vergem quando definem a realidade e o sentido histórico dos poderes mágicos.

Amélie Stuby contribui com a resenha de La terra del remorso, etnografia publicada original-
mente em 1961. Esse texto é o resultado da pesquisa de De Martino sobre o tarantismo apuliano – no 
sul da Itália – a partir de documentos que, desde o século XVII, relatam os estados catatônicos resul-
tantes da suposta mordida de uma aranha mítica, a “tarântula”. Além das fontes documentais, suas 
observações também são devedoras do trabalho de campo realizado na região da Apúlia, onde De 
Martino etnografou o complexo ritual dos “atarantados” baseado em música, dança, objetos e cores, 
para resolver a crise psíquica frequente em determinados momentos da vida rural, como a colheita.  
Vale lembrar que A terra do remorso, tradução para o português da obra, está sendo finalizada e será 
publicada ainda neste ano.

As Traduções

A seção das traduções é a parte mais complexa e desafiadora do dossiê. Trata-se, com efeito, das 
primeiras traduções para o português de importantes textos teóricos do autor, e o desafio consiste princi-
palmente em tornar acessíveis para o leitor brasileiro algumas das ideias centrais que fundamentam o 
método de De Martino, construído de maneira interdisciplinar – entre história, filosofia e psicanálise. 
Tarefa extremamente complexa é encontrar termos do português que deem conta da linguagem 
nuançada e ao mesmo tempo densa, que respeitem o estilo caracterizado por construções longas e 
períodos cheios de imagens, bem como o vocabulário original, de não imediata compreensão inclusive 
na própria língua italiana. A linguagem demartiniana é complexa, às vezes redundante, rica de ecos fi-
losóficos, citações clássicas e referências eruditas, nem sempre facilmente identificáveis, que não fazem 
parte da bagagem da antropologia contemporânea.

Essas dificuldades são salientadas por Philippe Sartin, em sua introdução à tradução de “Fenomeno-
logia religiosa e storicismo assoluto”, artigo de 1954, introdução necessária para contextualizar a polêmica 
entre o autor (e da Escola italiana de História da Religiões de maneira geral) com a fenomenologia religiosa. 



ENTRE PRANTOS, POSSESSÕES E MORDIDAS: A QUESTÃO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 19

O objeto desse artigo consiste numa crítica radical às interpretações irracionalistas da religião – representa-
das, na ótica demartiniana, pela fenomenologia de Gerardus van der Leeuw (1890-1950) –, que se baseiam 
na identificação empática entre sujeito e objeto, na reduplicação descritiva e na revivência do fenômeno 
religioso, entendido em seus próprios termos.  Sartin alerta oportunamente para o fato de a fenomenologia 
religiosa, fortemente criticada por De Martino, ser, de fato, a vertente pela qual a história das religiões desen-
volveu-se no Brasil, influenciando boa parte da antropologia da religião produzida nesse contexto.

As outras duas traduções não precisam de introduções, pois abordam textos e conceito amplamen-
te trabalhados por todos os artigos. É o caso de “Crisi della presenza e reintegrazione religiosa”, publicado 
originalmente em 1956, traduzido aqui por Daniel Ribeiro Pereira. Nesse texto, De Martino retoma a 
noção de “crise da presença”, explorada anteriormente na obra Il mondo magico, de 1947, quando buscou 
refletir sobre a história da vida mágica e religiosa nas chamadas culturas primitivas. Assim, ele define crise 
da presença, a partir do arcabouço filosófico mencionado anteriormente, como um risco permanente que 
atravessa a relação do sujeito com o mundo em face daquilo que o autor denomina de o “poder do ne-
gativo”, ou seja, das condições adversas que ameaçam a existência humana. Diante desse risco, as práticas 
mágicas, construídas pela civilização meridional, ofereceriam uma resolução cultural. 

Renata Medeiros Paoliello, finalmente, oferece-nos uma importante contribuição ao traduzir 
“Apocalissi culturali e apocalissi psicopatologiche”, conferência proferida em 1964 – e, posteriormen-
te, o último artigo do autor – considerada um dos pontos de partida para a elaboração da obra La 
Fine del Mondo – contributo all’analisi delle apocalissi cultural. De Martino aborda o tema do Fim do 
Mundo a partir da noção de “apocalipses culturais”, por ele definida como manifestações de finitude 
culturalmente vivenciadas e representadas. Está clara aqui a tensão com a ciência médica, notadamente 
a psiquiatria que, se, por um lado, trata a questão como sintoma supersticioso e patológico, por outro 
lado, oferece os instrumentos para compreender a origem e as modalidades de surgimento e desen-
volvimento da crise. É este o ponto de partida para a análise demartiniana, não apenas do simbolismo 
mítico-ritual que informa os movimentos proféticos tradicionais, mas também daquele “apocalipse 
sem eschaton” constituído pela literatura e a arte “da crise” que marcou a inquietação profunda da Eu-
ropa do século XX: uma verdadeira antropologia do mundo contemporâneo.

Deixamos ao leitor o juízo sobre a validade da reflexão demartiniana para pensar nosso mundo, 
nesses tempos apocalípticos.

Cristina Pompa é Doutora em Ciências Sociais pela Universidade de Campinas 
(Unicamp) e professora associada do Departamento de Ciências Sociais da Uni-
versidade Federal de São Paulo (Unifesp).

Marcus Vinícius Barreto é Doutor em Antropologia Social pela Universidade 
de São Paulo (USP) e professor substituto do Departamento de Antropologia e 
Etnologia da Universidade Federal da Bahia (UFBA). 



20 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023

REFERÊNCIAS

Agnolin, A. (2013). História das religiões: perspectiva histórico-comparativa. São Paulo: Paulinas. 

Almeida, R. (2003). A Guerra das Possessões. In A. Oro, A. Corten, & J-P. Dozon. (orgs.). Igreja 
Universal do Reino de Deus. Os Novos Conquistadores da Fé (pp. 321-342). São Paulo: Paulinas. 

Asad, T. (2010[1993]). A construção da religião como categoria antropológica. Cadernos de Campo, 
19, 263-284. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v19i19p263-284

Botta, S. (2023). El laboratórioo de la crisis de la presencia. El chamanismo como categoría analítica 
problemática en Ernesto De Martino. Campos – Revista de Antropologia, 24(1-2), 90-113.	  
https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V24I1.86729 

Capozzi, S. (2023). Techniques of presence. Beyond presence and its crisis. Campos – Revista de An-
tropologia, 24(1-2), 114-130. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V24I1.86786 

Csordas, T. (2008 [2002]). Corpo/significado/cura. Porto Alegre: Editora UFRGS.

De Martino, E. (2005). The land of remorse: a study of Southern Italian tarantism. (Trad. e notas de 
Dorothy Zinn). London: Free Association Books.

De Martino, E. (2015). Magic: a theory from the South. (Trad. e notas de Dorothy Zinn). Chicago: HAU Books.

De Martino, E. (2022a). Morts et pleurs rituels. De la lamentation funèbre antique à la plainte de Marie 
(Trad. de Alfonsina Bellio e Nicholas Jérôme). Paris: Éditions de l’EHESS (coll. “Anthropologie”). 

De Martino, E. (2022b). Le monde magique. (Trad. e introd. Giordana Charuty). Paris: Bartillat. 

De Martino, E. (2023a). Fenomenologia religiosa e historicismo absoluto. Campos – Revista de An-
tropologia, 24(1-2), 161-179. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.86414

De Martino, E. (2023b). Crise da presença e reintegração religiosa. Campos – Revista de Antropologia, 
24(1-2), 180-197. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.83659

De Martino, E. (2023c). Apocalipses Culturais e Apocalipses Psicopatológicos. Campos – Revista de 
Antropologia, 24(1-2), 198-222. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.86785 

Gasbarro, N. (2023). Ernesto De Martino: a “vocação” antropológica de um historiador das religiões. 
Campos – Revista de Antropologia, 24(1-2), 71-89. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V24I1.86773 

Mancini, S. (2023). O “lamento ritual”, ou do uso estratégico dos estados hipnóticos na crise de luto. 
Campos – Revista de Antropologia, 24(1-2), 223-236. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.86784



ENTRE PRANTOS, POSSESSÕES E MORDIDAS: A QUESTÃO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 21

Massenzio, M. (2005). A história das religiões na cultura moderna. São Paulo: Hedra.

Menezes, R. & Toniol, R. (orgs.) (2021). Religião e materialidades: novos horizontes empíricos e desa-
fios teóricos. Rio de Janeiro: Papéis Selvagens.

Meyer, B. (2019). Como as coisas importam: uma abordagem material da religião. Giumbelli, E. ; 
Rickli, J.; Toniol. R (orgs.). Porto Alegre: Editora da UFRGS. 

Oliveira, R. C. (1977). Antropologia e Filosofia. Anuário Antropológico, 1(1), 250-260.

Pompa, C. (2023). O fim do mundo segundo Ernesto De Martino. Campos – Revista de Antropologia, 
24(1-2), 23-42. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.86721

Saunders, G.  (1993). “Critical ethnocentrism” and the ethnology of Ernesto De Martino. American 
Anthropologist. 95(4), 875-893. https://doi.org/10.1525/aa.1993.95.4.02a00060

Sartin, P. (2023). História, antes de tudo. Campos – Revista de Antropologia, 24(1-2), 150-160. 	
https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V24I1.91387 

Soares, H., & Barreto, M. V. (2023). Lamento, amarração e tarantismo: contribuições da teoria de Er-
nesto De Martino às pesquisas sobre religiões populares no Brasil. Campos – Revista de Antropologia, 
24(1-2), 43-70. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V24I1.86200 

Stuby, A. (2023).  De Martino, E. (1999). La terre du remords. Le Plessis-Robinson: Institut Synthélabo. 494 
pp. Campos – Revista de Antropologia, 24(1-2), 316-320. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V24I1.86361 

Tassinari, T. (2023). Carlo Ginzburg, leitor de Ernesto De Martino: aproximações e distanciamentos. 
Campos – Revista de Antropologia, 24(1-2), 131-155. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V24I1.86092 

Tavares, F., & Bassi, F. (orgs.) (2012). Para além da eficácia simbólica: estudos em ritual, religião e 
saúde. Salvador: EDUFBA. 

Trindade, L. (2015). Ernesto De Martino: o mundo mágico do sul da Itália. São Paulo: Terceira Margem. 



22 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023

Entre prantos, possessões e mordidas: a questão religiosa em 
Ernesto De Martino

Resumo: Apresentação ao dossiê dedicado ao antropólogo, filósofo e historiador das religiões italiano 
Ernesto De Martino (1908- 1965), uma figura central na história do pensamento europeu do século 
XX, quase desconhecida no Brasil.
Palavras-chave: Antropologia da religião; Ernesto De Martino.

Between Lamentations, Possessions and Bites: The Religious Ques-
tion in Ernesto De Martino 

Abstract: Introduction to the dossier dedicated to the Italian anthropologist, philosopher and his-
torian of religions Ernesto De Martino (1908-1965), a central figure in the history of 20th century 
European thought, virtually unknown in Brazil. 
Keywords: Anthropology of religion; Ernesto De Martino. 

Entre lamentos, posesiones y mordiscos: La cuestión religiosa en 
Ernesto De Martino

Resumen: Presentación del dossier dedicado al antropólogo, filósofo e historiador de las religiones 
italiano Ernesto De Martino (1908-1965), figura central en la historia del pensamiento europeo del 
siglo XX, prácticamente desconocido en Brasil. 
Palabras clave: Antropología de la religión; Ernesto De Martino.

RECEBIDO: 16/03/2023

APROVADO: 12/08/2023

PUBLICADO: 01/07/2024

 
Este é um material publicado em acesso 
aberto sob a licença Creative Commons  

BY-NC

 


