DOSSIE

Entre prantos, possessoes e
mordidas: a questao religiosa em
Ernesto De Martino

CRISTINA POMPA

MARCUS VINICIUS RIOS BARRETO

A revista Campos hospeda neste nimero um dossié¢ dedicado ao antropélogo, filésofo ¢ historiador
das religioes italiano Ernesto De Martino (1908- 1965), uma figura central na histéria do pensamen-
to europeu do século XX, quase desconhecida no Brasil. De Martino ¢ um autor extraordinariamente
complexo e praticamente inesgotével, cuja profundidade tedrica e metodoldgica ¢ dificilmente alcangével
— ou, até mesmo, pouco compreensivel — numa época de classificagoes académicas e de separagoes disci-
plinares. E dificil enquadrar o trabalho de De Martino em um 4mbito disciplinar especifico, embora ele
tenha transitado por vérios deles, deixando uma marca profunda: da filosofia a psicanalise, da histéria das
religioes 4 etnologia, até dreas movedigas, como a metapsiquica ¢ a psicologia paranormal.

Apresentar Ernesto De Martino, portanto, ¢ extremamente drduo, mas também desafiador, na me-
dida em que em seu trabalho encontram-se intui¢oes e antecipagdes de reflexdes muito recentes na antro-
pologia. Entre elas estao o questionamento do préprio conceito de realidade, a critica 4 arrogancia oci-
dental que assume como dogma a objetividade da natureza, o cardter de construgao histéricas das nossas
categorias analiticas, a perspectiva gramsciana no estudos dos fendmenos mégico-religiosos populares em
termos de tensio entre hegemonico e subalterno, a centralidade do corpo, a importancia dos objetos na

andlise cultural, a questao da performatividade, embora ele nao tenha usado, evidentemente, este termo.



J4 isso seria suficiente para justificar a aproximagao a um autor falecido ha mais de 60 anos,
aproximagio — ou reaproximag¢io — em curso nao apenas na antropologia italiana, mas também na
francéfona e angléfona. Na Franca, além da tradugao e da reorganizacao de La fine del mondo, em 2016
(ver o artigo de Cristina Pompa, neste volume), sairam no ano passado as tradugoes de Morze e pianto
rituale nel mondo antico (De Martino, 2022a) e de I/ mondo magico (De Martino, 2022b). Nos Estados
Unidos, a publicagio, em 2015, de Magic: a theory from the South (De Martino, 2015), tradugao de
Sud e magia, de 1959, marca o reconhecimento da contribui¢ao de De Martino no campo dos estu-
dos p&s-coloniais, dos cultural studies e dos subaltern studies. De resto, ji a partir da década de 1990,
a antropologia americana, em sua guinada fenomenoldgica e reflexiva, descobriu De Martino (Saun-
ders, 1993), e a tradu¢ao americana de La terra del rimorso, de 2005, ganhou a introdugao de Vincent
Crapanzano (De Martino, 2005). Também, numerosos livros e artigos foram dedicados ao autor nos
tltimos anos na Europa e nos Estados Unidos.

Mas nao se trata aqui de acompanhar as tendéncias do mainstream antropolédgico, nem de ho-
menagear uma figura importante e pouco conhecida no panorama do século XX, conforme a recente
redescoberta das antropologias “periféricas™. Trata-se, antes, de conhecer uma abordagem tedrica e
metodoldgica original, surgida em um tempo e um lugar especificos e, portanto, em alguns aspectos
necessariamente ultrapassada (como no uso indiscriminado do termo “primitivo’, por exemplo), mas

ainda substancialmente valida para pensar problemas contemporaneos.

Presenca: entre Filosofia, Historia e Psicanalise

Um dos méritos maiores de De Martino ¢ a criagio desse novo saber, fruto do encontro de disci-
plina diversas (etnologia, filosofia, histéria das religides, psiquiatria e psicandlise), mas todas ligadas por
uma perspectiva comum: a perspectiva histérica, que se coloca como objeto privilegiado o homem em seu

azer histdrico e em seu esforco cultural de garantir sua “presenca” no mundo, frente aos riscos permanen-
fazer hist £ ltural d t do, frent
tes — diferente conforme as civilizagoes historicas — de “nao ser”, ou “nao ser mais”. E justamente a compa-
ragao histdrica entre civilizagoes, do mundo cléssico a etnologia, ¢ 0 método que De Martino utiliza, com
o objetivo de colocar em discussao a prépria civilizagao ocidental e seus produtos culturais. Vale lembrar

K . o] -~ » << » . Bl R Pl
que o uso do termo “civilizagao’, em lugar de “cultura’, define uma posicao critica do autor em relagio ao
relativismo cultural da escola boasiana. Da mesma forma, ¢ preciso lembrar que De Martino usou muito
({3 - » . <« - » (3 . / . . . - »

raramente o termo “antropologia’, preferindo o de “etnologia’, ou “histéria das religioes”, para marcar seu
distanciamento, seja da antropologia fisica, dominante na Itdlia na época, seja da antropologia social e
cultural, definidas por ele como disciplinas “naturalisticas”, e nao histdricas.

Na impossibilidade de enfrentar aqui a relagio de De Martino com a cultura do seu tempo, a com-
plexidade de seu pensamento e as diversas polémicas que ele sustentou com as escolas antropolégicas de seu
tempo (temas trabalhados de forma mais ampla ¢ aprofundada em um artigo recente (Pompa, 2022), nossas

observagoes introdutérias limitar-se-a0 a algumas questdes de ordem epistemoldgica e metodoldgicas.

12 caMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023



ENTRE PRANTOS, POSSESSOES E MORDIDAS: A QUESTAO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

Do ponto de vista epistemolédgico, De Martino torna-se uma leitura estimulante no momento
atual, em que a antropologia reestabelece e consolida um dialogo intenso com a filosofia, didlogo que,
embora as linhas de pensamento filos6fico sejam constitutivas da propria disciplina, foi sempre dificil,
quase por medo da antropologia de cair numa dimensao metafisica e perder a concretude do objeto
de andlise, como observou Roberto Cardoso de Oliveira (1977). Sio exemplos dessa reaproximagio:
a presenca do pensamento deleuziano na reflexao antropoldgica contemporinea, ou a aproximagao da
antropologia de Tim Ingold 4 fenomenologia via Merleau-Ponty, ou a interlocu¢io da etnologia de
hoje com a filosofia da ciéncia de Isabelle Stengers e Bruno Latour, apenas para nos atermos a exemplos
bem conhecidos no Brasil contemporineo. Se esse didlogo se caracteriza como algo inovativo para a
antropologia, ¢ quase desconcertante descobrir como De Martino, desde os anos 1940, construia as
bases para sua antropologia na Italia justamente a partir da reflexao filoséfica do idealismo historicista
de Benedetto Croce e do existencialismo de Heidegger e Jaspers.

No que diz respeito ao método, ha, de saida, pelo menos dois elementos que fazem de De Martino,
mutatis mutandis, quase um antecipador de preocupagdes contemporaneas: a questao da materialidade —
mais desenvolvida nas pesquisas etnograficas do sul da Itdlia — e a questao da corporalidade, que perpassa
toda a obra do etndlogo italiano, embora ele nao use este termo. Essas questoes sao hoje centrais para a
antropologia que se ocupa de religiao no Brasil, tanto na critica as limita¢des do conceito levi-straussiano
de “eficicia simbdlica” (Tavares & Bassi, 2012) e no foco na centralidade da cura e na adesio ao paradigma
da corporalidade de Thomas Csordas (2008), quanto na atengio as formas materiais de produgio da expe-
riéncia religiosa (Menezes & Toniol, 2021), que tem sua inspiragio no trabalho de Birgit Meyer (2019).

O centro de toda a reflexao de Ernesto De Martino ¢ a histdria, vista pela lente do historicismo
idealista de Benedetto Croce, enriquecido sucessivamente pela reflexao gramsciana: nesta visao, a histéria
nao ¢ sucessao de acontecimentos, ¢ sim valoriza¢io cultural dos fatos. E esta centralidade da aborda-
gem histdrica aos fatos culturais leva o autor nao apenas a historicizar seu objeto, mas também as cate-
gorias analiticas: desde a década de 1940, na critica 4 fenomenologia religiosa e  primazia etnocéntrica
do conceito de crenga, por exemplo, podemos encontrar uma antecipagao da critica de Talal Asad 4 es-
sencializagio e A universalizacio da religiio feita por Geertz (Asad, 2010[1993]). Este mesmo esfor¢o
de historizagio leva De Martino a questionar a prépria nogao de realidade objetiva e natural (ele usa
o termo “dada”) do Ocidente moderno. Para ¢le, tal nogao nasceu na polémica antimégica dos séculos
XVI e XVII, entregando a “ciéncia” a tarefa de explicar a realidade natural e atribuindo aos devaneios
da “magia” as concepgoes diversas do mundo, que implicam a possibilidade da modificagao humana da
realidade “dada”. Nao podemos deixar de notar aqui uma certa semelhanca com a discussao contem-
porinea a respeito da pretensa objetividade do mundo natural. Ernesto De Martino colocou-se essas
questoes hd décadas, mas mais do que procurar “antecipagdes” de discussdes contemporineas, trata-se,
aqui, de identificar a possivel contribui¢ao tedrico-metodoldgica do autor italiano para os problemas
contemporineos que a antropologia enfrenta.

Chegamos, assim, ao problema que De Martino enfrentou desde a década de 1940: o papel do
simbolismo mitico-ritual no controle do risco de “perda da presenca’, em outros termos, a relagao entre

crise (psiquica) e resgate (cultural). E consenso atribuir a origem do conceito de presenca ao Dasein

CAMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 13



heideggeriano (ver o artigo de Simone Capozzi, neste volume): o ser-ai, estar no mundo. Nos textos
mais propriamente antropoldgico e etnogréficos, ele define a presenca como “poténcia individuante”,
ou objetivante, capacidade de agir contra o risco de ser agido. Outra expressao ¢ ethos do transcendi-
mento, que nao se refere a transcendéncia, mas sim a ideia de transcender situagdes criticas que se dao
sem ou contra o0 homem, e replasma-las conforme valores culturais, coletivos, intersubjetivos.

Entraaqui a dialética presenca-crise-resgate. A presenga, entendida como poder de individuagao,
de ser sujeito, nao esta dada de antemao, pelo menos nao em todas as culturas e todas as sociedades e
em todos os momentos histdricos: a presen¢a no mundo e o préprio mundo sao realidades a construir
(ele diz “realidade condenda”, do latim condere = fundar), frente ao risco permanente de se perder e,
portanto, perder o mundo, risco esse determinado por condi¢des histdricas especificas. Ser-ai ¢ estar
na histéria onde se dd o trabalho de pensar, agir, sentir e, talvez acima de tudo, “distinguir” segundo
formas e valores culturais. Nos momentos criticos da existéncia, a cultura (as civilizagoes) predispoe me-
canismos de controle e de superagao segundo “formas de coeréncia cultural”. E o simbolismo mitico-ritual
(ele usa muito mais frequentemente este termo do que o de religiao) ¢ precisamente o instrumento de
suspensao, controle e replasmacao da crise. Crise que ¢ individual enquanto condigao existencial, mas ¢
coletiva também, principalmente nas sociedades tradicionais. Quais sao essas crises? Sao crises pessoais
e crises cosmicas, aquelas que Lévi-Strauss identificou ao trabalhar a eficicia simbélica (ndo por acaso,
enquanto De Martino recusa o estruturalismo lévi-straussiano por ser a-histérico ou anti-histdrico,
cita vdrias vezes “a eficicia simbolica”). Em geral, trata-se de experiéncias de sofrimento, de angustia: o
luto, o medo, a fatiga, que desembocam na crise psicopatoldgica, aquela que no mundo moderno ¢ de-
finida como neurose, manifestada na sensa¢ao de perda do mundo e de perda de si, na nao objetivagao
do mundo, enfim, na experiéncia de nao poder “agir’, mas de “ser agido”. E nesse sentido De Martino se
utiliza das narrativas psiquidtricas, nao para assimilar o religioso ao psicético — como fazia uma parte
da literatura socioldgica da época — mas para identificar que tipo de crise ¢ aquela que o simbolismo
mitico-ritual controla e resolve.

Como funciona esse dispositivo? Aqui é preciso introduzir outro conceito central, inserido nesta
dialética crise da presenca-resgate cultural. E o conceito de “de-historificagio”. O momento critico tem
que ser de-historificado, retirado do fluir do devir: a histéria tem que ser suspensa, interrompida, de
forma institucionalizada, ou seja, sai-se da histdria conforme modelos pré-definidos, aceitos e consa-
grados pela tradi¢ao. Nesse tempo suspenso, que De Martino chama “regime protegido’, repete-se o
modelo mitico, o exemplum, o protétipo da resolugao. E isso vale desde a férmula magica para a cura
de determinado problema de satide, quando por exemplo sao repetidas palavras ou lembrados gestos
prototipicos da vida dos ancestrais miticos ou — no caso do catolicismo popular — dos santos, ou os
rituais de ano-novo que repetem o inicio, os rituais agricolas para propiciar a colheita, que repetem os
gestos do herdi que ensinou a plantar, até o modelo do sacrificio de Cristo e de sua ressurrei¢ao como
exemplo de supera¢ao da morte na liturgia crista. O resgate, entdo, ¢ visto como “ja dado’, ja aconte-
cido, e a crise ja resolvida exemplarmente no tempo do mito. Af se resolve miticamente a crise porque

o sofrimento ¢ replasmado ritualmente dentro de um horizonte mitico (dai a nogio de simbolismo

14 caMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023



ENTRE PRANTOS, POSSESSOES E MORDIDAS: A QUESTAO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

mitico-ritual). Com o fechamento do rito, reabrem-se a histéria profana e seus valores, com a presenca
reforcada, revigorada, garantida pela reiteragao do modelo meta-histérico.

Entao, a simbologia religiosa ¢ uma técnica. De Martino repete vérias vezes esta afirmagao: técnica de
protecio da presenga contra o risco de nao ser no mundo. Isso nao implica uma visao utilitarista; ao contrario, a
ideia da técnica como momento mediador da afirmagao de valores sociais impede uma visao restrita e banaliza-
da. Podemos dizer que de certa forma essa nogao de técnica remete aquilo que hoje se chama performatividade.

Na chamada “trilogia meridionalistas’, as trés obras dedicadas 4 etnografia dos rituais campo-
neses do sul da Italia (ver o artigo de Marcus Barreto ¢ Hugo Soares, neste volume), estes dispositivos
mitico-rituais sao analisados em profundidade, mostrando como a técnica ritual marca para opera-
dores e participantes um rebaixamento dos niveis de consciéncia de vigilia, mediante cantos, dangas,
cores, cheiros, ladainhas repetidas, movimentos ritmados, de maneira a estabelecer um estado de comu-
nicagao com o inconsciente. As técnicas de de-historificagio sao mecanismos que levam a um estado
entre o sono e a vigilia, um estado hipnético: é neste estado de semiconsciéncia, que frequentemente
imitam o estado de crise, mas de forma institucionalizada, codificada, modelada, que a crise pode ser
controlada e, com isso, podem ser recuperados memérias e valores, coletivos. No ritual, a crise ¢ perfor-
matizada: o “atarantado” danga imitando os movimentos descontrolados da crise psicdtica, o enlutado
(ver o artigo de Silvia Mancini, neste volume) imita institucionalmente a crise de choro e desespe-
ro, o enfeiticado imita a “amarra¢io” com cordas verdadeiras. E central, portanto, a distingao entre
“de-historificacao irrelativa” e “de-historificagao” institucional. A primeira indica a perda da dimensao
histérica e da capacidade de objetivagao do real, sem possibilidade de resgate cultural, enfim, é a “perda
da presenca’, cair no nada, perder o mundo. A segunda ¢ o dispositivo cultural — varidvel conforme as
sociedades, as épocas histéricas e os “regimes de existéncia” em que individuos e grupos experimentam
diferentes tipos de crises —, dispositivo que permite controlar a crise, recuperar simbolicamente a re-
lagio com o mundo e reabrir a consciéncia a vida cultural e & histéria.

Nesta introdugio, apontamos apenas para a tematica definida pela dialética crise/resgate por-
que, além das “antecipagoes” listadas no comeco, parece-nos que a abordagem demartiniana da religiao
enquanto “técnica” de resgate da crise pode ser interessante para pensar alguns fendmenos religiosos
contemporaneos no Brasil. A proposta de deixar de observar os fatos priorizando a questao da crenga
e focando a questao das praticas rituais, dos corpos e dos objetos que as compoem, pode langar uma
nova luz sobre aquilo que j4 foi chamado de “reencantamento do mundo’, volta do religioso, transito
religioso e assim por diante. E bastante evidente que as adesdes contemporineas ao que chamamos de
“religioso” dizem fundamentalmente respeito a préticas que implicam em medida maior ou menor os
chamados estados alterados de consciéncia, estados hipnéticos dentro dos moldes preestabelecidos,
enfim, o transe. Além das préticas que tradicionalmente implicam transe, como o espiritismo ou os
cultos afro, podemos pensar nos exorcismos, nos descarregos, ou, mais em geral, nos rituais de louvor
das igrejas neopentecostais que ganham cada vez mais fiéis, na Renovagao Carismatica e seus rituais de
cura, no neoxamanismo zew age ¢ o uso de psicoativos que provocam estados de alteracao neurossenso-
rial. Deste ponto de vista, perdem relevancia as discussoes sobre as multiplas pertengas e as idas e voltas

entre diferentes “credos’, tao caracteristicas das praticas religiosas no Brasil, na medida em que certas

CAMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 15



estruturas rituais sao analogas, como j4 foi notado (Almeida, 2003) e visam a recuperacio do equilibrio

psicocorporal entre o eu ¢ 0 mundo, enfim, a demartiniana “presenca’

O Dossié

O conjunto de textos que apresentamos neste Dossié nao representa a primeira introdugio das
ideias de Ernesto De Martino no cendrio académico brasileiro’, mas, inegavelmente, amplia de maneira
consistente o conhecimento de suas obras, constituindo um trabalho de folego, embora necessariamente
incompleto. Este trabalho ¢ o resultado de uma reflexao coletiva, iniciada hd mais de dez anos, no grupo
de pesquisa Antropologia e histéria das Religides no século XX, coordenado por Cristina Pompa ¢ Adone
Agnolin e que prossegue, desde o ano passado, com o projeto internacional Crise da Presenga e reinte-
gragao religiosa: atualidade de Ernesto De Martino, do qual participam vérios pesquisadores, brasileiros e
estrangeiros, alguns dos quais estao presentes neste volume. Os artigos, tradugdes e resenhas selecionados
para o Dossié sao o resultado do encorajamento e interesse despertados em antigos e atuais orientandos e
pesquisadores, que reconhecem em De Martino uma abordagem potente e original da questao religiosa,
e nio sd. Por isso, os virios textos retomam frequentemente temas e conceitos, ajudando a esclarecé-los,
de pontos de vistas diferentes porque diferentes, como vimos, sao as orientagoes e os estimulos tedricos de
De Martino e dos autores dos textos: a antropologia, a filosofia, a histéria das religides.

Na secio de artigos, o texto de Cristina Pompa “O fim do mundo segundo Ernesto De Martino”
analisa a obra La fine del Mondo — contributo all analisi dele apocalissi culturali, que o autor italiano co-
megou a escrever no final dos anos 1950, mas que, em virtude de seu falecimento, acabou sendo publicada
postumamente. Nesta obra, De Martino discute o tema do Fim do Mundo, por um lado, recuperando
o horizonte histérico que evidencia a ideologia escatoldgica protocrista como o marco do surgimento
desse tépico no Ocidente. Ao mesmo tempo, ele situa a questio da finitude sob uma perspectiva etnop-
siquidtrica, associando os produtos culturais relativos ao fim do mundo & experiéncia psiquica de “per-
da da presenca’, ¢ analisando como essa ideia foi ritualmente elaborada pelos movimentos proféticos e
milenaristas dos povos oprimidos, assim como na chamada “literatura da crise” do pés-guerra europeu.
No entender de Pompa, De Martino reflete sobre os significados dos apocalipses em vérios momentos e
lugares, trazendo a analise antropoldgica para o coragao da prépria cultura ocidental.

Hugo Ricardo Soares e Marcus Vinicius Barreto em “Lamento, amarragao e tarantismo: contribu-
i¢oes da teoria de Ernesto De Martino as pesquisas sobre religides populares no Brasil’, como o préprio
titulo sugere, aventam colocar as interpretagoes demartinianas sobre a religiosidade popular do sul da Italia
— campo empirico do etndlogo — em proveito de uma leitura critica das pesquisas realizadas no contexto bra-
sileiro. Assim, a despeito dos limites desta aproximagao, os autores veem similaridades e divergéncias entre a

obra de De Martino e a literatura antropoldgica que se dedicou as religies populares no Brasil.

1 Precisamos fazer jus ao pioneirismo de Liana Trindade, cujo livro, Ernesto De Martino: resisténcia e magia no Sul da Itdlia, que foca
especificamente as etnografias meridionalistas do autor, infelizmente j estd fora de cirnculagio (Trindade, 2015). Outras breves referén-
cias estdo inseridas em geral em trabalhos de histéria das religies (principalmente Massenzio, 2005 e Agnolin, 2013), de antropologia
ou socio—logia da religido, de histéria social e de etnopsiquiatria.

16 caMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023



ENTRE PRANTOS, POSSESSOES E MORDIDAS: A QUESTAO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

Para Soares e Barreto, tanto De Martino quanto os pesquisadores brasileiros compreendem a nogao
de “popular” segundo a designacao de classe social tal como formulada por Antonio Gramsci. No entanto,
ao passo que, na Itélia, De Martino analisa a questio tomando a dimensao ritual das praticas em perspectiva
histérica, e dando énfase aos mecanismos de prote¢ao e resgate, no Brasil, os antropdlogos tratam a religio-
sidade popular enaltecendo a dimensao discursiva e procurando compreender, de maneira sincronica, as
relagoes sociais e de poder, assim como a ideia de “crenga” — bastante criticada pelo intelectual italiano.

No texto “Ernesto De Martino: a “vocagao” antropoldgica de um historiador das religioes”, Nicola
Gasbarro compreende a dupla filiagao de De Martino, a de historiador das religides e a de etnélogo, como
um percurso metodoldgico encontrado pelo intelectual para formular o conceito de “crise da presenga’,
categoria analitica substancial de seus trabalhos. De acordo com Gasbarro, esse conceito resulta do exer-
cicio interdisciplinar mediante o qual De Martino elege duas maximas do ethos ocidental: a nogao crista
do pecado original, por um lado, ¢ a finitude da histéria, por outro, comparando-as sistematicamente.

Deste modo, De Martino interpreta os dramas da existéncia humana, colocando em relagao o histo-
ricismo e o existencialismo, bem como as vérias formas religiosas de salvacao, e transforma a consciéncia da
crise e do resgate em objeto de interesse antropoldgico diante da possibilidade do fim das culturas. Ainda
com base nas ideias de De Martino, Gasbarro mostra o carater profundamente antropolégico da vertente
italiana — laica e historicista — da histéria das religides, pouco conhecida no Brasil, onde predomina a
vertente fenomenoldgica desta disciplina, ligada sobretudo ao nome de Mircea Eliade.

Sergio Botta, em “El chamanismo como categoria analitica problematica en Ernesto De Marti-
no’, analisa a definicao de xamanismo nas formula¢des tedricas da Escola Italiana de Histdria das Reli-
gides, com particular aten¢ao a maneira pela qual De Martino apropriou-se dessa categoria para refletir
sobre o magismo. Primeiramente, Botta investiga como a questao xaménica foi abordada por Raffacle
Pettazzoni, fundador da Escola. Na sequéncia, concentra-se nas discussdes que De Martino propoe
quando dialoga com as obras de Sergei Shirokogoroft e Mircea Eliade. Finalmente, tenta elaborar uma
nova defini¢ao de xamanismo a luz da perspectiva histérico-religiosa.

Simone Capozzi, no artigo “Techniques of presence. Beyond presence and its crisis”, apresenta
uma reflexao propriamente filoséfica a respeito das no¢oes “presencga’ e “crise da presenga’, e das corren-
tes tedricas que influenciaram De Martino na defini¢ao e redefini¢ao permanente desse conceito cen-
tral: da unidade da apercepcao kantiana até o Dasein da fenomenologia existencialista. As nogoes de
“habito”, “uso” e “domesticidade”, particularmente enfatizadas nos tltimos escritos filoséficos de De Mar-
tino, sao a chave a partir da qual Capozzi mostra a transformagio do conceito de “presenga” para o de
“presentificagao”. Esse termo e esse conceito esclarecem o fato de que a relagao eu/mundo é uma relagao
dialética, de reciprocidade, e nao de oposi¢ao binaria, como na filosofia cléssica, algo a ser construido
permanentemente, a partir de técnicas especificas, aqui recuperando o trabalho de Marcel Mauss.

De técnicas fala também o artigo de Silvia Mancini, uma das maiores especialistas na obra de De
Martino, que, no texto “La deploracién ritual, o del uso estratégico de los estados hipndticos en la crisis
del duelo”, concentra-se na anélise que o autor propde sobre as praticas relacionadas a morte a exemplo
do tratamento ritual do lamento funebre na histéria da civilizagao meridional. Nessa linha de raciocinio,

Mancini chama a atengao para duas modalidades de gestao simbdlica do lamento na regiao do Mediter-

CAMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 17



rineo: a paga — das institui¢des mitico-rituais politeistas — e a crista — da ideologia monoteista de salvagao
da alma no cessar da vida bioldgica. O ponto central para De Martino diz respeito ao cristianismo, que
estabeleceu uma contraposicao entre essas modalidades, ao rejeitar a tradi¢ao meridional em face dos esta-
dos hipnéticos ou dissociativos desencadeados pelo pranto: técnica desenvolvida por essa mesma tradigao
e cuja finalidade ¢ reintegrar os vivos acometidos pelo sofrimento perante a morte dos entes.

Finalmente, o artigo de Tomds Tassinari, “Carlo Ginzburg, leitor de Ernesto De Martino:
aproximagoes e distanciamentos”, chama a aten¢ao para a divida que Carlo Ginzburg, figura central da
histéria cultural, e muito conhecida no Brasil, tem com Ernesto De Martino. Tal divida ¢ amplamente
declarada pelo préprio Ginzburg em varios dos seus trabalhos, principalmente nos primeiros, dedica-
dos ao estudo de documentos inquisitoriais sobre as préticas de feiticaria no século XVI. No entender
de Tassinari, a aproximagao entre ambos os pensadores reside na importante reflexao antirrelativista,
embora fundada nos limites epistemoldgicos do etnocentrismo. Todavia, De Martino e Ginzburg di-
vergem quando definem a realidade e o sentido histérico dos poderes magicos.

Amélie Stuby contribui com a resenha de La terra del remorso, etnografia publicada original-
mente em 1961. Esse texto é o resultado da pesquisa de De Martino sobre o tarantismo apuliano — no
sul da Italia — a partir de documentos que, desde o século XVII, relatam os estados catatdnicos resul-
tantes da suposta mordida de uma aranha mitica, a “tarAntula”. Além das fontes documentais, suas
observagoes também sao devedoras do trabalho de campo realizado na regiao da Apulia, onde De
Martino etnografou o complexo ritual dos “atarantados” baseado em musica, danga, objetos e cores,
para resolver a crise psiquica frequente em determinados momentos da vida rural, como a colheita.
Vale lembrar que A terra do remorso, tradugao para o portugués da obra, esta sendo finalizada e serd

publicada ainda neste ano.

As Traducoes

A se¢io das tradugoes ¢ a parte mais complexa e desafiadora do dossié. Trata-se, com efeito, das
primeiras traduges para o portugués de importantes textos tedricos do autor, ¢ o desafio consiste princi-
palmente em tornar acessiveis para o leitor brasileiro algumas das ideias centrais que fundamentam o
método de De Martino, construido de maneira interdisciplinar — entre histéria, filosofia e psicandlise.
Tarefa extremamente complexa ¢ encontrar termos do portugués que deem conta da linguagem
nuangada e a0 mesmo tempo densa, que respeitem o estilo caracterizado por construgoes longas e
periodos cheios de imagens, bem como o vocabuldrio original, de nao imediata compreensao inclusive
na propria lingua italiana. A linguagem demartiniana é complexa, as vezes redundante, rica de ecos fi-
loséficos, citagoes cléssicas e referéncias eruditas, nem sempre facilmente identificéveis, que nao fazem
parte da bagagem da antropologia contemporanea.

Essas dificuldades sao salientadas por Philippe Sartin, em sua introdugio a traducio de “Fenomeno-
logia religiosa e storicismo assoluto’, artigo de 1954, introdugao necessaria para contextualizar a polémica

entre o autor (e da Escola italiana de Histdria da Religides de maneira geral) com a fenomenologia religiosa.

18 caMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023



ENTRE PRANTOS, POSSESSOES E MORDIDAS: A QUESTAO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

O objeto desse artigo consiste numa critica radical as interpretagdes irracionalistas da religiao — representa-
das, na dtica demartiniana, pela fenomenologia de Gerardus van der Leeuw (1890-1950) —, que se baseiam
na identificagio empdtica entre sujeito e objeto, na reduplicagao descritiva e na revivéncia do fendmeno
religioso, entendido em seus proprios termos. Sartin alerta oportunamente para o fato de a fenomenologia
religiosa, fortemente criticada por De Martino, ser, de fato, a vertente pela qual a histéria das religioes desen-
volveu-se no Brasil, influenciando boa parte da antropologia da religiao produzida nesse contexto.

As outras duas tradugdes nao precisam de introdugdes, pois abordam textos e conceito amplamen-
te trabalhados por todos os artigos. E o caso de “Crisi della presenza e reintegrazione religiosa’, publicado
originalmente em 1956, traduzido aqui por Daniel Ribeiro Pereira. Nesse texto, De Martino retoma a
nogao de “crise da presen¢a’, explorada anteriormente na obra I/ mondo magico, de 1947, quando buscou
refletir sobre a histéria da vida mégica e religiosa nas chamadas culturas primitivas. Assim, ele define crise
da presenca, a partir do arcabougo filoséfico mencionado anteriormente, como um risco permanente que
atravessa a relagao do sujeito com o mundo em face daquilo que o autor denomina de o “poder do ne-
gativo’, ou seja, das condig¢oes adversas que ameagam a existéncia humana. Diante desse risco, as praticas
magicas, construidas pela civilizagio meridional, ofereceriam uma resolucao cultural.

Renata Medeiros Paoliello, finalmente, oferece-nos uma importante contribuicio ao traduzir
“Apocalissi culturali e apocalissi psicopatologiche”, conferéncia proferida em 1964 — e, posteriormen-
te, o tltimo artigo do autor — considerada um dos pontos de partida para a elaboragio da obra La
Fine del Mondo — contributo all’analisi delle apocalissi cultural. De Martino aborda o tema do Fim do
Mundo a partir da nogao de “apocalipses culturais’, por ele definida como manifestacoes de finitude
culturalmente vivenciadas e representadas. Estd clara aqui a tensao com a ciéncia médica, notadamente
a psiquiatria que, se, por um lado, trata a questao como sintoma Supersticioso e patolégico, por outro
lado, oferece os instrumentos para compreender a origem e as modalidades de surgimento e desen-
volvimento da crise. E este o ponto de partida para a anélise demartiniana, nao apenas do simbolismo
mitico-ritual que informa os movimentos proféticos tradicionais, mas também daquele “apocalipse
sem eschaton” constituido pela literatura e a arte “da crise” que marcou a inquietagao profunda da Eu-
ropa do século XX: uma verdadeira antropologia do mundo contemporaneo.

Deixamos ao leitor o juizo sobre a validade da reflexao demartiniana para pensar nosso mundo,

nesses tempos apocalipticos.

Cristina Pompa é Doutora em Ciéncias Sociais pela Universidade de Campinas
(Unicamp) e professora associada do Departamento de Ciéncias Sociais da Uni-

versidade Federal de Sao Paulo (Unifesp).

Marcus Vinicius Barreto é Doutor em Antropologia Social pela Universidade
de Sio Paulo (USP) e professor substituto do Departamento de Antropologia e
Etnologia da Universidade Federal da Bahia (UFBA).

CAMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 19



REFERENCIAS

Agnolin, A. (2013). Histéria das religioes: perspectiva histérico-comparativa. Sao Paulo: Paulinas.

Almeida, R. (2003). A Guerra das Possessoes. In A. Oro, A. Corten, & J-P. Dozon. (orgs.). Igreja
Universal do Reino de Deus. Os Novos Conguistadores da Fé (pp. 321-342). Sao Paulo: Paulinas.

Asad, T. (2010[1993]). A construgio da religido como categoria antropoldgica. Cadernos de Campo,
19, 263-284. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v19i19p263-284

Botta, S. (2023). El laboratérioo de la crisis de la presencia. El chamanismo como categorfa analitica
problematica en Ernesto De Martino. Campos — Revista de Antropologia, 24(1-2), 90-113.
https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V2411.86729

Capozzi, S. (2023). Techniques of presence. Beyond presence and its crisis. Campos — Revista de An-
tropologia, 24(1-2), 114-130. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V2411.86786

Csordas, T. (2008 [2002]). Corpo/significado/cura. Porto Alegre: Editora UFRGS.

De Martino, E. (2005). The land of remorse: a study of Southern Italian tarantism. (Trad. e notas de

Dorothy Zinn). London: Free Association Books.
De Martino, E. (2015). Magic: a theory from the South. (Trad. e notas de Dorothy Zinn). Chicago: HAU Books.

De Martino, E. (2022a). Morts et pleurs rituels. De la lamentation funébre antique a la plainte de Marie
(Trad. de Alfonsina Bellio e Nicholas Jérome). Paris: Editions de 'TEHESS (coll. “Anthropologie™).

De Martino, E. (2022b). Le monde magique. (Trad. e introd. Giordana Charuty). Paris: Bartillat.

De Martino, E. (2023a). Fenomenologia religiosa e historicismo absoluto. Campos — Revista de An-

tropologia, 24(1-2), 161-179. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.86414

De Martino, E. (2023b). Crise da presenga e reintegracao religiosa. Campos — Revista de Antropologia,
24(1-2), 180-197. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.83659

De Martino, E. (2023c). Apocalipses Culturais e Apocalipses Psicopatolégicos. Campos — Revista de
Antropologia, 24(1-2), 198-222. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.86785

Gasbarro, N. (2023). Ernesto De Martino: a “vocag¢io” antropoldgica de um historiador das religioes.

Campos — Revista de Antropologia, 24(1-2),71-89. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V2411.86773

Mancini, S. (2023). O “lamento ritual’, ou do uso estratégico dos estados hipnéticos na crise de luto.

Campos — Revista de Antropologia, 24(1-2), 223-236. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.86784

20 caAMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023



ENTRE PRANTOS, POSSESSOES E MORDIDAS: A QUESTAO RELIGIOSA EM ERNESTO DE MARTINO

Massenzio, M. (2005). A histdria das religioes na cultura moderna. Sao Paulo: Hedra.

Menezes, R. & Toniol, R. (orgs.) (2021). Religiio e materialidades: novos horizontes empiricos e desa-

fios tedricos. Rio de Janeiro: Papéis Selvagens.

Meyer, B. (2019). Como as coisas importam: uma abordagem material da religido. Giumbelli, E. ;

Rickli, J.; Toniol. R (orgs.). Porto Alegre: Editora da UFRGS.
Oliveira, R. C. (1977). Antropologia ¢ Filosofia. Anudrio Antropoldgico, 1(1), 250-260.

Pompa, C. (2023). O fim do mundo segundo Ernesto De Martino. Campos — Revista de Antropologia,
24(1-2), 23-42. http://dx.doi.org/10.5380/cra.v24i1.86721

Saunders, G. (1993). “Ciritical ethnocentrism” and the ethnology of Ernesto De Martino. American

Anthropologist. 95(4), 875-893. https://doi.org/10.1525/22.1993.95.4.02200060

Sartin, P. (2023). Histdria, antes de tudo. Campos — Revista de Antropologia, 24(1-2), 150-160.
https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V2411.91387

Soares, H., & Barreto, M. V. (2023). Lamento, amarragao e tarantismo: contribuigc')es da teoria de Er-
nesto De Martino s pesquisas sobre religides populares no Brasil. Campos — Revista de Antropologia,

24(1-2), 43-70. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V2411.86200

Stuby, A. (2023). De Martino, E. (1999). La terre du remords. Le Plessis-Robinson: Institut Synthélabo. 494
pp- Campos — Revista de Antropologia, 24(1-2), 316-320. hteps://dx.doi.org/10.5380/CRA V2411.86361

Tassinari, T. (2023). Carlo Ginzburg, leitor de Ernesto De Martino: aproximagoes e distanciamentos.

Campos — Revista de Antropologia, 24(1-2), 131-155. https://dx.doi.org/10.5380/CRA.V2411.86092

Tavares, F., & Bassi, F. (orgs.) (2012). Para além da eficicia simbélica: estudos em ritual, religido e
satide. Salvador: EDUFBA.

Trindade, L. (2015). Ernesto De Martino: o mundo mdgico do sul da Itdlia. Sao Paulo: Terceira Margem.

CAMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 - JAN.DEZ.2023 21



ENTRE PRANTOS, POSSESSOES E MORDIDAS: A %}ESTAO RELIGIOSA EM
ERNESTO DE MARTINO

Resumo: Apresentagao ao dossi¢ dedicado ao antropélogo, filésofo e historiador das religioes italiano
Ernesto De Martino (1908- 1965), uma figura central na histéria do pensamento europeu do século
XX, quase desconhecida no Brasil.

Palavras-chave: Antropologia da religiao; Ernesto De Martino.

BETWEEN LAMENTATIONS, POSSESSIONS AND BITES: THE RELIGIOUS QUES-
TION IN ERNESTO DE MARTINO

Abstract: Introduction to the dossier dedicated to the Italian anthropologist, philosopher and his-
torian of religions Ernesto De Martino (1908-1965), a central figure in the history of 20th century
European thought, virtually unknown in Brazil.

Keywords: Anthropology of religion; Ernesto De Martino.

ENTRE LAMENTOS, POSESIONES Y MORDISCOS: LA CUESTION RELIGIOSA EN
ERNESTO DE MARTINO

Resumen: Presentacion del dossier dedicado al antropdlogo, fildsofo e historiador de las religiones
italiano Ernesto De Martino (1908-1965), figura central en la historia del pensamiento europeo del
siglo XX, practicamente desconocido en Brasil.

Palabras clave: Antropologia de la religion; Ernesto De Martino.

RECEBIDO: 16/03/2023
APROVADO: 12/08/2023
PUBLICADO: 01/07/2024

Este é um material publicado em acesso
aberto sob a licenca Creative Commons

BY-NC

22 CAMPOS V.24 N.1/2 p.11-22 JAN.DEZ.2023



