DOSSIE

Comida arabe como identidade
cultural e seu papel na vida
cotidiana de jovens palestinos no
Brasil: o caso da juventude Sanand

CAIO FABIO SAMPAIO PORTO

Universidade de Brasilia (UnB), Programa de Pés-graduacio em Sociologia (PPGSOL), Brasilia — Distrito Federal, Brasil.
hteps://orcid.org/0000-0002-2068-1187

portocaiofs @gmail.com

Introdugio

Este artigo trata da comida drabe na vida cotidiana de integrantes palestinos da Juventude Sa-
naid', organizacio da juventude palestina no Brasil. Apresento e discuto as associagoes entre comida
drabe ¢ “identidade palestina” a partir dos relatos dos interlocutores, atentando-me para os momentos
do cotidiano evocados em suas falas — histérias de familia, receitas, eventos importantes, entre outros.
Meu objetivo ¢ destacar os efeitos de tais associacdes nas trajetdrias dos interlocutores, jovens palesti-
nos em didspora® no Brasil que buscam conhecer suas “raizes’.

Este artigo ¢ resultado de observagao participante de eventos e reunides da Juventude Sanaiid
entre 2020 e 2021; conversas informais; uma entrevista estruturada com os atuais presidente e vice-

-presidente do grupo, em 2022; uma entrevista semiestruturada com uma integrante nio palestina

1 Em drabe: “Voltaremos”. Surge como grupo da juventude palestina no Brasil em Sao Paulo, 1982, apds os massa-
cres de Sabra e Chatila. Com apoio da Federagio Arabe-Palestina do Brasil (Fepal) e da Organizagio para a Libertagio da
Palestina (OLP) o grupo se tornou centro de formagio politica de palestinos e aliados (Clemesha, 2018; Oliveira, 2017).
Desmobilizada ap6s os Acordos de Oslo, a Sanasid é reativada em 2019. Hoje atuam principalmente produzindo contetido
pro-Palestina para as redes sociais.

2 Embora a disputa em torno da nogio de didspora no campo dos estudos palestinos seja importante, nio estd no
escopo deste texto se engajar em tal debate. Opto por didspora por ter acessado o tema a partir de Said (2012), Hall (2013)
e Jardim (2024) e por este ser o termo que mais ouvi durante o campo. Exemplo: Omar (2021), membra da Sanaiid, usa
essa nogio no site da Federagio Arabe-Palestina do Brasil (Fepal).



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

da comunicag¢ao da Sanaiid, em 2020; e entrevistas semiestruturadas com oito de seus integrantes de
ascendéncia palestina, realizadas entre 2020 ¢ 2021. O foco deste artigo estd nas situagdes em que a co-
mida drabe fez diferenca nos relatos sobre a vida cotidiana das pessoas entrevistadas®. Os dados obtidos
foram interpretados a partir de contribui¢oes da teoria ator-rede (Latour, 2005), em conjunto com a
etnometodologia de Garfinkel (2018).

Proponho esbogar uma investigagio da vida cotidiana de jovens palestinos no Brasil a partir de
suas relagoes com a comida drabe. Para isso, ¢ preciso antes tratar de um fato incontorndvel: a Nakba®.
A catastrofe palestina teve e tem impacto indelével sobre a vida dos palestinos em todo o mundo, reve-
lando-se como um evento critico (Das, 2020) que destréi mundos, tanto em sua materialidade quanto
na dimensao subjetiva, interrompendo a gramdtica habitual do pertencimento e for¢ando a reconfigu-
racao dos vinculos na didspora. Nio ¢ possivel falar de cotidiano e identidade palestina, portanto, sem
considerar os efeitos continuos (Khoury, 2012) da Nakba’.

Esse acontecimento, que desmantela os repertdrios de pensamento e agao preexistentes, irrompe
nos registros seménticos da vida cotidiana, em que o luto, a perda e a resisténcia se entrelacam para
tornar a experiéncia tangfvel e inteligivel (Das, 2020, p. 25). Nesse cendrio, os fragmentos da memoéria
coletiva — testemunhos de um mundo em ruinas — nao apenas evidenciam a devastagao, mas também
apontam para a possibilidade de reconstrucio, mesmo que parcial, das relagoes entre o sujeito ¢ o ou-
tro, transformando o ordindrio em um espago de ressignificacio ¢ esperanga (Das, 2020. p. 27). Assim,
em uma histéria marcada por tamanha violéncia, que transcende fronteiras e geragoes e se entrelaca
com o cotidiano, a “comida drabe” se destaca como um dos raros referenciais positivamente valorados
na reconstrugao desses lagos, movimento em que se engajam os interlocutores quando dizer estar em
busca de conhecer suas “raizes”.

O ativismo pré-Palestina e a busca por conhecimento sobre a cultura palestina (danca, literatura,
comida, entre outros) se destacam nos relatos. A partir deles e de suas vidas cotidianas, os entrevistados
articulam elementos que informam suas identidades como palestinos. Opto, neste artigo, por discutir
detidamente o papel da “comida drabe” nessa busca. Primeiro apresentarei os interlocutores ¢ o grupo
que compdem. A seguir, trato do papel da comida a) nas relagoes familiares e na constitui¢io de um
“ambiente familia”; ¢ b) como ponto de referéncia para a constitui¢io de uma geografia imaginativa
que organiza o espago em termos de proximidade, “I4” ¢ “aqui’, ¢ das formas de acessar a Palestina e

demais lugares referidos como “I4” a partir “daqui”.
& p q

3 Esta pesquisa foi realizada durante a pandemia de Covid-19. As oito entrevistas foram realizadas por meio de co-
municagio nio presencial. Com o avango da vacinagio, do final de 2021 em diante, estive em contato direto com a maioria
dos interlocutores. Tive a oportunidade de participar de encontros presenciais da Sanadid e de eventos relacionados 4 causa
palestina, nos quais aprofundamos nossos contatos. As conversas que tivemos ¢ 0s eventos nos quais estivemos presentes
foram essenciais para este artigo.

4 “Catéstrofe”, em drabe. Em 1948, cerca de 70% da populagio na Palestina era nativa, detendo 90% das terras pri-
vadas. Em maio de 1948, colonos sionistas expulsaram cerca de 750.000 palestinos. Em 1949, mais de 500 aldeias e cidades
palestinas haviam sido destruidas ¢ despovoadas. De 10 a 13 mil palestinos foram mortos. Com a Nakba, Israel passou
a controlar cerca de 77% da 4rea, expulsando cerca de 90% da populagio nativa (Albanese, 2024; Khalidi, 2020; Pappé,
2016).

S A Nakba afeta o cotidiano de todos os palestinos apds 1948, mesmo dos jovens. Said dizia que “por trds de cada
palestino, existe um grande fato genérico: até pouco tempo atrés, ele vivia em sua prépria terra, chamada Palestina, que nao
¢ mais sua patria” (Said, 2012. p. 133).

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 133



Juventude Sanauid: “reacendendo a chama”, conhecendo os
interlocutores

A comunidade palestina se faz presente no Brasil desde o fim do século XIX, como parte do
movimento migratorio arabe para o pais. Sua presenga cresceu apos a Nakba, em 1948, e a Naksa®, em
1967, no contexto da ocupagio israclense na Palestina (Munem & Hamid, 2021). Disseminada num
pais de dimensdes continentais como o Brasil, estabelecendo comunidades numerosas de Manaus ao
Chul, a experiéncia diaspdrica palestina no Brasil ¢ diversa (Jardim, 2024). Apesar da pressao por assi-
milagdo a hdbitos e valores locais (Pinto, 2016), as consequéncias de tal pressao diferem’.

Coube as geragoes seguintes manter viva a identidade palestina no Brasil. Nessa missao, se destacam
os jovens de origem palestina organizados na Juventude Sanadid. A Sanasid — “voltaremos’, em drabe — sur-
giu em Sao Paulo, em 1982, como organizagio da juventude palestina no Brasil. O grupo, composto desde
sua fundago por jovens de origem palestina e simpatizantes da causa, foi criado em reagao aos massacres de
refugiados palestinos e libaneses em Sabra e Chatila, no contexto da Guerra Civil Libanesa (Oliveira, 2017).

O grupo contou com o apoio® da Federagio Arabe-Palestina do Brasil (Fepal) e da Organizagio para
a Libertagio da Palestina (OLP) em sua fundagio (Clemesha, 2018). Estabelecida em Sio Paulo, cidade com
forte presenca de comunidades 4rabes, a Sanarid angariou desde o inicio apoio também entre a numerosa
juventude libanesa da cidade (Oliveira, 2017). O contexto era propicio: nio apenas a comunidade drabe ou
palestina, mas toda a sociedade civil brasileira se reorganizava com o declinio da ditadura militar no Brasil.
Muito atuante nesse contexto, a Sazazid marcou presenca em manifestacoes de rua e na realizagio de eventos
nacionais e internacionais de juventude entre 1982 e 1987, a partir dos quais se espalhou por todo o Brasil’
(Oliveira, 2017, p. 46—47). Desmobilizada apds os Acordos de Oslo'’, a Sanazid voltou a se reunir em 2019

(Fepal, 2019), elegendo uma nova diretoria em congresso on-line realizado em 2021.

6 Revés, em drabe. Designa o periodo da Guerra dos Seis Dias, ou Guerra de Junho de 1967. Apés a rédpida vitdria
do exército de ocupagio israclense contra uma coalizdo de paises drabes liderados por Gamal Abdel Nasser, Israel ocupou a
totalidade dos territdrios palestinos — situagio que perdura até os dias de hoje.

7 Para Hazin (2016), houve assimilagio de palestinos no nordeste do Brasil pré-Nakba. Eles teriam se afastado
daquilo que os identificava como estrangeiros, a ponto dos descendentes nao saberem de suas origens. Para estes, pouco
restaria da identidade palestina além de sobrenomes e comida drabe (Hazin, 2016). Essa nao parece ser a realidade de outras
comunidades; Jardim (2000) d4 testemunho diverso no Sul brasileiro. Para mais sobre identidades palestinas no Brasil, ver
Caramuru Teles (2023).

8 Houve, nos anos 1980, uma iniciativa da Fepal para organizar a juventude palestina. De acordo com diretores
da Fepal que entrevistei, figuras ligadas 4 entidade como Hanna Safich tomaram a iniciativa de viajar o Brasil em busca de
ajudar a engajar os jovens palestinos onde quer que a comunidade existisse. A ideia da Sanaiid, no entanto, partiu da propria
juventude e foi posta adiante com ajuda da Fepal. Pelo menos até 1987, a Sanaiid era uma espécie de “ala jovem” do movi-
mento palestino no Brasil, no bojo da Fepal e da OLP (Clemesha, 2018; Oliveira, 2017).

9 Sabra e Chatila e a prisio da palestina-brasileira Lamia Maarouf sio momentos-chave da relagio entre Palestina
e esquerda no Brasil (Oliveira, 2017). Em audiéncias publicas na Camara dos Deputados, em 8 de novembro de 2023 ¢ 24
de abril de 2024, Luiza Erundina, Erika Kokay e Jandira Feghali mencionaram tais eventos como formadores em suas tra-
jetérias militantes. Ivan Valente, em reunido com palestinos, disse: “hd 45 anos levo a causa palestina no coragio” (Caderno
de campo, 11 de junho de 2024).

10 Para Oliveira (2017), os acordos de Oslo exerceram efeito desagregador sobre grupos de ativismo palestino no
Brasil. Ela afirma que uma parte acreditava que a Questdo Palestina estava resolvida com Oslo e ndo seria mais preciso se
engajar com o tema; outros se sentiram traidos por aqueles que assinaram o acordo, se afastando de grupos ligados & Orga-
nizagdo para a Libertacio da Palestina, como a Fepal.

134 caMPOS V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

Os interlocutores desta pesquisa — & excecao de uma interlocutora, que nasceu no Oriente Médio — sao
migrantes palestinos de segunda ou terceira geragio, sete mulheres e um homem, criados no Brasil, 4 época com
idades entre 18 e 26 anos, hoje residentes em diversos lugares do Brasil e do mundo. Estes serao referenciados
por meio de pseuddnimos. Neste artigo, dialogaremos com Mahmud, Mariam, Samia, Bassima, Nur, Hinan
e Latifah. Os quatro primeiros vivem na mesma cidade, uma capital. A familia dos trés primeiros se conhece
desde a migragio de seus avos para o Brasil. Bassima mora na mesma cidade, mas nao conhecia nenhum dos
demais. Nur vive no sul do Brasil, mas nasceu e viveu parte da infAncia na Jordania. Hinan, nascida e criada no
Brasil, ¢ migrante de segunda geragio e hoje vive na América do Norte. Latifah vivia numa pequena cidade
do interior do Centro-Oeste brasileiro. Seus pais nasceram na Palestina e migraram, j4 adultos, ao Brasil. Os
seis primeiros, 4 época da entrevista, eram universitrios. Latifah, recém-graduada, havia acabado de deixar seu
trabalho no restaurante dos pais. Criados no Brasil, eles construiram suas principais referéncias sobre a Questio
Palestina na convivéncia com suas familias e nas comunidades locais de palestinos'.

Entre 2020 e 2021, época das entrevistas, a demanda por aprofundamento do conhecimento
sobre o tema era central no engajamento dos entrevistados com as atividades da Sanaiid. Entre os
entrevistados de ascendéncia palestina, cinco estio ou estiveram diretamente engajados na articulagio
local e nacional da entidade; estes conciliavam a atuagao no grupo com a participagdo em movimentos
sociais. Desde entao, algumas delas se tornaram figuras relevantes no ativismo pré-Palestina. Duas se-
guem engajadas com o tema da Palestina de outras formas: uma por meio de divulga¢ao cientifica nas
redes sociais, a outra por meio de pesquisa académica. Apenas uma delas nao associa o pertencimento a
Sanatid e 3 comunidade palestina a outra atividade de engajamento com a causa Palestina.

Estudar a histéria e costumes dos palestinos na Palestina ¢, para eles, uma das formas de conheci-
mento de suas “raizes”. Esses jovens em didspora, muitos dos quais falam outras linguas, praticam outras
religioes e habitam territérios diferentes de seus antepassados — s3o essas pessoas que, em sua multipli-
cidade de experiéncias, se organizam para reivindicar seu direito coletivo ao retorno'?. As organizagdes
pro-Palestina e a comida drabe nao raro sao as principais referéncias de que dispéem, a partir das quais
constituem suas identidades como palestinos no Brasil.

Conversei em diversas ocasides com a atual presidente da Sanaiid. Ela e seu vice-presidente me
responderam algumas perguntas a respeito de como compreendem a histéria e os desafios da Sanadid
hoje — que, embora tenha completado 40 anos de fundagao em 2022, existe em sua forma atual hd seis
anos. Com forte presenca nas redes sociais, eles identificam que a Sanasid “tem visado principalmente
a ocupagao do ambiente virtual para fornecer informagoes quanto a questao palestina a partir da voz

do oprimido, em dire¢ao contraria & midia convencional’, que consideram “enviesada”

11 Duas entrevistadas ndo dispuseram de contato com outros palestinos além de seu nticleo familiar imediato. Latifah, que
vivia numa pequena cidade do interior do Centro-Oeste brasileiro, e Bassima, que, embora vivesse na mesma cidade de Mariam,
Samia e Mahmud, veio a conhecer a comunidade palestina local apenas depois de seu envolvimento com a Juventude Sanaid.

12 O direito de retorno dos palestinos ¢ a reivindicagio dos refugiados de 1948 ¢ de seus descendentes de retor-
narem as terras de onde foram deslocados, conforme consagrado na Resolugio 194 da Assembleia Geral da ONU. Esse
principio, que figura como um elemento central na construgio da identidade palestina, também fundamenta as aspiragoes
politicas dos palestinos em sua luta pela justica e reparagio (Said, 2012).

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 135



No 4mbito interno, a atuagao tem consistido principalmente em propiciar um amplo e irrestrito espago
de debates e de informagio coletiva entre os membros. Externamente, a Sanaid foi muito demandada

para prestar informagdes a veiculos independentes e universidades. (Presidente da Sanasid', 2022).

O grupo opera com independéncia em relagio a Fepal'. Eles reconhecem a representatividade
da instituicao perante a comunidade palestina no Brasil, mas consideram que ha pouca continuidade
entre a Sanatid dos anos 1980 ¢ a atual, seja em termos de atuacio, alcance ou contexto. A Sanaiid atual
tem na sua “longevidade” um desafio — afinal, embora oficialmente tenha mais de 40 anos, sua atual
refundagio foi diretamente afetada pela pandemia de Covid-19, que limitou o grupo a atuar e se reunir
quase que exclusivamente através da internet.

A atuagio do grupo tem se baseado na produgio e circulagio de informagio e no fomento de de-
bates, interna e externamente. A presidente da Sanaiid reconhece que o grupo atualmente nao possui
a mesma amplitude de bases que possuia, por todo o Brasil, nos anos 1980. Destaca ainda que o passar

dos anos traz novos desafios junto 4 juventude palestina atualmente existente no Brasil:

O maior desafio atual consiste em reacender a chama da questao palestina na terceira ou quarta gera-
¢do de, agora, brasileiros de origem drabe, e simpatizantes em geral. Outra dificuldade estd justamente em
manter uma base unificada num pais de dimensées continentais como o Brasil, principalmente com a des-

centralizagio da colénia palestina em todo o territério nacional (Presidente da Sanarid, 2022. Grifo meu).

Nas falas citadas emergem os desafios de articular uma identidade coletiva palestina em um con-
texto de didspora entre a heranga cultural, a pertenca familiar, comunitaria e as diversas realidades
locais ao redor do Brasil. Ao enfatizarem a ocupagio do ambiente virtual para amplificar a “voz do
oprimido’, eles se propdem a integrar narrativas que promovem tanto a conscientiza¢ao do publico
externo quanto a celebragao da cultura palestina, incluindo as experiéncias cotidianas dos palestinos
que vivem no Brasil no conjunto de possibilidades de existéncia como palestinos nesse mundo.

Tal postura evidencia nao apenas os obstéculos de compor um coletivo politico palestino na didspora,
mas também a necessidade de articular uma identidade palestina em um pais como o Brasil, onde os pertenci-
mentos se entrecruzam e sao multifacetados. As falas ilustram a busca pela valorizagio de elementos da cultura
palestina: uma comunidade viva, em movimento®. Tratam, a0 mesmo tempo, da dificuldade e da urgéncia de

construir espagos de debate e agio para a complexidade das identidades num pais diverso como o Brasil.

13 Entrevista realizada por meio digital em 23 de novembro de 2022, no contexto da efeméride de 40 anos da fun-
dagio do grupo. Entrei em contato com a presidente da organizacio diretamente; ela preferiu enviar as respostas, redigidas
com apoio de seu vice-presidente, por escrito. Todos os grifos nas respostas dela sio meus.

14 Sanaiid ressurgiu no congresso da Fepal em Foz do Iguacu, 2019. Os primeiros integrantes foram filhos, netos,
sobrinhos de membros da Fepal. Ualid Rabah, presidente da Fepal, foi da Sanasd na juventude. Discordancias sobre a
atuacdo da Autoridade Palestina afastaram os grupos. Em 2021, o estatuto da Sanazid proibiu a participa¢io de membros
de grupos politicos palestinos em sua diretoria. Para uns, isso traria independéncia; para os mais ligados & Fepal, foi uma
afronta que os fez sair da Sanasid.

15 Unificagdo, no caso da Sanasid, nao implica em homogeneizagio. Pude observar ao longo de minha participagio
na Sanadid o interesse constante de seus integrantes na diversidade de formas de ser palestino: na histdria de palestinos
negros, como Fatima Bernawi; nos grupos de juventude palestina e de solidaridade dos Estados Unidos e Canadd, como
Palestinian Youth Movement e Students for Justice in Palestine; nos grupos de palestinos LGBT, como 4/Qaws, entre outros.

136 caMPOS V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

Quero chamar atengio aqui para essa ideia de “reacender a chama”. Ela dialoga com algo que
discuto a seguir: a busca do conhecimento das “raizes” entre os interlocutores. Nas redes sociais da
Sanaiid, o grupo trabalha para a divulga¢ao tanto do noticidrio das violéncias contra palestinos quanto
para a diversificacao do repertério de seu publico em relagao a cultura palestina. A Sanasid divulga
livros, cursos, filmes e materiais informativos diversos sobre a Palestina e os palestinos.

Em entrevista com uma integrante do setor de comunica¢ao do grupo, soube que as publica-
¢oes que envolviam conteudo sobre a cultura palestina, incluindo a comida 4rabe, eram as de “melhor
repercussao’. Isto ¢, eram as que suscitavam menos mensagens de édio e discriminagao contra a perfil
do grupo nas redes sociais. Em publicacio recente (Juventude Sanatd, 2023), o grupo associa comida
drabe e identidade palestina como resisténcia tanto 4 ocupagio do territério quanto a apropriagao cul-

tural israelense contra palestinos.

Israel, enquanto se declara sob uma missio civilizatéria em um leste barbaro, escolhe destacar ¢
reivindicar como seus elementos tipicos do Levante (regido que engloba Palestina, Siria, Libano e
Jordania) (...). Mais de um milhdo de israclenses hoje tém ascendéncia polonesa, mas nunca ouvi-

mos a alegagio de que Pierogi ¢ um prato tradicional israclense (Juventude Sanatd, 2023)

Na publicacio, o grupo denuncia a apropria¢ao da culindria como forma de produzir uma identidade
supostamente nativa para os israclenses. “Autoridades israclenses nao apenas reivindicam essas préticas indi-
genas, como tentam proibir nativos de pratic-las” (Juventude Sanaid, 2023). Dando exemplos de alimen-
tos como falifel e zaatar, incorporados na autodenominada “culindria israclense’, a Sanaiid afirma que Israel
“emprega apropriagao como forma de apagamento’. “A culindria pode e deve operar como mecanismo de
didlogo e unido entre povos e sociedades, mas isso nao se faz possivel quando aqueles que a tomam como seus
detentores sao incapazes de reconhecer suas origens’, conclui o coletivo (Juventude Sanatid, 2023). Assim, o
grupo reivindica a comida drabe como um dos elementos constitutivos da identidade palestina.

O posicionamento do grupo encontra suporte na literatura sobre o tema, uma vez que a apropriagao
cultural da culindria palestina se articula com o projeto colonial sionista para construir uma identidade “na-
tiva” israclense as custas dos palestinos (Raviv, 2015; Ranta, 2015). Comidas tradicionalmente drabes (fala-
fel, homus, maqluba etc.) sao reconfigurados como simbolos que reforcam a narrativa nacional-chauvinista
israclense e a distingao em relagio ao “4rabe”. Hirsch e Tene (2013) e Reicher (2016), por sua vez, discutem
como priéticas culindrias podem ser integradas a processos de legitimacao e mimica cultural, consolidando
uma identidade colonial através da desarticulagio de vinculos histéricos dos nativos. Kattan (2018) evi-
dencia a ambivaléncia desses simbolos na medida em que ganham significados distintos em contextos de
apropriagao cultural colonial e resisténcia anticolonial. Em suma, a disputa da culindria é instrumental para
os movimentos opostos de destrui¢ao e resisténcia dos lagos palestinos com seu territério.

A diversidade contextual inerente as vidas cotidianas dos palestinos no Brasil pode ser fonte de
insegurangas em relaco a pertinéncia destes a Palestina. Pode ainda se tornar um alvo daqueles que
buscam mobilizar politicamente a produg¢ao de uma nogao essencialista e limitada do que pode ser “um
palestino”: Mahmud, um dos interlocutores desta pesquisa, relatou ter sido interpelado diversas vezes

por “sionistas” que o acusavam de nao ser um “palestino verdadeiro’, seja por morar no Brasil ou por

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 137



quaisquer outros motivos'®. A busca por um palestino idealizado, sem nenhuma relagio com quaisquer
outras culturas, interessa apenas aqueles que afirmam que palestinos sequer existem'”. Afinal, nenhuma
identidade existe no vicuo, isolada de qualquer um que lhe seja outro.

Em oposicio 4 quimera colonialista da pureza do “selvagem intocado pela civilizagao’, perceber a vida coti-
diana como exercicio da identidade palestina na Dispora é algo que dialoga com o projeto de “reacender a chama”
da atual Sanaid. Nesse equilibrio entre a disponibilizagao de novos contatos com referentes da cultura palestina e
a construgao de contatos, relagdes entre os jovens palestinos do Brasil, a participagao na Sanaiid se tornou, para os

interlocutores, um importante ponto de partida pela busca de uma aproximagao com suas “raizes’.

De que importa a comida? sobre as “raizes”

A resiliéncia, antiguidade e centralidade na vida rural das oliveiras da Palestina tornaram a drvore um
dos simbolos nacionais do povo palestino (Abufarha, 2010). A metéfora da drvore, com suas raizes profun-
damente fincadas na Terra, pode representar tanto a relagio de pertencimento a dado territério quanto a
longa duragio temporal dessa relagao. No caso da didspora palestina, a violéncia evocada pela imagem do
desenraizamento ajuda a ilustrar de maneira mais precisa a violéncia perpetrada contra os palestinos desde
1948 (Meneley, 2011). A imagem da raiz remete a algo que vai além da superficie; ela se finca no terreno,
toca aquilo que ¢ profundo. Quem fala de raiz nao fala apenas do presente, mas do passado. Nao de si, mas
de geragoes dos seus. Nao apenas do que se vive e faz hoje, mas de como isso os conecta com suas origens.

A categoria nativa de “raiz” foi uma das mais mobilizadas pelas pessoas com quem conversei. Dentre

aquilo que as rafzes tocam, estd a comida drabe. Vejamos o que nos diz Mahmud, palestino nascido no Brasil:

Por mais que eu ndo seja tao fa [de comida 4rabe], mas eu sou suspeito para falar porque assim,
eu chego l4 e falo: “Ah, quero comer uma comida drabe com a minha familia”. A gente fica recla-
mando, mas ¢ s6 da boca pra fora. Eu acho que ocupa um dos lugares mais importantes porque ela
remete a identidade. Ela é um valor da raiz. A culindria, ela ¢ uma representagio daidentidade. E
quando a gente fala na Causa Palestina, a gente tem o sionismo se apropriando da nossa culinaria.
Falando que knafeh ¢ deles e um monte de coisa assim. E a gente sabe que isso nao ¢ verdade. Isso
faz parte da limpeza étnica. (...) Faz parte da limpeza étnica roubar a cultura, porque o pessoal
acha que limpeza étnica ¢ s6 o genocidio, e nao ¢é. A limpeza étnica tem diversas frentes. Desde
a colonizagio, desde a apropriagio cultural, o roubo de identidade. Entao, para mim, a culindria

ocupa um papel de unificagao da identidade. (Mahmud, 2020. Grifos meus).

16 Em conversas informais, alguns dos interlocutores brincaram sobre como ¢ impossivel ser um “verdadeiro palesti-
no” aos olhos dos “sionistas”. Eles descreveram a situa¢io como anéloga & dos indigenas brasileiros aos olhos dos “agroboys”,
sujeitos que negam a identidade dos povos origindrios do Brasil com base na “acusacio” de posse de itens comuns como
calcas jeans, celulares e caminhonetes.

17 A Sanasid atua contra a “mumificagio” de sua cultura. Fanon (2020, p. 48) diz: “aimplantagio do regime colonial
ndo traz consigo a morte da cultura autéctone (.)o objetivo procurado ¢ mais uma agonia continuada do que um desa-
parecimento total da cultura preexistente. Esta cultura, outrora viva e aberta ao futuro, fecha-se, aprisionada no estatuto
colonial, estrangulada pela canga da opressio. Presente e simultanecamente mumificada, depde contra os seus membros.
Com efeito, define-os sem apelo”

138 caMPOS V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

A raiz, as origens, a (re)conexdo com esses lagos era busca comum de todos os interlocutores. Naquele

. . .« . . . « ’ » ’
momento, eu entrevistava pessoas que estavam iniciando seu caminho em busca das tais “raizes”. A Sanasid
era o primeiro grupo pré-Palestina de que todos eles participavam. O grupo organizou reunides de forma-
¢ao, rodas de leitura que familiarizaram os entrevistados com a literatura sobre a Questio Palestina, antes
conhecida principalmente por meio da meméria familiar de violéncias transgeracionais (Shehadeh, 2024).
Até entdo, os entrevistados se sentiam ainda inseguros para falar com propriedade sobre o tema da Palestina.

Chamou a minha aten¢ao a forma como as respostas dos interlocutores se modificavam no de-

correr das entrevistas. Percebi que Mariam pronunciava com sotaque drabe o nome das comidas drabes,

. \ . . .o« . » . \
com maior destaque as comidas que considerava mais “fidedignas” ao que conheceu em suas viagens a
Palestina e 4 Jordinia. A medida que fomos conversando, ela comegou a se referir a algumas daquelas
comidas por seus nomes aportuguesados ou numa prontncia mais usual em portugués. Kubbeh voltou
a ser quibe, 72jadra se tornou arroz com lentilha. Mahmud chamou primeiro de uarak anab o charuto
de folha de uva. Percebi que isso se repetia de maneiras diversas nas entrevistas. Bassima chegou a me
pedir desculpas por nao lembrar o nome “em drabe” de determinadas receitas. Cinco anos depois des-
sas entrevistas, ainda mantenho contato com eles. Nunca mais os ouvi falar daquele jeito sobre comida.

Percebi que, de inicio, ao perguntar sobre comida drabe, meus interlocutores sentiram-se ques-
tionados também em suas identidades, isto ¢, como se sua condi¢ao de palestinos “de verdade” estivesse
sendo posta a prova'®. O embaraco, a inseguranga, era mais evidente justamente quando — em geral no
comego das entrevistas — os interlocutores tentavam demonstrar que conheciam o maior repertério
possivel e eram os mais criteriosos avaliadores da autenticidade'” de dada comida é4rabe.

Mesmo a comida sendo um tema sobre o qual todos acabaram falando com muita tranquilidade,
mais tranquilidade do que outros tépicos® mais sensiveis que envolvem existir no mundo como um
palestino em didspora, certo receio estava presente. Foi quando perceberam que eu nao estava ali com
o objetivo de atestar ou contestar a autenticidade de suas identidades que as entrevistas comegaram a
evoluir para além das respostas que as interlocutoras pareciam pensar que eu queria ouvir, nas quais

Vi . itas, ) .
havia longas e detalhadas descricoes de receitas, ingredientes e modos de preparo?!

A “apresentagao do Eu” dos interlocutores passou por momentos distintos; um deles foi esse, no
qual eu, um pesquisador, fui o espectador. Essa posi¢ao inicial pode trazer consigo a expectativa de que
18 Essas pessoas nao me conheciam pessoalmente; sabiam apenas que eu era estudante de mestrado, participava dos
grupos e atividades da Sanazid e que nio sou palestino. Com a pandemia, foi impossivel o encontro presencial e a comensa-
lidade. Quando apresentei a mim e 4 pesquisa, a relagio comegou menos horizontal e mais distante que o ideal. Pessoas do
movimento estudantil, uma delas professora, gaguejaram como se nunca falassem em publico. A timidez acometia princi-
palmente interlocutoras mais jovens.

19 Nio me interessa que comida ¢ ou nio autenticamente drabe, mas a percepgao dos atores sobre a presenga dela no coti-
diano. O tnico momento em que eles falaram de critérios de autenticidade foi quando pareciam crer que eu esperava isso. Quando
falam sobre a comida mais ou menos préxima da de “147 importa o desejo de se sentir perto de “I4”. No caso do “ambiente familia’,
importa mais a sensagio de estar entre os seus que a comida ajuda a construir que a autenticidade de ingredientes ou receitas.

20 Questdes de género, costumes e religido apareceram como mais sensiveis. Eu ja havia testemunhado discussées sobre
esses temas e sabia que os esteredtipos os incomodavam. Todos eles se dizem progressistas, mas evitam criticar publicamente os
seus — inclusive para nio reforgar, com as criticas, os preconceitos que muitos brasileiros j4 nutrem contra os drabes.

21 Mariam falou de machismo primeiro para criticar o esteredtipo do drabe machista, que fez questao de dizer ser similar
ao que hd entre brasileiros de qualquer origem. Logo depois, falando sobre comida no cotidiano, ela criticou a divisio de género

do trabalho na cozinha dos parentes. Aprofundando os contatos e relagdes de confianga, o receio que os fazia evitar certos assuntos
para manter uma “frente unida” arrefeceu. Conversar sobre comida, dividir experiéncias cotidianas, foi o primeiro passo.

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 139



¢ preciso provar para o pesquisador que vocé sabe do que estd falando. Além da construgao da relagao
de confianga ainda estar em seu inicio, essas eram pessoas que estavam iniciando uma trajetéria em bus-
ca de uma aproximagao com suas raizes por meio da participagio na Sanazid. Eram jovens que apenas
recentemente haviam se engajado na questao palestina em uma dimensao publica. Busquei, portanto,
elaborar as perguntas do modo mais aberto possivel, para dar espago 2 mobilizagao das préprias nogoes
dos atores sobre o tema. A énfase foi em “como vocé faz?”, nio em “como é o certo?”.

Os oito entrevistados tinham concepgdes diversas de comida drabe — as vezes variando até mesmo ao longo
da entrevista,  medida que se sentiam mais & vontade para sair das abstratas normas gerais para a concretude do
cotidiano. Percebi que a comida drabe jamais aparecia como tema isolado nos relatos dos interlocutores. Pelo con-
trério, ela sempre estava associada a situagdes concretas de suas vidas, seja pela presenca direta, seja pelas histdrias
que os parentes das interlocutoras contavam sobre a Palestina, partindo de ou incluindo a comida drabe.

H4 também momentos nos quais o ator precisa apresentar a si diante de outros ptiblicos*. Com
quem se fala, em que local: tudo ¢ relevante. Percebi que a forma escolhida para discutir comida arabe
era contextual e dizia respeito a trajetéria do interlocutor em cada caso. Ou seja, o que ¢ “comida arabe”
no restaurante que a familia de Bassima frequenta provavelmente nao ¢ o mesmo que em um casamen-
to ou aniversario entre palestinos da familia de Mariam, por exemplo.

As pessoas que falaram em comida drabe nas minhas entrevistas o fizeram sem recorrer a um tnico
contetdo exemplar, mas aquilo que Garfinkel (2018) chama de saberes ad hoc. Saberes ad hoc sao os conhe-
cimentos técitos que os sujeitos operam em seus cotidianos para produzir juizos acerca das situagdes que
se apresentam, caso a caso. Para Garfinkel, esses saberes sao uma espécie de razao prética do cotidiano, por
todos usada; uma forma de ler as pistas, os “indices” (no sentido de indicios) de cada situagio. Esse ¢ um saber
coletivamente construido e conhecido, mas implicito. E aquilo que todos sabem, em um grupo, embora nao
esteja escrito em lugar algum. A interpretagao individual desses saberes é livre, embora orientada por critérios
gerais compartilhados. Assim, o sujeito ¢ coprodutor desses saberes & medida que os usa®.

Uma coisa é perguntar “o que ¢’ em geral — vocé receberd defini¢oes, que estabelecem distingoes que
a pessoa ndo necessariamente usa, mas que entende como autoritativas, o “certo’; o “prescrito”. Outra coisa ¢
perguntar “como’; “em que contexto’, em especifico. O “como” do cotidiano concreto se revela muito mais
diverso e complexo. Por exemplo: Mariam, que jd esteve na Palestina e que tem familia 14, questionou o es-
tatuto da esfirra e do quibe como comida drabe num sentido geral: ela disse que ninguém come isso “l4”, na
Palestina; que esses alimentos, principalmente o quibe cru, sao comida libanesa — isto ¢, restritas aquele pas.
Samia, sua prima, deu relato em sentido similar, dizendo que nao comeu, sequer viu uma s6 esfirra em sua
viagem a Palestina. Qljbe e esfirra estes que estao entre as comidas drabes mais presentes na vida de Bassima;

alimentos que a emocionaram quando presentes no aniversario de seu falecido avé.

22 Inclusive pessoas que em outras situagdes compdem a mesma “equipe” (Goffman, 2014, pp. 118-119), ou “gru-
po” (Latour, 2005) deste ator.
23 Ainda segundo Garfinkel, tal uso nio depende de qualquer “determinacio distintiva” (2018, p. 95) daquilo que

venha a ser objeto desses saberes. Importa mais o “conhecimento-em-comum” (Garfinkel, 2018) do que est4 sendo discu-
tido em dado contexto. Cabe ao sujeito interpretar cada caso: ¢ possivel, alids, haver juizos distintos sobre o mesmo objeto,
alteradas outras circunstincias contextuais.

140 caMPOS V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

A comida fala? Que assunto vocé tem com ela?

Por ter pesquisado comida drabe, fiquei responsavel por auxiliar na mesa de comes e bebes do evento de
inauguragio da sede do Instituto Brasil-Palestina em Brasilia, realizado na sede da Sociedade Palestina do Distri-
to Federal. Politicos, diplomatas, professores, estudantes e integrantes da Sanaiid estavam presentes. Tive uma
experiéncia curiosa como voluntdrio nessa fun¢ao. Numa mesa cheia de exemplares tipicos de comida drabe —
quibe, esfirra, falafel, homzus com pao sirio — dois representantes da embaixada do Ira me perguntaram sobre o
“pao de metro’; tinico “intruso” no carddpio do evento. Perguntaram-me em inglés se aquele longo sanduiche
era halal”, isto ¢, préprio para o consumo de mugulmanos. Mostrei que o pao continha presunto e que eu nao
sabia se era ou nao de porco; eles ficaram frustrados. Um deles suspirou: “Quibe de novo...”

Logo depois, uma antiga colega de curso me abordou para perguntar se havia ali algo “vegano”. Indiquei
o falafel. Uma crianga, envergonhada, me perguntou: “tio, esse salgado ¢ de qué?”. Respondi que se tratava de
uma esfirra como as que ela conhecia, s6 que fechada. Ela saiu correndo com uma esfirra na boca e outras duas
nas maos. Outros colegas da universidade e de meu grupo de estudos me pediram indicagoes do que havia de
“mais drabe” para aproveitar no lanche gratuito. Por fim, ao perceber que sobravam as torradas de pao sirio e os
potinhos de homus, passei a apresenté-los aos mais indecisos como “torrada e paté de grao de bico” S6 assim os
convidados deram atengo para os potinhos com uma pasta bege que sobravam no canto da mesa.

Conto essa anedota para ilustrar o principio que orienta meu entendimento desta categoria: a
comida nio ¢ uma “tdbula rasa” na qual se inscreve um significado unidirecional®. Trata-se de um ac-
tante com o qual ¢ possivel interagir de diversas maneiras. Nio basta que a comida seja feita para falar
“de” alguma coisa: ¢ preciso considerar que assunto as demais pessoas tém com a comida. Em eventos
como esse, a comida drabe nao existe como transmissora direta de uma mensagem sobre a causa pales-
tina. Sua presenca nesse cendrio produz efeitos outros, multiplos; ela pode remeter a hospitalidade, ao
pertencimento, & meméria, 4 politica, ao companheirismo®. E um elemento multifacetado, capaz de
despertar memdrias afetivas e promover a convivéncia entre ptblicos diversos, desde diplomatas e aca-
démicos até estudantes, criangas ¢ familiares dos presentes. Em tais contextos, a comida pode ser tanto
um marcador cultural, evocando a identidade e as rafzes palestinas, como uma forma de acolhimento,
facilitando a aproximagio ¢ a troca de experiéncias. Assim, ocorre uma experiéncia coletiva que, ao
mesmo tempo, posiciona politicamente a identidade dos promotores do evento e dialoga com a convi-
vialidade amistosa, hospitaleira do ato de compartilhar uma refei¢io com o Outro.

No contexto da formagao de um grupo como a Sanaid, por sua vez, a comida pode fazer parte de um

modo de compilar o coletivo. “Modos de compilar” sao, para Carvalho (2020, p. 87), “formas de articular

24 Comida halal sio alimentos preparados segundo normas dietéticas do islamismo, que proibem, por exemplo, o
consumo de carne de porco. Existem organizagdes certificadoras que prescrevem e fiscalizam métodos especificos de produ-
¢io ¢ abate dos animais, numa complexa cadeia de produgao global de alimentos em que o Brasil tem participagao relevante.
Sobre o tema, ver Husseini de Aratjo (2019).

25 Embora seja tratada por parte da literatura como signo de uma gramdtica (Montanari, 2008; Woortman, 2013),
discordo da imagem da comida “como linguagem” porque tal metéfora impde um contetido especifico a um objeto que se
revela, em meu campo, polissémico. Sua presenca nas cenas do cotidiano permitem a construgao de associagoes multiplas
com varios atores, de acordo com as relacdes com eles estabelecidas.

26 Companbheiro, etimologicamente, ¢ “aquele com quem se divide o pao”.

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 141



elementos heterogéneos que sao produzidos e reproduzidos pelos atores coletivos em busca de efeitos politi-
» « » <« /7 » -~ . I,
cos”. Se entendemos que “reacender a chama” e “conhecer as raizes” sao efeitos politicos, podemos ver como
a iniciativa de disputar a comida, entre outros elementos culturais constitutivos de identidades palestinas,
.« . . 7 . -~ a3 . » « .
posicionam os interlocutores como participes da constru¢ao do que ¢ “um palestino” — sendo a “comida
drabe” um desses elementos heterogéneos (Rosa, Penna & Carvalho, 2021) compilados nessa elaboragio?.
As acepgoes e os usos da “comida drabe” sdo essencialmente contextuais. Este artigo nao bus-
ca estabelecer um padrao ou definir uma “comida drabe auténtica’, mas compreender o significado
atribuido ao ato de preparar e consumir esses alimentos no cotidiano dos integrantes da Juventude
Sanaiid. Embora questoes de autenticidade possam ter sua relevincia em outros debates, elas estao fora
do escopo desta analise, que se concentra em como a comida pode demarcar memdria, pertencimento

e identidade, conforme as experiéncias e trajetdrias individuais e coletivas dos entrevistados.

Sobre o “ambiente familia”: conforto, desconforto,
expectativas discrepantes e o “peso” de estar em familia

Nesta se¢io, discutirei a parte dos relatos que faz referéncia a espagos de convivio marcados pela pre-
senca de comida drabe e definidos como espagos de referéncia para a composicio da identidade palestina.
Trés principais momentos nos quais a comida drabe pode agregar pessoas se destacam nos relatos: nas re-
feicoes didrias compartilhadas em familia; na “comida de fim de semana’, que motiva a reuniao da familia
dos amigos de mesma ascendéncia; ¢ em festas que marcam eventos especiais (aniversdrio, casamentos etc.)
e cerimonias religiosas. O “ambiente familia” representa um lugar onde ¢ possivel e seguro ser palestino em
.

conjunto com amigos ¢ familiares palestinos, entre outros elementos importantes. O “ambiente familia” ¢

carregado de ambivaléncias e pode tanto agregar quanto afastar as pessoas, como veremos a seguir.

Comida e identidades(s)

(..) dentro da minha casa, a comida nos une. Entao a comida 4rabe, pra mim, ela significa muito
mais que um almogo de domingo. Ela ¢ o que mata a minha saudade, quando eu estou com sauda-
de dos momentos que eu vivi na Palestina, ¢ o que une a familia, ¢ o cheiro do almogo de domingo,

¢ o cheiro do chd da noite que eu tomo antes de dormir (Mariam, 2021).

Geralmente a gente pede comida porque, assim, minha mie faz, mas é muito raro. E geralmente
numa ocasido especial, dai ela faz um prato ou outro, mas, assim, como somos apenas descendentes,
eu sou neta, entdo... (...) no dia do aniversirio do meu avd, por exemplo. Ele ja nao estd entre nés
[pausa emocionalmente carregada], porém todo ano a gente sempre lembra do dia do aniversério em
homenagem a ele. A gente comemora, todo ano, o que ele representou pra nés. E uma forma de dar

essa representagio comendo comida drabe que ¢ o que ele gostava muito (Bassima, 2021).

27 Nasser (2024a; 2024b) organizou dois dossiés sobre a alimentagio como resisténcia cultural palestina. Para um
resumo da discussio contemporinea do campo, ver Nasser (2024c).

142 caMPOS V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

Bassima foi criada em uma grande cidade do Brasil. Seu pai e seu av6, os tinicos palestinos que ela conhe-
cia, falavam pouco sobre a Palestina, pois isso “nao era assunto para criangas”. Bassima nunca se sentiu parte de
uma comunidade palestina. A tinica ocasido em que a origem palestina de sua familia se fazia perceber era no
aniversario de seu avo. Ele fazia questao de comer comida drabe durante as comemoragoes. Desde a morte dele,
Bassima celebra sua memoria repetindo as refei¢oes drabes favoritas de seu avd, todos os anos, com sua familia.

Mariam foi criada na mesma cidade que Bassima, dentro de uma comunidade palestina local
estabelecida pelo av dela, que migrou para a cidade junto com amigos palestinos na década de 1960%.
Hoje, os filhos e netos deles se reinem regularmente — em festas onde sé se come comida drabe — e se
relacionam como uma “grande familia”. Mariam sempre soube que era descendente de palestinos, mas
Nnao se via como palestina até se engajar com a Sanaid.

Bassima e Mariam se conheceram em 2019, no encontro nacional de palestinos que reestabeleceu a Ju-
ventude Sanaiid. O grupo de jovens palestinos foi fundamental para que ambas passassem a se enxergar, nas pa-
lavras de Mariam, “nao como uma brasileira descendente de palestinos, mas como palestina nascida no Brasil”

Mariam j4 havia estado na Palestina em mais de uma ocasiao quando conversamos. Bassima, antes de
integrar a Sanaiid, tinha em seu pai e avd os tinicos palestinos que conhecia. Mariam disse se emocionar sempre
que seus parentes traziam azeite e folhas de uva de “I4” para cozinhar refei¢oes que comeriam juntos; segundo
cla, essa comida a fazia se sentir retornando para ‘14" Bassima relatou se emocionar quando encomendou comi-
da drabe de um restaurante de self-service préximo de sua casa para celebrar o aniversario de seu avd, j4 falecido.
As circunstincias em que a comida faz diferenca apresentam dimensoes afetivas, familiares, ligadas & meméria.

A presenga da comida 4rabe ¢ necessaria para que esses eventos ocorram como tal. O “almogo de do-
mingo” retine a familia, mas ¢ a copresenca da familia e da comida que cria o “ambiente familia”. A comida,
que evoca memdrias e afetos; que pode ser feita em conjunto; que pode ser feita, como fez Nur em um al-
mogo de domingo, seguindo a receita de sua avé “de 14", Essa é a comida drabe que, em contexto, participa da
constitui¢ao da identidade palestina do sujeito em seu cotidiano. Um espago que oferece seguranga, confor-
to, pertencimento; que oferece a oportunidade da experiéncia de um sentido comum do que ¢ ser palestino.

Estar na cozinha, para as interlocutoras de minha pesquisa, ¢ habitar o cendrio de memorias
importantes com familiares, de momentos de aprendizado sobre as raizes dos seus. Também ¢, nao
obstante, fonte de grande insatisfacao com a divisao desigual de obriga¢des entre homens e mulheres,
principalmente Nnos CONteXtos mais corriqueiros de seus cotidianos.

Um dos lugares mais importantes nos quais se pode estabelecer um “ambiente familia” é a cozinha.
Nur, por exemplo, rememorou com carinho o tempo que passou com avé e tias, ajudando na cozinha e
conversando sobre a vida. %ando crianga, Nur morou por um periodo na Jordania, quando se aproxi-
mou de familiares que ja ndo vé hd alguns anos. As lembrangas dos momentos que Nur passou com sua
avé e familiares na cozinha nao existem sem a comida drabe; por sua vez, essa associagao faz “comida dra-
be” ser insepardvel daquilo que elas preparavam naquela cozinha naquele dia. Mas nao ¢ apenas a presenca

de comida que faz com que essas associagdes acontegam.

28 As familias de Mariam, Mahmud e Samia sdo parte da mesma comunidade palestina local, que conta hoje com
algumas centenas de pessoas. Bassima nio tinha contato com essa comunidade até 2019.

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 143



Considerando as relagdes familiares dos entrevistados, ¢ importante destacar como elas se re-
lacionam com espagos diversos para constituir o “ambiente familia” dentro do qual os interlocutores
cresceram. Esse ambiente ¢ um ambiente de afeto, que os/as protege do nem sempre favoravel julga-
mento dos “outros” durante seus anos de formagao. Também esse lago ¢ lido como em parte invo-
luntario e envolve assimetrias de poder. Isso afeta principalmente os mais jovens. Este ¢ um ambiente
“normativo” (Butler, 2020, p. 48) dentro do qual se produz o “bom palestino”.

Mesmo que criem estratégias para modular a apresentacao de si de acordo com o ambiente, nem
tudo ¢ contorndvel. Mahmud, por exemplo, sofre com constantes atritos com seus familiares por conta
de tatuagens, consumo de lcool e outros comportamentos considerados reprovéveis para um palestino.
Seus familiares por vezes o acusam de barazilyi, brasileiro, por conta de tais comportamentos; o mesmo
Mahmud que ¢ acusado por defensores de Israel de nao ser palestino o suficiente sofre criticas e questiona-
mentos de seus parentes mais velhos por conta de condutas que eles consideram moralmente reprovaveis.

Herzfeld (2016) descreve essas situagdes (des)agregadoras com o conceito de “intimidade cul-
tural”. Referindo-se 4 dimensao do convivio social dentro de determinada comunidade, a “intimidade
cultural” é o contexto em que a vida ¢ vivida, por trds das regras gerais — nem sempre seguidas na pra-
tica — e dos esteredtipos (2016, p. 9). A distincia entre a prescri¢io coletiva ¢ a aplicagao individual
destas prescri¢oes, ¢ o que Herzfeld denomina “poética social” (2016, p. 2). Apresentar asi e, 20 mesmo
tempo, a toda uma comunidade: eis a dificil tarefa dos jovens palestinos. Se nao bastasse isso, ainda
precisam lidar com as expectativas, muitas vezes conflitantes, de palestinos e de nao palestinos.

Exige-se do ator que participa de um grupo que ele corresponda a um conjunto de expectativas pré-
vias que garantam a integridade — ou pelo menos a aparéncia de integridade — do grupo. Essa relagao de
conflanga pode se tornar uma relagio de poder entre os integrantes (Goffman, 2014, p. 104, 111). O ator
que participa de mais de um grupo precisa manter um comportamento que concilie ambas as pertencas. Nas
reunides familiares, tatuagens, dlcool, namoro ou determinados tipos de roupa sao o suficiente para tensio-
nar relagoes. O individuo precisa satisfazer a alinhamentos “enddgenos” e “exégenos” (Goffman, 2008, p.
123, 126) simultaneamente — tentando se adequar s expectativas de palestinos e aos nio palestinos.

A comida drabe ¢ um dos elementos que suscita menos conflitos entre as duas demandas. Denomi-
nador comum, ela pode ser mobilizada em contextos que atendem as expectativas concorrentes tanto de
colegas nao palestinos quanto de familiares palestinos. Nao se pode dizer o mesmo de outros elementos,
que podem ser descritos tanto como fonte de sentimentos agradaveis como um “peso” por diferentes

entrevistados. Dessas ambivaléncias — e do que fazem os interlocutores a respeito delas — trato a seguir.

As ambivaléncias da intimidade: o “peso” de estar em familia

Dois momentos nos quais algumas das pessoas entrevistadas precisavam conciliar expectativas

profundamente discrepantes estavam na diferenca entre o convivio que tinham com os colegas nao

29 As pessoas que entrevistei foram criangas e adolescentes apds o 11 de setembro de 2001. Todas foram submetidas, em
seus anos de formagio, a violenta xenofobia. Todos foram alvos de insultos relacionados a bombas e terrorismo. Seus nomes, fisio-
nomia, pelos corporais, religido e vestimenta foram motivo de discriminagio, estigmatizados no contexto da Guerra ao Terror.

144 caMpPOS V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

palestinos no ambiente escolar, por exemplo, e nas reunides familiares. Essas pessoas fazem um esforco
constante para mostrar que sao “assim como nds” para seus colegas — tentam provar que nao sio ma-
chistas, fundamentalistas religiosos ou terroristas por serem palestinas e palestinos. O “ambiente fami-
lia” é um espaco de seguranca contra esse tipo de preconceito, de pressio “exdgena” (Goffman, 2008).

Como isso nem sempre funciona, foi comum interlocutoras relatarem que, enquanto frequen-
tavam a escola, se depilavam com maior frequéncia que o normal, alisavam os cabelos e tentavam dis-
farcar com maquiagem ou outros recursos todos os tragos que podiam as identificar como uma “mu-
lher-bomba” aos olhos dos colegas. O “ambiente familia’, nessas situagdes, proporciona um ambiente

seguro, no qual o sujeito pode viver sem o olhar preconceituoso do outro.
O “peso” do género

Todos os interlocutores se referiram as maes como as principais responséveis pela comida drabe
que eles comiam. A rela¢ao das mulheres da familia com a comida, especialmente da mae, ¢ muito im-
portante tanto para compreender a relagio de afeto estabelecida com e através da comida quanto para
acessar o delicado tema da divisao do trabalho doméstico. A expectativa da capacidade de preparar a
comida drabe recai, nos relatos, sobre mulheres, mesmo que estas nao tenham ascendéncia drabe ou pa-
lestina. Nao ¢ uma questao de saber, mas das expectativas de género na divisao do trabalho doméstico.

As maes e avos da familia de Bassima ensinam as esposas de seus filhos a cozinhar comida arabe para
as incluir no grupo familiar. Mahmud nao foi proibido de entrar na cozinha quando tentou aprender a co-
zinhar com as mulheres da familia, mas foi sistematicamente escanteado durante a execugio destas tarefas
para que desistisse e buscasse fazer “coisas de homem”. O pai de Samia se recusava a cozinhar por ser “coisa de
mulher”. Ela nao descansou enquanto nao o convenceu a ajudar a mae nas tarefas domésticas: hoje, gragas a
sua insisténcia, o preparo de comida drabe ¢ um momento que ela e seus pais dividem com prazer.

Junto a valorizagio de um saber lido como essencialmente feminino (Gvion, 2011), em que a
mulher ¢ fonte do jeito correto de fazer certas comidas, estd a divisao entre sala e cozinha, “lugar de
homem” e “lugar de mulher”. Isso foi um profundo incémodo para Latifah, que descreveu a presenga

de fatores da “cultura drabe”, 4 exce¢ao da comida, como um “peso” em sua vida:

L: Ah, eu estou tdo, assim, conectada com a culindria drabe, nunca falta aqui em casa que para mim ¢
uma coisa muito comum entio eu nio vejo ela como uma coisa especial ou extraordindria que acon-
tece de vez em quando. Entio ela, para mim, ¢ como se fosse um arroz e feijao nosso de cada dia, um
pao francés que a gente compra no fim da tarde todo dia. Ela nao tem tanto peso em relagao a cultura
drabe para mim. Na verdade, o que pesa mais a cultura drabe ¢ outras dreas, assim, da cultura mesmo,
da religido... Pesa bastante na minha vida que eu sinto mais dificuldade em me adaptar. Agora culini-
ria drabe eu me adaptei bastante, porque estd comigo desde que eu nasci, entio...

C: e quais sao essas coisas que pesam mais?

L: Ah, acho que as pressoes, sabe, as proibi¢oes que a cultura drabe causa. E dificil de se adaptar
quando a gente estd no Brasil e tem sonhos e vontades... Isso pesa bastante na minha vida. E uma
coisa que até hoje eu nao me adaptei.

C: Mas assim, que tipo de restri¢oes?

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 145



L: Ah, roupas que a gente usa, sair de casa para por exemplo construir uma carreira, simplesmente
sair de casa para descobrir a vida ndo pode porque tem que construir uma familia, tem que estar

casada, sendo estraga o nome da familia, por exemplo (Latifah, 2020).

Latifah se afastou da cozinha para buscar independéncia financeira®. Os pais de Latifah tém um res-
taurante de comida drabe, do qual ela quis distAncia para poder “viver a prdpria vida”. Latifah nao tem nenhum
problema com o ato de cozinhar em si. Ela relatou nao ter interesse especial em preparar comida drabe e, prin-
cipalmente, em seguir no restaurante de comida drabe da familia. Ela gosta de cozinhar, mas prefere “inventar
na cozinha” em vez de seguir receitas. Latifah foi a tinica entrevistada que ndo demonstrou nenhum interesse
especial na comida drabe. Mesmo assim, a relagio com a comida drabe do restaurante dos pais foi um dos pontos
de referéncia em torno dos quais ela articulou sua rejeicao dos papéis sociais que sua familia esperava dela®".

O cotidiano importa porque d4 espago para que se observe relagdes multiplas, ambivalentes, e os
principais “pontos de referéncia” que estes jovens tém de suas identidades como palestinos® (Blachnika-Cia-
cek, 2018). Estes “pontos de referéncia” podem ser encarados de maneira positiva ou negativa, mas nao sio
indiferentes. Bassima buscou aprender a cozinhar para aprender mais sobre suas “raizes”. Nur tem na cozinha
seu principal elo com a parte de sua familia que vive na Jordania. Samia, antes de convencer seu pai a mudar
de ideia sobre a cozinha como lugar de mulher, evitava aprender a fazer qualquer comida, mesmo a mais
simples, por nao querer replicar papéis de género. A diversidade das respostas sobre comida drabe denota,
portanto, a diversidade das possibilidades de existéncia de palestinos em didspora e a relevincia da comida
como um dos pontos de referéncia para a constitui¢io de uma identidade palestina no Brasil.

O desconforto pode vir também do “ambiente familia” e de suas pressoes por alinhamento endé-
geno® (Goffman, 2008). A divisao de género do trabalho doméstico supracitada ¢ um exemplo disso.
A Sanaiid foi e é uma organiza¢io composta por pessoas contrérias a todas as formas de injustica. A
luta contra a discriminagao exdgena se soma a disputa dos critérios de alinhamento endégenos. Por
mais que alguns dos entrevistados, como Nur e Mahmud, expressem profunda discordincia em relagao
a légica na qual os homens tomam ch4 na sala e as mulheres ficam na cozinha, esses sujeitos precisam
se adequar ao ordenamento dos corpos no espago quando estio no “ambiente familia”. Tudo que hd de

bom e reconfortante no “ambiente familia” coexiste com este ou outros desconfortos. Quase todos os

30 No caso de Latifah, independéncia financeira em relagio aos pais. J4 Samia relatou certo receio de aprender a
cozinhar por medo acabar se tornando uma mulher destinada a casar e ser dona de casa. No momento da entrevista, esse
medo j4 era algo superado ¢ ela estava se reaproximando da cozinha.

31 Apds a entrevista, Latifah saiu da casa dos pais, passou em um concurso e vive em uma cidade préxima. Mantém
relagio com a familia, que visita com frequéncia, mas nio trabalha mais no restaurante, nao casou e nem adotou o cédigo
de vestimenta que seu pai esperava.

32 Blachnicka-Ciacek (2018) etnografa a relagio da segunda geragio de palestinos na Poldnia e no Reino Unido
com a Palestina. Embora ocorra transmissao intergeracional de identidade, os vinculos com a terra ancestral também sao
moldados por pontos de referéncia, como a violéncia contra palestinos, que transcendem raizes pessoais em uma busca
coletiva por justica. Entendo a comida, entre outros elementos em disputa para a resisténcia cultural (Nasser, 2024c) dos
palestinos, como ponto de referéncia.

33 Isso ndo significa que eles se considerem especialmente oprimidos. Cada um possui contexto familiar especifico, com
aceitagio de sua atuagio e valores politicos varidvel. Apenas Latifah relacionou tais questoes com a “cultura drabe” diretamente:
ela, cuja familia ¢ a mais engajada no movimento palestino entre os entrevistados. Mahmud fez essa associagio indiretamente, ao
dizer que os familiares o criticavam por questoes de costumes chamando-o de “brasileiro”, oposto ao palestino moral, superior.

146 caMPOS V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

integrantes da Sanaiid com quem tive contato foram ou sio engajados politicamente em movimentos

sociais diversos. O posicionamento dos interlocutores por vezes ¢ fonte de conflito com familiares®.
(49 » ) *
O “peso” da religiao

Outro caso que ilustra as ambivaléncias da intimidade ¢ a questao da religiao. Dois interlocutores
falaram mais diretamente do tema. A primeira, hoje residente na América do Norte, se descreve como mu-
culmana praticante. Seu nome ¢ Hinan e ela listou com muito carinho as comidas que sua mae costuma
preparar nas datas religiosas, especificamente os doces que comem na quebra do jejum do Ramada. A cada
passo do processo, ela destacava como a companhia de suas irmas e mae foi importante para que ela passasse
pela experiéncia de mudar, mais de uma vez, de cidade, estado e pais. Ela relatou as motivagoes religiosas de
cada alimento consumido na quebra do jejum e a importincia do momento em que ele é consumido em
familia®. Logo depois, relatou com descontragao pedir constantemente 4 sua mae que preparasse esses doces
em outros dias, sem motivo além de gosto pessoal. E a mae, que ama cozinhar, sempre o fez.

O segundo interlocutor, Mahmud, mencionou a quebra do jejum do Ramada noutro contexto,
enquanto reclamava de alguns parentes palestinos que o julgavam negativamente por ser uma pessoa
que tem tatuagens, bebe dlcool, entre outros comportamentos “de brasileiro”. Ali, como contraponto,
ele afirmou “saber muito mais” da religidao que os parentes mugulmanos que o criticaram. Esse conhe-
cimento, listado indiretamente como algo que o legitima como palestino frente ao julgamento interno
dos seus, o levou a falar do Ramada e da quebra de jejum, o Eid. Embora nao seja religioso, Mahmud
lamentou o fim das comemorag¢des do Eid na Mesquita de um bairro nobre da cidade. O Ramada pare-
cia ser um evento de maior interesse cultural que devocional para ele. Mahmud gostava de frequentar
a mesquita na época de Eid: entre os motivos, mencionou a alta qualidade e variedade das comidas
arabes oferecidas no evento. Segundo ele, a refei¢ao era custeada pelas embaixadas de paises de maioria
muculmana, que importavam ingredientes e traziam cozinheiros “de 1&”. Mahmud considerava este
momento a melhor oportunidade para consumir outra comida drabe que nao a maqluba®, almogo de
seu cotidiano que ele simplesmente Nao suportava mais repetir.

Conversando sobre comida, conseguimos acessar temas desta delicadeza que, se abordados di-
retamente, seriam evitados. Assim, a comida ajuda a discutir outros temas, trazendo nuances para eles.

Os integrantes da Sanasid com quem conversei ndo fogem dos problemas relatados no plano familiar

34 Embora a questdo palestina seja uma causa mais préxima esquerda no Brasil, isso nao significa que todos os pales-
tinos s3o engajados politicamente, muito menos que sio todos progressistas. Seja na politica partiddria ou nas pautas de cos-
tumes (género, sexualidade, religido, entre outras), ha diversidade e conflito de opinides. Os pais de Mahmud e Mariam, por
exemplo, sao mais conservadores; os de Bassima e de outras interlocutoras nao discutidas neste artigo sao mais progressistas.
35 Ela falou das tAmaras, contou a histéria do porqué de seu consumo no Ramada. Falou do Mah'moul, seu doce
favorito e que a mie costuma fazer apenas no natal. Falou da Harissa e de como sua mae cozinha bem. Ela pretendia apro-
veitar a pandemia para aprender a cozinhar com a mae.

36 Magluba é um prato tipico do Levante que consiste em camadas de arroz, legumes e carne (geralmente frango ou
cordeiro), cozidos juntos na mesma panela e servidos “de cabega para baixo”, revelando uma apresentagio invertida e colo-
rida. Embora nio seja uma comida geralmente associada ao consumo cotidiano, Mahmud disse que sua mie gostava muito
de fazer essa receita. Na época da entrevista, ela estava fazendo esse prato quase semanalmente ¢, como ele rende muito,
Mahmud passava a maior parte da semana seguinte comendo maqluba.

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 147



e, em alguns casos, mobilizaram a comida como fonte de transformacao da realidade, ressignificando o
espago doméstico e construindo relagdes positivas em seu “ambiente familia”

Ou seja, a comida pode mais que ser mobilizada para atender as expectativas de colegas nao
palestinos e/ou de familiares palestinos: ela pode ser vetor de mudanga, subvertendo ambas as expec-
tativas. O caso de Samia ¢ exemplo disso: a demanda por mudanca em seu ambiente doméstico partiu
dela, nao dos demais. Ela nao precisou romper com um alinhamento para se adequar ao outro. Nao
como contraponto, mas justamente porque a comida ¢ apresentada como uma tradi¢ao de longa data

(Herzfeld, 2005, p. 47), ela traz oportunidades tnicas de transformacio das relagoes sociais cotidianas.

*3¥ «Y7’»

Localizando palestina e palestinos: “aqui”, “l4” e formas de
acessar 0 “la” desde “aqui”, na didspora.

As reunides, em especial as que sao descritas no “ambiente familia” tém um poderoso efeito de fazer
os jovens palestinos se sentirem como se estivessem “18. Nesta se¢io, parto das situagdes em que a “comida

7’ » 14 . . . «] 7» <« £l
drabe” estd presente para discutir o que os interlocutores chamam de “I4”, em contraste com “aqui”. Trato

7»

dos critérios mobilizados para tal organizagio dos espagos e das formas pelas quais ¢ possivel acessar o “I&
a partir “daqui”. Quando relevante, a comida 4rabe ¢ relacionada como um ponto de referéncia para um
sentimento de pertencimento a Palestina. Tanto como uma identidade quanto como um lugar ao qual se

deseja retornar fisica ou metaforicamente, a Palestina ¢ o alvo na busca das “raizes”

Onde é “l1a”?

No caso do Homus, tem que comprar o Tahini e ele ndo ¢ muito acessivel. Mas nao ¢ dificil, vocé
acha aqui o Tahini. A folha de uva nio ¢ dificil porque apesar de 14 [Palestina] ser um terreno mais
para oliveiras, que d4 azeitona, ai tem uns negdcios da uva 4 [ parreiras], que eles gostam de plantar
uva. Eles conseguem as folhinhas maiores [na Palestina], mas 14 na minha casa tinha um pé de uva...
Tem, na minha casa nao, da minha avé. Ele td meio “borocochd”, morrendo, sé que nao nascia uva.
Justamente para o meu av6 nao depender de ninguém. Ele ¢ um cara muito “eu nao quero pegar folha
dos outros nao”. A ele foi e plantou um pé de uva. Ficou mais de 20 anos 14, 25. Estd 14, tentando re-
sistir. E bem da comunidade 4rabe aqui. E bem comum que eles plantem uva. Eu conhego um monte
de palestino que tem pé de uva aqui para poder fazer essas comidas. Agora... Ah, s6 para concluir o
raciocinio, a comida de 14 ¢ muito mais diferente. E mais forte o tempero, muito mais salgado. Tem
gosto de comida de I4. E incrivel isso. Parece que todas as comidas tém uma coisa que d4 a esséncia
delas. As comidas que sdo feitas na palestina. Nao sei qual o estilo de preparo. Af como eu jé comi as
duas, eu fico com a do Brasil. Prefiro a comida 4rabe feita pelos meus parentes do que a que é feita

pelo povo de 14. De verdade (Entrevista com Mahmud, 2020. Grifos meus).

Todos os palestinos com quem conversei precisam lidar com a dificuldade de ser palestino sem
poder residir na Palestina. A negacio do direito ao territdrio, o trauma da Nakba, ¢ algo que afeta a

todos. Todas as pessoas que entrevistei sao filhas ou netas de pessoas que migraram para o Brasil ap6s
os anos 1960 — quando ja havia ocorrido a Nakba (1948) ¢ a Naksa, ou Guerra dos Seis Dias (1967).

148 caMPOS V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

Todos os interlocutores tem parentes de primeiro grau vivendo sob a ocupagao israclense — mas apenas
alguns tiveram a sorte de os conhecer. Essas circunstincias afetam como cada um deles se relaciona com
0 espago ¢ com o sentimento de pertencimento a uma identidade que ¢ vivida em didspora.

O “18”, descrito como fonte dos principais indices de algo a ser descrito propriamente palestino,
se revela um lugar vago. Este lugar pode ser referenciado como “Libano”, “Palestina’, “Arébia’, “Le-
vante”. Pode também estar mais préximo, “quase 147, como “Sao Paulo” ou “Foz do Iguagu’, cidades
descritas como mais préximas de “I4” por conta de sua maior populagao drabe e palestina e da maior
disponibilidade de ingredientes, comidas e restaurantes drabes (Porto, 2021). Isso ocorre tanto entre
aqueles que jd estiveram “14” quanto entre aqueles que nao estiveram, mas tragam seu caminho até “18”
por meio das histérias de seus parentes e da comida.

Mariam e Nur sdo as que mais vezes estiveram “l4” entre as entrevistadas. Mariam lembra princi-
palmente do alivio que sentiu ao chegar “18, apesar da violéncia que cerca a vida cotidiana dos palestinos
na Cisjordinia. Nao se sentir mais a tnica diferente, e sim mais uma entre tantos palestinos”, foi um
sentimento que Mariam comparou com todas as vezes que comeu alguma comida que a fazia se sentir “14”

Foi a partir dessa experiéncia que Mariam descreveu a importancia por ela dada a chegada de in-
gredientes trazidos de “14” para preparo e consumo no “ambiente familia” — sejam trazidos diretamente
através de amigos e familiares ou comprados em lojas especializadas em Foz do Iguagu e Sao Paulo.
Nur, por sua vez, compartilha mais receitas locais que ingredientes. Em constante contato através de
redes sociais com sua familia na Jordnia, Nur pediu receitas da avé para tentar fazer durante a pande-
mia. Com a ajuda de sua mae, mais afiada no drabe, Nur compartilhou com sua familia na Jorddnia em
tempo real, durante a pandemia, o passo a passo de seus sucessos e insucessos na cozinha.

As receitas preparadas em casa sao consideradas como mais préximas de “l&’ por aqueles inter-
locutores que estao acostumados a consumir a comida drabe “de casa”. Estas, referenciadas as praticas
e costumes de seus parentes que vieram ou descendem de pessoas que vieram de “I4”, sao descritas em
oposi¢ao as comidas que estao mais facilmente disponiveis “aqui”, em restaurantes especializados.

A diferenciagao estd associada, nesses casos, tanto a0 ambiente doméstico — o lugar mais apropriado
para o preparo de comida drabe —, quanto 2 rejei¢ao do restaurante como um lugar onde se produz uma
comida drabe a altura da comida feita em casa. O restaurante estd fora da experiéncia da comida arabe con-
sumida e preparada entre os familiares®. Esta experiéncia est4 referenciada a relagao que o interlocutor e seus
familiares estabelecem com um padrao de como as coisas devem ser feitas a partir do que é feito “I4” na Pales-
tina ou em outros lugares de onde possa se originar a “comida drabe”. Além disso, o restaurante careceria de
ingredientes, receitas e modos de preparo artesanais préprios da cozinha das maes e avds dos entrevistados.

Entre os demais, que até entao nao haviam estado “I4; o conhecimento de “I4” dependia muito mais do
estudo, das histérias contadas por familiares e, é claro, do acesso 4 comida drabe. Todos estudaram a histéria da

luta Palestina em reunies de formagao da Sanaiid. Mahmud jamais esteve 7, mas sabia 0 modo apropriado

37 Mariam descreveu como uma sensagio de conforto, de pertencimento, de estar “entre os meus” a presenca na
Palestina. O alivio da constante consciéncia de saber que se ¢ diferente ¢ que os outros assim a percebem. Anos depois, uma
amiga minha, mulher negra, descreveu a mesma sensagio quando de sua mudanga de Brasilia para o Rio de Janeiro.

38 Excecio feita a Bassima, cuja comida drabe vem principalmente de restaurantes, e Latifah, cuja familia possui um
restaurante de comida 4rabe.

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 149



de plantar parreiras para o consumo das folhas porque seu avé as cultivava “aqui” do mesmo modo que fizera
“14” Samia tem interesse na moda palestina, além da comida. Bassima, mesmo morando na mesma cidade que
Mahmud e Samia, se sente muito mais distante de “I4” porque ndo tem contato algum com sua familia “de 14"

Latifah jamais esteve sequer préxima de “14”, mas viajava periodicamente para Sao Paulo para
adquirir os melhores ingredientes para o restaurante de seus pais. Latifah mora numa pequena cidade
do interior do Brasil. Ela ¢ a filha tinica de pai e mae nascidos na Palestina — os trés sao os unicos drabes
que, segundo Latifah, moram naquele municipio e arredores. Ainda mais isolada de outros palestinos
que Bassima antes de entrar na Sanaiid, Latifah relata se sentir deslocada entre os seus: participante
da reunio da Sanasid em Foz do Iguagu, em 2019, Latifah relatou sentimentos conflitantes sobre o
evento. Por um lado, gostou de viver pela primeira vez a experiéncia de conhecer gente palestina como
ela e de sua mesma idade. Mas logo esse gosto se transformou em timidez. Segundo ela, ela estd tao
acostumada a viver entre os diferentes que se sente desconfortdvel entre seus iguais.

Apesar das relagoes distintas que cada um dos interlocutores tem com o lugar que identificam
como “l4” ou mais préximo de “18, as categorias pelas quais todos eles descreveram a “comida drabe”
tinham em “I4” um ponto de referéncia obrigatério — mesmo que, em alguns casos, essa referéncia niao
fosse vivida ou posta em pratica em qualquer momento de seus cotidianos. Até mesmo Bassima, para
quem a comida de self-service fazia acontecer o principal momento em que a comida rabe participava
de sua identidade palestina, indicava um “l&” vago como referéncia.

“Aqui” e “1&” sdo categorias relacionais: s6 fazem sentido em relagio a algo. O “aqui” e 0 “I4” de cada um
dos atores ¢ diferente: “aqui” nao é s6 Brasil, mas as experiéncias, o “ambiente familia” do sujeito. O “14” também
¢ contingente e diz respeito as formas pelas quais o sujeito o acessa. Familia, memdria, histdria, ingredientes,
receitas. Essas localizagoes nao estao em mapas nem sao estéticas: elas mobilizam saberes que se aplicam caso a
caso. “Ld” e “aqui” recebem definigoes sempre provisdrias, adequadas a conversa em que ocorrem. Deste modo,
quando fala em “I&”, a entrevistada no explica o que é “147 a nao ser que eu insista; afinal, eu deveria saber do que
cla estd falando, ou pelo menos captar pelo contexto. Eis a ad hocagio (Garfinkel, 2018) na prética.

Em oposicio a localizagao nativa dos interlocutores, operam as “geografias imaginativas™ versoes do
“Oriente” que buscam nao corresponder  realidade dos povos e lugares englobados pelo dito “Oriente”, mas
definir fronteiras arbitrarias separando “nds” e “eles” (Said, 2007, p. 85, 91). E dificil viver no Brasil sem ser de
alguma forma atingido por essas concepgdes. Este efeito ¢ perceptivel na descrigio das pressoes exdgenas que
afetam os entrevistados. Cada vez que sao estigmatizados como terroristas, homem/mulher-bomba, esses sujei-
tos sio feitos Outro, alguém que pertence ao “I4, ndo “aqui”. “L4” estao aqueles que sao “terroristas como vocés”.
Produz-se ndo apenas a exclusio do palestino que estd “aqui”; por extensio, produz-se a vilanizagao daqueles

que vivem ‘14" O palestino da didspora precisa lidar cotidianamente com os efeitos do orientalismo.

Ser palestino na didspora brasileira: a que palestina retornar?
A comida drabe nao ¢ apenas, portanto, um fator de diferenciacio, marcando aqueles que a pre-

param e consomem de modo negativo como “nao brasileiro”, mas algo que ¢ participe de uma formu-

lagao positiva desse ser palestino. Uma formulacio positiva do ser palestino fora da Palestina nao se faz

150 camMpos V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

apenas “14”; pelo contrério, até mesmo pelas circunstincias da Palestina, sob ocupagio desde 1948, ¢
“aqui” que se desenrola a vida desses palestinos. Aqui, na didspora.

Primeiramente, nao estamos falando de uma concepgao de didspora construida sobre nocoes
estritas de tribo, tradi¢io, recorrendo a uma ideia de “autenticidade” ou de um mito fundador (Hall,
2013, p. 32). Isso porque a nogao de identidade cultural ¢ necessariamente insuficiente em relagio aos
outros que a cercam: para além de seu “contetido positivo’, ela se constroi nos limites (Said, 2011, p.
103) que estabelece em relagao a quem lhe ¢ externa (Hall, 2013, p. 94-95).

Segundo Hall, ndo podemos tratar uma comunidade diaspérica como simples imitagao da co-
munidade de origem (Hall, 2013, p. 38). Na experiéncia diaspdrica, as comunidades se hibridizam e
adquirem novas influéncias, dando origem a experiencias complexas, identidades hifenizadas e outras
multiplicidades. Além disso, no contexto da globalizagio, as culturas estao cada vez mais desterritoria-
lizadas; ainda ha um “local” da cultura, mas este é cada vez menos nitido. (Hall, 2013, p. 40)

E ai que a “comida 4rabe” entra, como um fator que colabora para localizar a didspora Palestina e
a conectar a Palestina ocupada. Numa realidade multicultural, a reterritorializagio das identidades nao
se d4 apenas por lagos familiares e relagoes com determinado territério. E na didspora, ao viver a vida
noutro lugar coletivamente com outros que também vivem, que se torna diasporizado. Na mudanca
das relagoes entre as pessoas, derivada de se estar em um novo lugar e em relagio com novas pessoas, que

139

os palestinos que se mudaram para o Brasil® se tornam palestinos em didspora (Hall, 2013, p. 77, 80).

Dois estigmas marcam a vida cotidiana dos interlocutores. O estigma de ser “outro” em relagio
aqueles com que convive no dia a dia, “brasileiros”; e o de ndo ser palestino o suficiente aos olhos da-
queles que busquem deslegitimar sua reivindicagao. A hibridez ¢ um atributo por exceléncia da expe-
riéncia diaspdrica (Hall, 2013, p. 82, 92), parte do que faz possivel aos interlocutores corresponder as
expectativas concorrentes, como mencionado na se¢ao sobre o “ambiente familia”

O processo de se fazer e ser feito palestino na didspora ¢ relacional. Tanto em relagio aos “outros”

-~ . -~ \ -~ . o1 . « *3 «] r» -
nio palestinos quanto em relagao as relagoes com amigos e familiares palestinos. O “aqui” ¢ 0 “I&” sao
. . 7 . 4 4
postos em disputa. A comida drabe conecta os entrevistados com os seus, mas também ¢ uma das pou-
cas referéncias positivas que seus colegas nao palestinos possuem de um “4rabe” ou “palestino’”.

Nao basta a copresenga para constitui-los como “4rabes” ou “palestinos”. E na interacio, segundo Butler
(2020), que nos fazemos e somos feitos. E isso ndo ocorre sem esforco: para Butler, a vulnerabilidade de nossos
corpos é um ponto central para este esfor¢o de apresentagio de si. Se ¢ nas relagoes que nos fazemos uns aos outros,
a4 . - <« 2 (3 7 » . . . . . . . .
éincorreto elaborar uma descrigio do “eu” separada do “nds’, por mais que muitas vezes isso seja exigido dos sujeitos
(Butler, 2020, p. 45). Se nos fazemos nos lagos que estabelecemos, essas relagdes sao carregadas de significado.

Como, entio, seria possivel acessar o “14” a partir daqui? Os jovens se esforcam para se tornar
palestinos em didspora no Brasil, apesar dos termos da geografia imaginativa vigente. Eles reagem:
fazem eventos culturais; cozinham, leem, escrevem, se organizam e se juntam aos seus. Em oposicao

. . / . <« 7 » « »
aos termos do orientalismo, que mantém e refor¢a a diferenca fundamental entre “nés” e o “outro”, o

palestino no Brasil cria seu préprio caminho: a multiplicidade da didspora (Caramuru Teles, 2023). A

39 Sobre o tema, ver Caramuru Teles (2023).

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 151



tentativa de ser reconhecido como um palestino “de verdade” nos termos do orientalismo apenas forta-
lece a geografia imaginativa que nega a existéncia concreta de palestinos espalhados por todo o mundo.

Nesse sentido, abandonar essas categorias ¢ compreender que ¢ possivel, sim, ser um palestino
vivendo no Brasil ou em qualquer outro lugar, ¢ um imprescindivel efeito politico gerado, entre outras
coisas, pela comida 4rabe. E possivel, “daqui”, nao apenas “conhecer as raizes”, mas vivé-las cotidia-
namente. E possivel “reacender a chama” porque ela nunca se apagou. A identidade de um povo nio

depende da pertinéncia, ou mesmo da existéncia de fronteiras. Ela é vivida cotidianamente.

Consideracoes finais

A comida 4rabe pode ser, como vimos, uma grande quantidade de coisas, participar de diversas con-
versas das maneiras mais variadas. Pode ser uma excelente forma de ganhar dinheiro ou de se aproximar de
sua avo. Pode ser um simbolo importante para uma identidade ameagada: o kzuffyieh, lenco tradicional pales-
tino, faz em seu bordado referéncia s oliveiras e a pesca tradicionais do pais. Pode também ser a face visivel
de tensoes nas relagoes familiares e de conflitos geracionais num contexto em que ¢ dificil falar das ambiva-
léncias do “ambiente familia”. Tal ambiente pode ser tanto local de afeto e meméria quanto de perpetuagio
de projetos de vida e de relagoes sociais nem sempre desejadas pelos jovens. A comida agencia meméria,
pertencimento, resisténcia® — mas estas s3o apenas parte das possibilidades que a comida comporta.

Os integrantes da Juventude Sanaid entrevistados mobilizaram a comida drabe como parte de
seu pertencimento a identidade palestina e, mesmo antes de qualquer atuagio politica, tém na comida
drabe uma das poucas referéncias positivamente avaliadas tanto por seus familiares e amigos “palesti-
nos” quanto por “brasileiros”. Ao mesmo tempo, suas identidades como palestinos criados no Brasil
passam pelas multiplas vivéncias desses pertencimentos.

Quando consideramos a variedade de formas pelas quais os interlocutores associam a comida 4rabe as
suas relagdes com familiares com aquilo que os faz sentir palestinos e préximos a Palestina, percebemos como
essa associagao se faz reflexivamente (Schiocchet, 2015). A “comida drabe” ¢ um ponto de referéncia para a
identidade palestina de geragoes e geragoes de palestinos em didspora. Na interagao, um vai produzindo con-
tinuamente ao outro. E nas associagoes entre comida, familiares, memoria, afetos, pertencimento e resisténcia

que se constitui a rede de relagdes que seguem fazendo possivel ser palestino em qualquer lugar — inclusive aqui.
Caio Fibio Sampaio Porto é Mestre em Sociologia pela Universidade de Brasilia
(UnB) e doutorando em Sociologia na mesma instituigio.

FINANCIAMENTO
Bolsista PROEX/CAPES.

40 Fiuza (2022) aborda a forga criativa de um restaurante construido por palestinos em Sao Paulo, Al-Janiah.

152 camMpos V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

REFERENCIAS

Abufarha, N. (2010). Land of Symbols: Cactus, Poppies, Orange and Olive Trees in Palestine. In D.
E. King (Ed.), Middle Eastern Belongings (pp. 85-110). Routledge. https://www.taylorfrancis.com/
chapters/edit/10.4324/9781315875859-5/land-symbols-nasser-abufarha

Blachnicka-Ciacek, D. (2018). Palestine as ‘a state of mind’: second-generation Polish and Bri-

tish Palestinians’ search for home and belonging. Journal of Ethnic and Migration Studies, 44(11),
1915-1931. https://www.tandfonline.com/doi/citedby/10.1080/1369183X.2017.1369868 DOI:
10.1080/1369183X.2017.1369868

Butler, J. (2020). Vida precdria: os poderes do luto e da violéncia. Auténtica.

Caramuru Teles, B. (2023) La resisténcia palestina es mujer y estd furiosa: palestinidade em didspora a
partir dos marcadores sociais de diferenga: um olbar interseccional. [ Tese de Doutorado, Universidade
Federal de Santa Catarina)]. Repositério Institucional UFSC. https://repositorio.ufsc.br/hand-
le/123456789/247608

Carvalho, P. D. de. (2020). Além da forma-movimento: Compila¢des do Movimento dos Pequenos
Agricultores. Revista Brasileira de Sociologia, 8(18), artigo 18. https://doi.org/10.20336/rbs.551

Clemesha, A. (2018). Brasileiros na Palestina: Uma colaboragio para romper a paralisia internacio-
nal. In A. Vasconcelos, A. Clemesha, & E. D. S. Guimaries (Orgs.), Brasil e Oriente Médio: O poder
da sociedade civil (pp. 73-93). Universidade de Sao Paulo. Instituto de Relagdes Internacionais.
heps://doi.org/10.11606/9788569229032

Fanon, E. (2020). Racismo e Cultura. In F. Fanon, Em defesa da revolugio em Afvica (pp. 45-60).
Edi¢oes Nova Cultura. https://www.marxists.org/ portugues/fanon/1969/defesa/03.htm

Fiuza, Ana Carolina. (2022). A/ Janiah: lugar de politica é na cozinba: etnografia sobre migragies forca-
das e refiigio na cidade de Sio Paulo. Editora Dialética.

Garfinkel, H. (2018). Estudos de etnometodologia. Vozes.
Goftman, E. (2008). Estigma: notas sobre a manipulagio da identidade deteriorada (4. ed.). LTC.
Goftman, E. (2014). A representagio do eu na vida cotidiana (20. ed.). Vozes.

Gvion, L. (2011). Cooking, Food, and Masculinity: Palestinian Men in Israeli Society: Men and
Masculinities, 14(4), 408-429. https://doi.org/10.1177/1097184X 11411269

Hall, S. (2013). Da didspora: identidades e mediagoes culturais (2. ed.). Editora UFMG.

Hazin, H. M. (2016). Imigrantes palestinos, identidades brasileiras: compreendendo a identidade

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 153



palestina e as suas transformagoes [ Dissertagao de Mestrado, Universidade Federal de Pernambuco].

ATTENA. Repositério Digital da UFPE. https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/22381

Herzfeld, M. (2005). Cultural Intimacy: Social Poetics and the Real Life of States, Societies, and Insti-
tutions. Routledge. https://www.routledge.com/Cultural-Intimacy-Social-Poetics-and-the-Real-Life-
-of-States-Societies/Herzfeld/p/book/9781138125759

Herzfeld, M. (2016). Culinary Stereotypes: The Gustatory Politics of Gastro-Essentialism. In J. A.
Klein & J. L. Watson (Eds.), The Handbook of Food and Anthropology (pp. 31-48). Bloomsbury Aca-
demic. ISBN: 978-1-350-00113-8

Husseini de Aratjo, S. (2019). Assembling halal meat and poultry production in Brazil: Agents,
practices, power and sites. Geoforum, 100, 220-228. http://www.sciencedirect.com/science/article/

pii/S0016718519300223.

Juventude Sanaid [@juventude_sanaud]. (2023, maio 6). Culindria isvaelense? Quem leva casa leva

cozinha [Postagem]. hteps://www.instagram.com/p/Cr6jaljgZwd/?igshid=MzRIODBINWFIZA==
Latour, B. (2005). Reagregando o Social. Editora UFBA.

Meneley, A. (2011). Blood, sweat and tears in a bottle of palestinian extra-virgin olive oil. Food, Cul-
ture and Society, 14(2), 275-292. Scopus. https://doi.org/10.2752/175174411X12893984828872

Montanari, M. (2008). Comida como cultura. Editora Senac Sio Paulo.

Munem, B. M., & Hamid, S. C. (2020). Diasporic Palestinian Communities in Brazil and Hie-
rarchies of Belonging. Revista Territdrios e Fronteiras, 13(2), 192-213. https://periodicoscienti-
ficos.ufmt.br/territoriosefronteiras/index.php/v03n02/article/view/1050. DOI: 10.22228/rt-f.
v13i2.1050

Nasser, C. D. (2024a). Discussing Food and Foodways: No Better Time Than the Present. Jerusalem
Luarterly, 98, 6-11. https://www.palestine-studies.org/sites/default/files/jq-articles/Discussing%20
Food%20and%20Foodways%20-%20N0%20Better%20Time%20Than%20the%20Present.pdf

Nasser, C. D. (2024b). Food and the Transmission of Culture: Linking Past, Present, and Future.
Jerusalem Quarterly, 99, 6—13. https://www.palestine-studies.org/sites/default/files/jg-articles/
Fo0d%20and%20the%20Transmission%200%20Culture%20-%20Linking%20Past%2C%20Pre-
sent%2C%20and%20Future.pdf

Nasser, C. D. (2024c). Palestinian Food: Commensality and Cultural Resistance. In C. D. Nasser,
Routledge Handbook on Palestine (pp. 507-522 ). Routledge. https://www.taylorfrancis.com/chap-
ters/edit/10.4324/9781003031994-34/palestinian-food-christiane-dabdoub-nasser

154 campos V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTIDIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO
DA JUVENTUDE SANAUD

Oliveira, L. G. de. (2017). A didspora palestina no Brasil - a FEPAL: trajetdrias, reivindicagies e desdo-
bramentos (2000 - 2012) [Dissertagio de Mestrado, Universidade de Sao Paulo]. Biblioteca Digital
USP. https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8158/tde-19022018-122355/pt-br.php

Omar, H. (2021, maio 19). Forjando uma nova existéncia: O Impacto Positivo da Didspora Palestina
em seus paises anfitrioes. FEPAL. https://fepal.com.br/opiniao/forjando-uma-nova-existencia-o-im-

pacto-positivo-da-diaspora-palestina-em-seus-paises-anfitrioes/

Pinto, P. G. H. D. R. (2016). Labirinto de Espelhos: Orientalismos, Imigragio ¢ Discursos sobre a
Nagio no Brasil/A Labyrinth of Mirrors: Orientalisms, Immigration and Discourses about the Na-
tion in Brazil. Revista de Estudios Internacionales Mediterrdneos, (21). https://repositorio.uam.es/

handle/10486/676915 DOI 10.15366/reim2016.21.004

Porto, C. E S. (2021). As mediagoes da comida drabe na vida cotidiana de membros de origem palestina
do grupo Juventude Sanasid [Dissertagio de Mestrado, Universidade de Brasilia]. https://repositorio.
unb.br/handle/10482/42020

Rosa, M. C., Penna, C., & Carvalho, P. D. (2021). Heterogeneity and Instability: Theoretical Metho-
dological Outcomes of Three Investigations on Land and Agrarian Movements and the State. Agra-
rian South: Journal of Political Economy, 10(3), 415-439. https://doi.org/10.36950/agrarian-south/
volume10/issue3/415-439

Said, E. W. (2007). Orientalismo: o Oriente como invengio do Ocidente. Companhia das Letras.
Said, E. W. (2011). Cultura e imperialismo. Companhia de Bolso
Said, E. (2012). A questio da Palestina. Ed. UNESP.

Schiocchet, Leonardo (2015). Por uma Antropologia Assimétrica da Palestinidade. In L. Schiocchet
(Org.). Entre o Velho e 0 Novo Mundo. A Didspora Palestina Desde o Oriente Médio a América Latina
(pp- 7-52). Chiado.

Shehadeh, H. (2024). Nourishing Resilience: The Palestinian Kitchen Table and the Healing of
Generational Trauma. Jerusalem Quarterly, 98, 51-67. https://www.palestine-studies.org/en/
node/1656293

Woortmann, E. F. (2013). A Comida como Linguagem. Revista Habitus - Revista Do Instituto Goia-
no De Pré-Histéria E Antropologia, 11(1), 5-17. https://doi.org/10.18224/hab.v11.1.2013.5-17

CAMPOS V.26 N.1 p.132-156 - JAN.JUN.2025 155



COMIDA ARABE COMO IDENTIDADE CULTURAL E SEU PAPEL NA VIDA COTI-
DIANA DE JOVENS PALESTINOS NO BRASIL: O CASO DA JUVENTUDE SANAUD

Resumo: Este artigo examina como jovens palestinos no Brasil informam, transformam e reafirmam suas identi-
dades palestinas no desenrolar da vida cotidiana. Com foco nas experiéncias dos membros da Juventude Sanaiid,
o estudo investiga a comida drabe como um ponto de referéncia proeminente da identidade palestina na didspora.
Por meio de trabalho de campo, observagio participante e entrevistas semiestruturadas, discute-se como os jovens
definem a comida 4rabe, sua influéncia nas relagoes familiares e sua conexao com a identidade palestina.

Palavras-chave: didspora palestina; identidade; comida drabe; estudos alimentares.

ARAB FOOD AS CULTURAL IDENTITY AND ITS ROLE IN THE EVERYDAY LIVES
OF PALESTINIAN YOUTH IN BRAZIL: THE CASE OF JUVENTUDE SANAUD.

Abstract: This paper examines how young Palestinians in Brazil inform, transform and reaffirm their
Palestinian identities through their daily lives. Focusing on the experiences of members of Juventude
Sanaud, a Palestinian youth association in Brazil, the study investigates Arab food as a prominent point
of reference of Palestinian Identity among the diaspora. Through fieldwork, participant observation, and
semi-structured interviews, it explores how the youth define Arab food, its influence on their family rela-
tionships, and its connection to their Palestinian identity.

Keywords: palestinian diaspora, identity, arab food, food studies.

LA COMIDA ARABE COMO IDENTIDAD CULTURAL Y SU PAPEL EN LA VIDA COTI-
DIANA DE LOS JéVENES PALESTINOS EN BRASIL: EL CASO DE JUVENTUDE SANAUD

Resumen: Este articulo examina cdmo jévenes palestinos en Brasil informan, transforman y reafirman
sus identidades palestinas a través de la vida cotidiana. Centrdndose en las experiencias de Juventude
Sanaiid, grupo de jovenes palestinos en Brasil, investigase la comida drabe como un punto de referencia
para la identidad palestina en didspora. Mediante trabajo de campo, observacién participante y entre-
vistas semiestructuradas, se analiza cémo ellos definen la comida 4drabe, su influencia en las relaciones
familiares y su conexién con la identidad palestina.

Palabras clave: didspora palestina; identidad; comida drabe; estudios alimentarios.

SUBMETIDO: 30/06/2023
APROVADO: 25/04/2025
PUBLICADO:31/07/2025

©@®&

Este é um material publicado em aces-
so aberto sob a licenga Creative Commons
BY-NC

156 campos V.26 N.1 p.132-156 JAN.JUN.2025



