
CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024
HTTPS://DOI.ORG/10.5380/CRA.V25I2.90859

D O SSIÊ

O “mundo vivido” em Peter Gow a 
partir da releitura dos conceitos de 
terra, território e paisagem  

JOSÉ GLEBSON VIEIRA 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFPR), Departamento de Antropologia, 
Natal – Rio Grande do Norte, Brasil.
Universidade de Brasília (UnB), Departamento de Antropologia, Brasília – Distrito Federal, Brasil. 
https://orcid.org/0000-0002-5546-1846  
glebson.vieira@ufrn.br  

Introdução

Somos índios misturados e somos índios civilizados1 são expressões muito recorrentes nas narrati-
vas dos Potiguara da Paraíba2 que podem ser compreendidas como importantes indicadores da forma 
como os Potiguara elaboraram explicações sobre sua história e o território, tendo como pano de fundo 
os idiomas da terra e da mistura de sangue.

Ao questionar as possíveis articulações entre as expressões nativas, enfrentei (Vieira, 2001, 2002, 
2012) o desafio de compreender como um povo indígena, que possui um histórico de contato por deveras 
marcante e antigo registrado desde os cronistas e viajantes quinhentistas e seiscentistas, compartilhava elabo-
rações e representações sobre a história e as repercussões do contato no contexto contemporâneo, frequen-
temente marcado pela mistura e pelo tornar-se civilizado/branco. Observava um esforço para estabelecer 
uma continuidade com o passado colonial e uma ruptura (ou diferenciação) com as gerações passadas, muito 
antiga e dos ancestrais. Para além do sangue, os vínculos genealógicos com tais gerações se efetivavam a partir 

1	 Termos, categorias e expressões utilizadas pelos Potiguara serão marcadas com itálico.
2	 Com uma população estimada em 17.553 (SESAI, 2024), o povo Potiguara vive atualmente em três Terras Indígenas con-
tíguas e demarcadas nos municípios de Baía da Traição, Marcação e Rio Tinto no litoral norte do Estado da Paraíba. A Terra Indígena 
(TI) Potiguara possui 21.238 hectares e está localizada nos três municípios, a TI Jacaré de São Domingos possui 5.032 hectares e a TI 
Potiguara de Monte-Mór com 7.487 hectares, localizam-se em Marcação e Rio Tinto. As três Terras Indígenas totalizam cerca de 33.757 
hectares.



96 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

do acionamento de interpretações acerca da permanência no território e de sentidos diversos de resistência 
face às violências sofridas ao longo de séculos dentro de contextos interétnicos variados. 

O material etnográfico produzido na pesquisa de campo, permitiu-me estabelecer conexões com 
outros contextos ameríndios, em que o idioma da mistura, enquanto indicador das perdas culturais e da 
resistência indígena (Vieira, 2012), foi relevante para refletir sobre como os Potiguara se pensam enquan-
to povo diferenciado por meio da partilha de substâncias, da formação de corpos assemelhados ou não 
assemelhados e das concepções específicas de temporalidade. 

O presente texto pretende partir da ideia de mistura como fator distintivo dos grupos indígenas e 
como ação política colonial e de territorialização (Oliveira, 1998), a chamada “política da mistura” (Car-
valho & Reesink, 2018). Abrange ainda a possibilidade de ampliação e problematização do entendimento 
da mistura dentro e para além do quadro teórico e metodológico esboçado pela denominada “etnologia 
dos índios misturados”, dada a baixa distintividade e atratividade dos povos indígenas (Oliveira, 1998). 
Busca-se compreender a mistura como tema de interesse etnológico, através das teorias nativas da mistura 
e do processo de “tornar-se civilizado”, mediante a flexibilização de categorias de autoatribuição. 

Ademais, aponta-se para a centralidade do parentesco, da comensalidade e do contar histórias na produ-
ção da memória e da história, considerando a diversificação do contato interétnico dos Potiguara em contextos 
intersocietários marcados pela presença de missionários, de políticos não indígenas (Vieira, 2012, 2020b), de 
atores sociais vinculados à educação formal, aos sistemas de saúde e às redes e relações econômicas. 

A apreensão do processo de tornar-se civilizado se faz através da compreensão da concepção nativa 
de pessoas, lugares e coisas dentro de um sistema temporal de transformação (Vieira, 2012). Podemos 
atentar para as expressões anteriormente descritas a fim de compreender a constituição do mundo vivido 
daqueles que as expressam, considerando o que João Pacheco de Oliveira (1998) já afirmara que cada gru-
po étnico repensa a “mistura” e afirma-se como uma coletividade precisamente quando se apropria dela 
segundo os interesses e crenças priorizados e que ela (a mistura) “está presente também entre os próprios 
índios, sendo acionada muitas vezes para reforçar clivagens faccionais” (Oliveira, 1998: 60). 

Por meio das narrativas dos “tempos históricos”, percebi um movimento que estabelecia a conti-
nuidade e a descontinuidade e distanciamento com o passado, o que representava um sinal forte de que 
estávamos diante de um povo marcado pela “aculturação”. Foi então necessário olhar para os sentidos 
acionados pelos Potiguara para falar sobre si mesmos e entender a relação (ou não) de distanciamento 
com o passado, com os sentidos da história na vida do povo e a acentuada identificação com o território, 
numa referência ao apego ao território tradicionalmente ocupado (Carneiro da Cunha, 1992). Chamou 
a atenção o fato dos Potiguara destacarem, além do território, o idioma de “povo misturado” e a escola 
como parâmetros que condensariam a relação do mundo vivido com grupos sociais, instituições e formas 
de vida não indígenas, e, principalmente, enquanto vetores que produziriam a comunidade e o território. 

O material de campo encontrou conexões com a etnografia piro de Peter Gow (1991). Assim como 
os Potiguara, os Piro também se diziam de “sangue misturado”, cujas elaborações nativas sobre a mistura 
e o sangue remetiam ao parentesco e à história. Of mixed blood produziu uma significativa transformação 
na Etnologia das Terras Baixas Sul-americanas, mais precisamente no campo de estudos sobre os impactos 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 97

do contato interétnico em povos indígenas e de como eles sinalizavam a importância da compreensão das 
mudanças culturais e do lugar dos indígenas na produção de si mesmo em relação ao Outro. 

Com a proposição da ideia de “mundo vivido”, Gow (1991; 2001) redireciona os conceitos de 
cultura, sociedade e história, cujos efeitos puderam ser sentidos na concepção sobre pesquisa de campo e 
no exercício etnográfico produzido num estilo malinowskiano. Concebendo a etnografia em um sentido 
radical, Gow (1991) sugeriu que o exercício etnográfico deve ser conduzido com vistas à observação da 
“concretude” do indivíduo ou dos indivíduos (Gow, 2001), atentando para o que os Piro “fazem e dizem” 
(Gow, 1991: 1). Nessa direção, os conceitos de sociedade e cultura devem ser tratados como estando além 
dos pormenores da vida de um indivíduo. 

Instigado a revisitar a obra de Peter Gow, trarei questões que atualizam e problematizam a ideia de 
“mundo vivido” e às concepções de história, parentesco e temporalidade. A intenção é retomar alguns dos 
problemas enfrentados por ele, como por exemplo, lidar com um povo indígena que se dizia misturado 
ou mestiço, o qual era considerado como um povo aculturado. Em seguida, pretendo reformulá-los em 
função de novas indagações a partir dos conceitos de terra, território e territorialidade, tomando por base 
a etnografia que realizei com os Potiguara da Paraíba (Vieira, 2012, 2001). 

Tempos nativos, mistura de sangue e história como parentesco

Somos gente mezclada, somos de sangue mesclada / “nós somos um povo misturado, nós somos 
de sangue misturado”. Estas expressões foram constantemente ditas à Gow (1991) pelo povo nativo do 
Baixo Urubamba. É nítida a semelhança em termos semânticos com as expressões que registrei entre 
os Potiguara, cujos sentidos remetem às elaborações que condensam perspectivas de história, de trans-
formações, e, sobretudo, dos modos pelos quais os Potiguara e os Piro produzem enquadramentos dos 
“brancos” ou dos não indígenas, situando-os em um feixe de relações sociais que abrangem as uniões 
matrimoniais, a construção de “ser indígena”, que no caso Potiguara pode ser melhor explicado quando 
identificamos o uso preponderante da categoria caboclo como demarcador de sua identidade. Ser índio 
misturado pode e é substituído por ser caboclo e, assim, a mistura se expressa de modo efetivo e encon-
tra-se intrinsecamente presente na produção da pessoa e dos povos. 

Para chegar ao entendimento da identificação do povo nativo e da elaboração da diferença, Gow 
(1991) partiu da história contada pelos próprios Piro com o intuito de apreender os idiomas nativos e 
os significados atribuídos aos acontecimentos e eventos mais relevantes, como estratégia para o registro 
das temporalidades ou das historicidades nativas. Todo o esforço se volta ao questionamento sobre a 
possibilidade de haver uma história específica – dos Piro – e de como ela é, em detrimento da inda-
gação sobre qual é a verdadeira história. Com isso, avança-se na reflexão de como as transformações 
se efetuam pela ação dos sujeitos e de como o povo nativo constituiu as sucessivas situações coloniais 
pelas maneiras que lhes são intrinsecamente significativas face às situações de exploração, brutalidade 
e injustiça, em que não tiveram voz nem meios para revidar. 

Em caso de se chegar a uma história da Amazônia, Gow (1991) assinala a importância em consi-
derar os eventos como “a conjunção de projetos históricos de sociedades indígenas e coloniais” (Gow, 



98 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

2006: 218), desde que o “expansionismo e a ‘vontade de dominação’ das sociedades nacionais [...] e o 
desejo pelo conhecimento externo das pessoas nativas do Baixo Urubamba” (Gow, 2006: 218) sejam 
encarados como realidades históricas e projetos históricos, o que permite abandonar as categorias “tra-
dicionais” e “aculturadas” aplicadas a dois tipos de sociedades. 

Gow (1991) promoveu um deslocamento no campo etnológico, mais precisamente nos estudos 
sobre mudanças culturais, a partir de recortes e categorias que indicavam uma semântica do controver-
so conceito de aculturação, como expressa pela perda cultural, descaracterização cultural, assimilação, 
integração, dentre outros temas. Os estudos com um verniz aculturacionista pressupunham que as 
culturas apresentavam uma coerência própria e que tendo sofrido mudanças históricas, se distanciaram 
da genuína cultura tradicional anterior ao contato com os estrangeiros. Os Piro estariam, portanto, 
enquadrados nessa classificação como “povo aculturado”, pois se identificavam como “de sangue mis-
turado”, excluindo-se da categoria antropológica de culturas nativas amazônicas “puras”. Diante de tal 
enquadramento equivocado na interpretação da ideia de mistura, a etnografia estaria desvinculada do 
interesse em analisar a cultura do povo e que deveria priorizar o que os nativos diziam e faziam a par-
tir do “mundo vivido”. A escolha do “mundo vivido” como fundamento para a análise antropológica 
decorre do fato de que os “Sistemas sociais são simplesmente aquilo que os humanos necessariamente 
constroem à medida que vivem” (Gow, 2001: 296), o que possibilita o deslocamento da reprodução 
e da transformação dos sistemas sociais para as “condições históricas específicas de como uma dada 
população chega a viver as vidas que vive” (Gow, 2001: 296). 

Os Piro apresentaram um paradoxo para uma certa etnologia que insistia em conceber povos 
“aculturados” em termos históricos e culturas “tradicionais” em termos a-históricos. A reivindicação de 
ser “de sangue misturado” e “civilizado” em oposição às culturas nativas amazônicas “puras” e aos ances-
trais que residiam nas florestas e também por fazerem o uso da escola e do título legal da terra como ba-
ses para a ação comunitária, supunha o abandono da oposição “aculturado” versus “tradicional” como 
definidora de tipos particulares de culturas. Assim, Gow (1991) contribuiu para dissolver o tal parado-
xo, por meio do exercício comparativo, tendo como referência os estudos etnográficos recentes sobre 
um conjunto específico de povos da Amazônia Ocidental, do Baixo Urubamba, os Canelos Quichua, 
os Lamistas Quechua e os Cocamilla, os quais convergiam quanto ao uso da aculturação como chave 
para a compreensão das evidências e das mudanças históricas provocadas pelo contato, pela dominação 
e pelo controle econômico e político que implicaram em transformações culturais. 

A despeito das transformações e da importância de instituições não indígenas no cotidiano da comu-
nidade3, Gow (1993) sinaliza para uma questão sensível e de difícil resolutividade que diz respeito ao fato dos 
documentos históricos remontarem um período muito antigo da penetração espanhola na América do Sul. 
A profundidade temporal dos tais documentos põe em dúvida a própria noção de uma cultura primordial e 
pura, como foi adotada em diversos estudos etnológicos, e, com isso, inviabiliza “saber quando, nos últimos 
quatro séculos e meio, alguma prática cultural específica foi adotada ou em que condições” (Gow, 1993: 329, 
tradução minha). Essa questão foi retomada por Gow (2001) quando enfatiza a importância de alinhar ou 

3	 Gow (1993: 328-329) evidencia que o cristianismo e a igreja, assim como a língua espanhola tornaram-se centrais na vida da 
comunidade e nas interações cotidianas.



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 99

coordenar os dados advindos do trabalho de campo e da documentação como forma de “triangular sobre a 
chave do problema: isto é, como uma série de eventos e processos históricos foram vividos e tornados signi-
ficativos por sucessivas gerações do povo piro” (Gow, 2001: 19, tradução minha). 

A expressão piro de “ser civilizado” não se oporia a uma cultura idílica “tradicional” que vinha 
se perdendo por causa do contato com os “brancos”, e se apresentava como descontínua em relação ao 
tempo dos ancestrais que eram moradores da floresta, cuja vida era marcada pela ignorância e pelo de-
samparo. Ademais, “ser civilizado” significava ser autônomo, viver em aldeias de acordo com os valores 
dos próprios nativos, ao invés de viver segundo os valores de um patrão. 

A oposição entre o “tempo da floresta” e o “tempo da Comunidade e da Escola” é um dos indi-
cadores da concepção nativa de temporalidade mobilizada nas narrativas dos Piro que produzem des-
continuidades e contiguidades culturais com o “povo da floresta” ou os ancestrais em meio à referência 
constante ao parentesco e à posição do falante em relação ao passado. Aqui, localizamos as marcações 
temporais, que não pressupõem necessariamente uma cronologia, mas sugerem momentos vividos e 
lembrados, o que indica um avanço metodológico na etnografia, na medida em que tende a priorizar as 
falas, por essas revelarem a posição de quem fala em relação ao passado.

A mistura, que poderia ser compreendida pelo viés aculturacionista, traduzia o modo pelo qual os 
Piro assinalavam sua formação como povo distinto e justificavam a heterogeneidade dos habitantes das 
comunidades nativas e a afirmação aparentemente contraditória de valores opostos que se apresentavam 
conectados a autoidentificação como “povo misturado”. A compreensão, portanto, do idioma da mistura 
representa um esforço de análise em que a história está no centro das reflexões, não para efetivar uma aná-
lise histórica das pessoas nativas, mas partir da história de dentro da cultura dos povos nativos, na qual as 
narrativas sobre o passado devem ser situadas na vida dos próprios nativos. Por conseguinte, a expectativa 
concentra-se na superação dos próprios valores e na experimentação da história como uma força externa 
que atua para corromper uma estrutura atemporal de deveres e obrigações de parentesco. 

Para Gow (1991), os nativos se interessam por uma história que pode ser acessada pelas relações de 
parentesco, que são criadas e dissolvidas no tempo histórico. A história é parentesco e o olhar etnográfico 
se volta aos significados culturais das ações e aos processos e eventos que são considerados significativos 
pelos povos nativos para contar a sua história para, em seguida, chegar a uma abordagem da história 
“como um assunto etnográfico, por meio da narrativa histórica das pessoas nativas” (Gow, 2006: 213). 

As chamadas “histórias dos antigos” são contadas hoje pelos Piro porque são interessantes, cujo 
“processo de aprender a contá-las articula aspectos importantes da forma como os Piro experienciam 
a transformação temporal interna a suas próprias vidas” (Gow & Pougy, 2014: 205). Essas histórias 
“evocam uma característica central desta temporalidade, o contato doméstico íntimo dos avós com seus 
netos [e] podem ser pensadas como estruturas de significação” (Gow & Pougy, 2014: 205). 

Gow (1991) abre um diálogo teórico mais amplo acerca da relação entre antropologia e história 
– que é amplificado 10 anos depois (Gow, 2001) – que ganha em densidade etnográfica e potenciali-
dade comparativa com o conceito de “mundo vivido”. Ao optar por esse conceito, Gow (2006: 223) 
deixa “de lado em grande parte o problema da evidência histórica”, o que não impediu que fossem 
levantadas questões sobre a história, “cujas respostas somente podem ser fornecidas pelas análises his-



100 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

tóricas” (Gow, 2006: 223). Nesta perspectiva, Gow (1991) acompanha Lévi-Strauss no tocante à ideia 
de agência histórica quando reforça a capacidade das instituições primitivas em “preservar o que existia 
[...] ou de guardar brevemente um passado despedaçado, mas também de elaborar audaciosas inova-
ções mesmo que as estruturas tradicionais sejam profundamente transformadas” (Lévi-Strauss, 1976: 
339 apud Gow, 2006: 223).

Podemos considerar que a produção de Gow (1991, 2001) promoveu uma “rotação de perspec-
tiva”, para usar a expressão de Eduardo Viveiros de Castro (1999: 114), por adotar a perspectiva das 
instituições e organizações sociais indígenas como etnograficamente relevantes a fim de examinar os 
fatores dinâmicos do processo de colonização dentro de “contexto de efetuação entre outros” (Viveiros 
de Castro, 1999: 115, grifos do autor) e não unilateralmente englobado pela situação colonial. 

Por outro lado, Gow (2006) ressalta a importância do agenciamento humano na compreensão 
nas mudanças no tempo, tendo o elemento do “novo” nos sistemas simbólicos como propiciador da 
criatividade individual ou dos sujeitos particulares e coletivos, cuja recepção ou apropriação são moti-
vadas pela dinâmica da própria cultura e, com isso, promove a transformação na estrutura. 

Observamos a “rotação de perspectiva” na análise sobre o sistema de parentesco Piro, que é au-
topoiético por gerar suas próprias condições de existência e “dá origem a si mesmo [e] não há ponto 
privilegiado por onde se entrar nele, nem caminhos predeterminados para se o percorrer” (Gow, 1997: 
43). Ao assumir essa perspectiva, Gow (1991, 1997) reposiciona as relações históricas entre indígenas e 
brancos e as concepções de história e antropologia e desloca as oposições rígidas da antropologia como 
sincronia/diacronia, estrutura/história, modelo/prática, pureza/mistura, dentre outras. Como afirma 
Viveiros de Castro (1999: 165, grifos do autor), “É impossível que um coletivo humano seja constituído 
senão pelo que ele próprio constitui. [...] o que a história fez desses povos é inseparável do que esses povos 
fizeram da história”, o que reforça o abandono da oposição “aculturado” versus “tradicional” e da distin-
ção entre os “índios puros” e “índios misturados”. 

Embora os Piro apresentassem um estado avançado de aculturação, a leitura proposta por Gow 
(1991) indica que tal estado consistia em “uma transformação histórica e estrutural dos regimes nativos 
‘tradicionais’” (Viveiros de Castro, 1999: 143). Ademais, essa transformação é um “processo inerente ao 
funcionamento de regimes que sempre tiveram a ‘aculturação’ por origem e fundamento da cultura, e a ex-
terioridade social por polo em perpétuo movimento de interiorização” (Viveiros de Castro, 1999: 143). 

Destarte, a preocupação de Gow (1991) consistiu em identificar o problema da aculturação que 
residia não no conceito em si, mas no seu uso, permitindo-lhe lançar novo olhar sobre o tal conceito 
para resgatá-la (Amoroso & Lima, 2012). Foi assim que Gow (2003) analisou o fenômeno do “ex-Co-
cama”. Evitado por uma determinada antropologia que priorizava a descrição e a análise de sistemas 
coerentes de relações sociais, o “ex-Cocama” envolve um processo contínuo e uniforme de transforma-
ção do Outro no Eu e a assunção de uma nova identidade, pois em meio a forte pressão para se auto-
definirem, os Cocama relutavam em se tornarem um “povo tribal/indígena” e esquecer sua história. A 
resposta dada foi apossar-se de um novo nome, “apenas peruanos” (Gow, 2003: 75). 

Dada a importância dos nomes, as relações sociais na região podem ser caracterizadas como de 
uma “guerra onomástica endêmica, na qual os sobrenomes perdem peso conforme suas conotações de 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 101

‘estraneidade’ se veem contaminadas por outras de origem autóctone” (Gow, 2003: 74). Nesta “guerra”, 
a lógica do sistema de nominação passa a codificação da transmissão transgeracional de sangue pelos 
sobrenomes. Se “o sangue está associado a características corporais imediatamente visíveis, mudar de 
sobrenome por si só não vai ajudar muito quem esteja procurando eludir preconceitos desse tipo” 
(Gow, 2003: 64). Quando entendemos que a relação entre sobrenomes que “codificam processos pelos 
quais povos separados se reúnem pelo casamento para formar um novo povo” (Gow, 2003: 68), e o 
sangue que se define menos como uma substância biogenética do que como “uma substância corporal 
transmitida, juntamente com o nome correspondente, pelo homem a seus filhos” (idem: 63), chegamos 
a definição de que os corpos “são feitos, não dados [...] são construídos e transformados por meio do 
compartilhamento de substâncias como os alimentos, as palavras e as doenças” (Gow, 2003: 66). 

O mais importante das elaborações dos Cocama é o fato de estar operando a diferenciação ori-
ginária entre tribu e estranjero. Como afirma Gow (Gow, 2003: 70), “‘Ex-Cocama’ são aqueles que têm 
sobrenomes cocama, mas não são Cocama no sentido de povo tribal”. Tribu e estranjero são termos que 
indicam uma temporalidade marcada pela mistura de diferenças perigosas. Gow (2003) propõe que 
a “mistura não quer dizer apagamento das diferenças, pois estas precisam ser mantidas nas bordas do 
sistema para gerar sua contínua dinâmica” (Gow, 2003: 70), visto que, como sugere Joanna Overing 
(2002 [1983-1984]), o princípio da vida social sustenta-se na compreensão de que “a sociedade pode 
existir apenas mediante o contato e a mistura apropriados entre entidades e forças, diferentes que são 
umas das outras” (Overing, 2002 [1983-1984: 123). Em vista disso, Gow (2003) segue o entendimen-
to de Overing (2002 [1983-1984], no qual a diferença mantém-se associada ao perigo e “deve ser com-
preendida, em última instância, como variação no conjunto de forças na cultura e do poder em geral 
controlado” e que “a existência social é identificada tanto com a diferença como com o perigo e, inver-
samente, a existência a-social [...] com a identidade e a segurança” (Overing, 2002 [1983-1984]: 123). 

Em outras palavras, a mistura consiste numa forma indígena da relação entre as perspectivas 
indígena e não-indígena e os esforços nativos, no caso Piro e Cocama, em estabelecer contiguidade 
e descontinuidade com os povos ancestrais e com os “civilizados” sugerem que a identidade e a dife-
rença são funções das relações. 

A posição assumida por Gow na produção de uma “antropologia das questões indígenas” (Vi-
veiros de Castro, 1999: 142, grifos do autor) mantem a coerência com o esforço de teorização a partir 
da análise dos nexos regionais, como aqueles que ligam povos de língua piro do Ucayali-Urubamba, 
Manu, Piedras, Purus e Juruá (Gow, 2003), assim como no tratamento de questões cruciais para a 
teoria antropológica, como as relações entre antropologia e história, como demonstramos, e entre pa-
rentesco e terra, que será desenvolvida a seguir

Território, sistema hidrográfico e parentesco  



102 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

A relação entre parentesco e terra foi descrita por Gow (1991) como sendo de mútua implicação, 
como se observou com o termo Comunidad Nativa 4 utilizado pelos Piro para falarem de si mesmos e 
de sua relação com o território que ocupam. Na perspectiva de aprofundar a reflexão sobre o simbolis-
mo temporal e espacial, Gow (1995) segue a definição de que a história é parentesco e traz questões e 
pistas para o enfrentamento do debate contemporâneo acerca da relação entre terra, território e paisa-
gem através da formulação de que território é parentesco, reforçando o lugar do método etnográfico no 
desvendamento das experiências concretas, dos dizeres e dos fazeres e nos engajamentos e implicações 
de pessoas com a paisagem. 

Inspirado em Gow (1991, 1995), observei a articulação e certas contradições (e não apenas a 
coerência) entre os diferentes aspectos da organização social, do parentesco, das uniões matrimoniais 
e da política potiguara em termos de sua co-presença, no mesmo tempo e espaço. Através da ideia de 
territorialidade como campo de exploração etnográfica, foi possível acessar as experiências, vivências e 
relações dos Potiguara com o espaço e o ambiente e as lutas pelos direitos dos povos indígenas, como o 
direito à terra, assegurado pela Constituição Federal do Brasil de 1988, que garante o usufruto exclusi-
vo das terras segundo seus “usos, costumes e tradições”. 

A dimensão política e administrativa da regularização fundiária em territórios indígenas brasi-
leiros suscita alguns desdobramentos e redirecionamentos à descrição de Gow (1995) sobre a relação 
dos Piro com sua paisagem, através da categoria Comunidad Nativa e com as disputas em torno da 
terra. Estamos aqui tratando de contextos nacionais distintos nos quais a política de regularização 
fundiária apresenta diferenças entre as concepções nativas de território e de terra e os processos de 
apropriação e transformações de tais concepções no confronto com a categoria jurídico-política de 
Terra Indígena (Gallois, 2004); vale salientar que a categoria discutida por Gow (1991) de Comunidad 
Nativa, aproxima-se, num certo sentido, de Terra Indígena, como apontarei adiante. 

Para a descrição dos lugares vividos pelos Potiguara, parti da ideia de sistema hidrográfico, inspi-
rado no sistema de parentesco proposto por Gow (1991). O interesse foi o de compreender os signifi-
cados de habitar no tempo e a paisagem e, assim, chegar ao estudo da territorialidade com o intuito de 
compreender as conexões da temporalidade com a espacialidade, confirmar a centralidade do rio como 
topografia de territórios indígenas e propor sobreposições entre a conectividade enquanto forma de 
socialidade e de configuração espacial (Vieira, 2012), considerando a “dinâmica temporal que o rio 
tanto efetua quanto simboliza (Gow 2001: 246, tradução minha).

Os rios e os riachos contam histórias e as histórias contadas remetiam aos espaços de convivên-
cia, experiências e relações de poder na conformação das ocupações e das práticas sociais, econômicas, 
políticas e rituais desenvolvidas ao longo e no entorno dos corpos d’água. Considerei que não se tratava 
primariamente de uma percepção, mas de processos sociais, como também sugeriu Gow (1995), com 
os quais, poderíamos descrever como os lugares são ocupados, apropriados e manejados em atividades 
variadas que incluíam a edificação de construções para moradia, a abertura de roçados, os percursos por 
estradas e trilhas e a identificação de lugares de plantas de poder, de coleta de frutas, raízes, etc. 

4	 A Comunidad Nativa se baseia na lei de reformas de terras ocupadas no Peru amazônico promulgada no início de 1970 e 
passou a se constituir como um princípio organizacional peculiar e também como base para a ação comunitária dos Piro.



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 103

Nessa direção, podemos adensar a compreensão da complexa interação entre rio, aldeia e mata, 
na qual o parentesco é um elemento central na composição dos lugares, na redefinição dos espaços para 
a abertura de roçados e no fato de que a história como parentesco é um processo vivido. Para tanto, 
consideramos que o parentesco e a terra estão mútua e processualmente interligados, tornando possível 
a reflexão das noções nativas de lugar e espaço.

Trata-se de levar a sério o “mundo vivido” enfeixado pelas conexões temporais e espaciais e tam-
bém pela concepção de paisagem que abrange o envolvimento ou engajamento íntimo das vidas, de 
todo espaço habitado e do fato de que as localidades têm assumido um significado social preciso. Ar-
ticulada a tal concepção, ressaltamos o fato de os ambientes estarem “conformados, percebidos e vi-
venciados enquanto ‘lugares’” e que sua forma de ocupação e de organização socioespacial se encontra 
vinculada “ao conhecimento de seus aspectos ecológicos” [...] ao aspecto do habitar e vivenciar [...] 
às relações da produção do alimento e da nutrição, à responsabilidade pelos lugares [e] às relações de 
parentesco e políticas” (Cardoso & Guimarães, 2012: 22). 

Assim, extrapolamos a definição de uma paisagem natural onde as pessoas vivem e dão sentido a 
ela a fim de considerarmos os múltiplos engajamentos e implicações entre as pessoas e a terra, os rios e 
riachos que cortam o “território” Potiguara, como ações significativas, cujos resultados ramificados de 
tais engajamentos e implicações são igualmente significativos. Além das relações com o rio, a terra e a 
mata, há engajamentos entre as pessoas em atos de generosidade e narração, bem como em encontros 
com os mortos e com os espíritos.

Além de reforçar a importância da etnografia e dos registros do que os nativos falam e dizem, 
Gow (1995) acrescenta que as pesquisas podem avançar na reiterada e comum revelação dos significa-
dos que as pessoas geralmente atribuem a uma paisagem quando consideram a circulação e percursos 
nela e nos lugares, bem como a escuta das diversas narrativas como fontes de aprendizados. É possível 
considerar que os Piro não impõem apenas significados à terra, pois há algo a mais na relação com a pai-
sagem quando percebemos que os engajamentos com determinados lugares afetam os relacionamentos 
entre o pesquisador e os nativos pelo fato de “estarem lá” (Gow, 1995: 47) no contexto da narração, o 
que reforça a importância da experiência compartilhada, engajada e implicada na pesquisa etnográfica. 

Não obstante, quando nos referimos às historicidades territoriais a partir da relação entre sociali-
dade, espaço e parentesco, podemos adensar o argumento de Gow (1995) através de um caso etnográ-
fico que abrange a nomeação da aldeia São Francisco (município de Baía da Traição/PB) como aldeia 
mãe pelos Potiguara. Tal nomeação deve-se ao fato de que na referida aldeia observarmos a incorpora-
ção dos parentes próximos e o reconhecimento da existência de cabocos legítimos, que são descendentes 
diretos dos troncos velhos – que não se misturaram – e, por isso, sabem contar histórias por terem visto 
e escutado os cabocos velho, reforçando a valorização da “pureza” e o ideal de não espalhar o sangue e a 
importância do aprendizado pela fala e escuta dos mais velhos. 

A aldeia mãe assume um lugar central por conter consanguíneos próximos e alguns cognatos cor-
residentes, os quais são descendentes diretos e, portanto, legítimos dos troncos velhos. Nas demais aldeias 
(classificadas como filhas), estão os consanguíneos distantes pela dispersão (espacial e social) e pela mis-



104 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

tura (genealógica) e os afins potenciais classificatórios – que incluem os “parentes distantes” e os não-apa-
rentados que são considerados como de fora –, os quais circulam entre as aldeias e se tornam afins reais. 

O mesmo podemos falar de outras aldeias que apesar de não serem classificadas como aldeia 
mãe, possuem uma significativa importância do ponto de vista genealógico e da ocupação de determi-
nadas faixas de terras. A identificação de tais aldeias ocorreu a partir das narrativas de ocupação das 
terras onde foram levantadas decorrente da fixação de famílias no tempo de antigamente às margens dos 
rios Sinimbu, Camaratuba, Jacaré, Grupiúna e Mamanguape, bem como da configuração de redes de 
parentesco ao longo dos rios. Devido às dispersões e migrações, outras áreas foram abertas de maneira 
que os lugares desabitados próximos aos rios e riachos passaram a concentrar famílias provenientes de 
outras localidades, como aconteceu nos anos de 1920 às margens do rio Mamanguape, na região que 
compreende as aldeias Camurupim, Vau e Tramataia (município de Marcação/PB), com o argumento 
de ter melhor vivença ou viver bem.

No levantamento genealógico nas localidades potiguara e nas caminhadas ao longo dos rios, 
verifiquei a configuração de alguns conjuntos de localidades, por meio do engajamento de pessoas e de 
famílias no levantamento de casas que formaram as aldeias, da abertura de roçados, a partir das capoei-
ras, e de trilhas abertas na mata para acessar áreas de caça e de coleta. A partir do sistema hidrográfico, 
percebi que as aldeias e sua disposição espacial e temporal ao longo dos rios contavam a história do 
parentesco, decorrente dos conjuntos de localidades que apresentam nexos genealógicos, fazendo-os 
serem vistas e consideradas como supostamente “unidas” em torno de núcleos comuns de parentesco e 
de círculos de aliança e cooperação que revelavam a tensão entre a busca por uniões matrimoniais que 
não espalhem o sangue e aquelas que tendem a priorizar a mistura com o de fora. 

Na história do parentesco potiguara, observamos uma tendência de circulação de pessoas entre 
algumas localidades específicas e a partir delas, e o delineamento de redes de relações baseadas nos laços 
de parentesco, que promoveram a cristalização de unidades sociais. Em torno das aldeias, os Potiguara 
elaboram um passado comum às famílias (base das unidades) que se “misturam” às unidades de outros 
rios da região, efetivando fluxos nas relações entre as famílias – que denomino “casas focais” (Vieira, 
2012) –, a constituição de núcleos de antepassados comuns – os chamados troncos velhos – e as impli-
cações da mistura na composição das aldeias. 

As “casas focais” revelam um modo de ocupação dos espaços e uma forma de organizar as rela-
ções, uma vez que se destacam enquanto principais devido à superposição de atributos, como posição 
espacial, frequência de comensalidade e cooperação econômica entre as casas conjugais. Elas são focais 
por revelar a irradiação de relações e a convergência de pessoas, grupos, bens (materiais e imateriais) e 
serviços em volta do casal-chefe da família extensa, que promove uma tendência à autonomia manifes-
tada em vários níveis, dentre eles, econômico pela abertura de roçados, sítios etc., e político através da 
formação de grupos graças à capacidade de manter junto de si os membros da família que origina e os 
que se agregam a ela (Vieira, 2015). 

O sistema hidrográfico permitiu ampliar o entendimento sobre concepções nativas de espaço, tem-
po, história e parentesco, uma vez que a dimensão da terra e do espaço da casa focal revelava um conjunto 
de relações que inclui o roçado, o sítio, a moradia e os modos de personalização dos lugares marcados pelas 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 105

experiências de partilhas de alimentos, bens, cuidados, dentre outros (Vieira, 2012). Ele ainda evidenciou 
as diferentes escalas da forma social, as condições da vida social entre si e entre outros e, especialmente, a 
articulação de tais concepções com a noção de territorialidade expressa pelo multicentrismo das aldeias, 
pelas formas de circulação e pelos usos da terra e manejo e pelo engajamento na paisagem. 

A demonstração dos nexos genealógicos entre diversas famílias das aldeias foi parte impor-
tante do exercício etnográfico que consistiu em identificar, de um lado, a mobilização de relações e 
vínculos genealógicos de modo que todos os caboclos velhos sejam seus de alguma forma, no esforço 
de aproximação com as gerações atuais. De outro lado, permitiu identificar, a partir das narrativas 
sobre parentes, as formas de ocupação e história das localidades, bem como perceber o processo de 
constituição de uma identidade vinculada aos elementos do passado ou à ancestralidade e nas atuais 
práticas sociais que têm na “mistura” a máquina de produção e reprodução social, a qual constitui o 
regime potiguara de gestão do território.

Através do parentesco, os Potiguara me contaram sobre a terra. Da observação de práticas agrí-
colas, de pesca e coleta, assim como da escuta de narrativas sobre sua história, adveio a compreensão 
das diversas relações e dos seus múltiplos engajamentos com a paisagem. A história é parentesco para 
os Potiguara, assim como o é para os Piro (Gow, 1991), porque a forma e o conteúdo de sua narração 
histórica suscitam a disposição em justificar o lugar das pessoas nas distintas redes de relações existen-
tes, e em enfatizar os deslocamentos temporários de residências das famílias, os lugares de habitação, de 
coleta, caça, pesca e atividades agrícolas. 

Identifiquei uma indissociabilidade e sobreposição do parentesco com o território, pois as ex-
periências e os engajamentos constroem e marcam lugares nos movimentos de dispersão e fixação nas 
terras. Os Potiguara assinalam que a aldeia deve ser permanentemente preservada e ampliada – dife-
rente dos Piro para quem a aldeia deve ser continuamente criada (Gow, 1991) – seja pela manutenção 
e administração da “mistura” dos diferentes tipos de pessoas e de sangue, seja pela ocupação de outras 
faixas de terras através da ampliação das aldeias, segundo o ideal de habitação baseada no viver “entre 
parentes”, mas “isoladamente”. 

Terra, corpo e territorialidade  

As expressões que iniciaram o presente texto ampliam o entendimento das múltiplas experiên-
cias com o território e do gerenciamento das diferenças. Ao sinalizar as transformações culturais da 
vida dos Potiguara, elas evocam a autonomia e o poder viver legalmente em um território próprio como 
parâmetros do conceito de habitar. Tal conceito abrange, de um lado, os engajamentos e as implicações 
das pessoas com a paisagem, com os lugares, com o território por meio das habilidades, concepções, 
práticas e relações entre pessoas, animais, plantas, espíritos e outros seres sobrenaturais. De outro lado, 
ele inclui as condições de moradia e de cultivo, e experiências de trajetos e trilhas no território que 
envolvem e canalizam o processo de pertença territorial. 

Para a descrição dos processos de pertença territorial entre os Potiguara, podemos utilizar o concei-
to de “território trilhado”, proposto por Susana Viegas (2001) para o caso Tupinambá de Olivença, a fim 



106 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

de realçar a importância e o sentido das trilhas em tais processos. O referido conceito assinala o processo 
histórico de localização e deslocalização que é identificado na dispersão e na concentração de famílias e 
pessoas em lugares. A pertença ao “território trilhado” refere-se também à ligação entre a ação humana e 
a paisagem, remetendo aos movimentos constantes que permitiram a fixação e a manutenção em deter-
minados lugares, bem como as classificações da paisagem que mobilizam um conhecimento ecológico. A 
ação humana na paisagem abrange o poder relativo das pessoas e da paisagem em resistir a transformações 
históricas profundas e ao modo de enfrentamento da destruição da paisagem que “[...] é ultrapassada – ou 
tornada humanamente suportável –, através do refazer de conexões sociais” (Viegas, 2001: 205). 

Ao incorporar os regimes ameríndios de territorialidade na compreensão dos engajamentos com 
a paisagem, como sugere Gow (1995), estamos diante de uma situação vivenciada pelos Potiguara, e 
por outros coletivos ameríndios, caracterizada pelas reduções territoriais promovidas pelas antigas mis-
sões, e no século XX pela formalização de fronteiras territoriais com a demarcação de Terras Indígenas. 
As imposições territoriais promoveram deslocamentos de maior ou menor distância, a fixação junto a 
rios e ainda em núcleos urbanos próximos ou não às antigas sedes das vilas de índios e antigas missões, 
como nas cidades de Baía da Traição (aldeamento de São Miguel) e em parte das cidades de Marcação 
e Rio Tinto (aldeamentos São Miguel e Preguiça). 

Como mostrei alhures (2012), a ênfase dada pelos nativos aos aldeamentos do Império foi me-
nos na “aculturação” e “perda cultural”, como era concebido originalmente e mais nas possibilidades 
de uma socialidade diferenciada de populações nativas que tinham histórias compartilhadas nestes 
equipamentos do Estado voltados para os indígenas (Amoroso, 1998). 

Os processos de territorialização, como propõe João Pacheco de Oliveira (1998), que provoca-
ram descimentos, concentração de povos indígenas em áreas sob maior controle da mobilidade e da 
mistura entre povos indígenas diversos, os colonizadores e a população do entorno, não impediram 
que os povos indígenas deixassem de conservar “a memória e o apego a seus territórios tradicionais” 
(Carneiro da Cunha, 1992: 142). O tradicional deve ser compreendido no “sentido da historicidade 
da cultura, da experiência historicamente vivida” (Vieira, Amoroso & Viegas, 2015: 12) e o tal apego 
“pode implicar não apenas o que seriam estruturas e equipamentos essencialmente ameríndios, mas 
também aqueles que na sua origem podem até ter sido criados para subjugação dos índios – como 
as próprias sedes das missões ou as igrejas” (Vieira et al., 2015: 12). Em outras palavras, os sentidos 
de pertença a espaços como “as florestas e as beiras de rio e a espaços políticos – como os espaços das 
missões – tem vindo a ser um aspecto central na compreensão alargada da história ameríndia” (Vieira 
et al., 2015: 11). 

As recorrentes referências sobre a Comunidad Nativa e a escola como instituições externas e 
como base para a organização comunitária e o reconhecimento legal das comunidades dos Piro (Gow, 
1991), repercutem contra as narrativas de violência e opressão sofridas pelo Piro no processo colonial. 
Tais instituições são indicadas ainda para explicar por que as pessoas moravam juntas em aldeias, “entre 
parentes” e como um lugar de compartilhamento de cuidados, afetos e comidas. Sendo vistas de dentro 
da cultura nativa, o “idioma do parentesco permeia toda a sua linguagem, a escola e a Comunidad Na-
tiva são idiomas de parentesco” (Gow, 2006: 198, grifo do autor).



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 107

Estamos, portanto, diante de uma “história transformacional ameríndia que é marcada por ci-
clos de aproximação e distanciamento de equipamentos territoriais coloniais” (Vieira et al., 2015: 12), 
como também pelas territorialidades que consistem nos processos de vivência das imposições de certas 
formas territoriais advindas das territorializações (Oliveira, 1998). A premissa é a de que tal história 
permite “desmoronar [a] divisão entre a historicidade endógena e exógena às vivências ameríndias” 
(Vieira et al., 2015: 12). 

Busca-se demonstrar que a forma específica das sucessivas situações coloniais surgiu da maneira 
como o povo Piro, assim como os Potiguara, se dispuseram a constituí-las, sendo necessário descrever 
os modos pelos quais as sociedades indígenas tentam constituir as situações históricas específicas em 
que se encontram enredadas (Fausto & Heckenberger, 2007: 11), o que indica uma reformulação da 
agência histórica indígena para que fosse possível superar a visão dominante de que os povos nativos 
amazônicos eram historicamente impotentes. O esforço da análise deve se voltar à compreensão das 
imposições territoriais e das conquistas políticas de direitos e de terras, como também das dinâmicas 
do afeto, da construção do parentesco e das experiências de habitação como elementos-chave das his-
toricidades indígenas (Fausto & Heckenberger, 2007: 11). 

Se “as relações de parentesco são criadas e dissolvidas no tempo histórico que confere significa-
dos e influências para os nativos ao serem estruturadas pelas relações de parentesco” (Gow, 2006: 198), 
o entendimento da agência histórica indígena depende da compreensão dos significados culturais das 
ações no presente e no passado. Para tanto, é fundamental acentuar a posição dos sujeitos como agentes 
da construção de sua própria história. Há uma insistência na descoberta dos significados da história dos 
sujeitos particulares, por meio da explicação de porque e de como o povo contemporâneo fala e age, 
da exploração das categorias salientes de identidade usadas pelos próprios povos locais e da indagação 
sobre quais processos e eventos tais povos consideram significativos em sua história. 

Para o exercício de comparação, nos concentraremos na categoria Comunidad Nativa, relacio-
nando-a às concepções de terra, território e territorialidade através da ideia de sistema hidrográfico. 
A intenção é identificar como o povo local usa o idioma do parentesco e elucidar as conexões entre 
as categorias de mistura e parentesco com a noção de corpo, como foi proposta no debate etnológico 
(Viveiros de Castro, 1996) e também as ideias de memória e território. Podemos, assim, avançar nas 
formulações dos temas clássicos de Gow (1991) e trazer o exaustivo debate sobre tais categorias pela 
reflexão sobre as semânticas ou os sentidos de território (cf. Echeverri, 2004), até chegar a uma formu-
lação que permita abranger os engajamentos e as implicações dos indígenas com as paisagens (Gow, 
1995), abrangendo a

fabricação contínua do corpo (Viveiros de Castro 1979), a concepção do parentesco como proces-
so de assemelhamento ativo dos indivíduos (Gow 1989, 1991a) pela partilha de fluidos corporais, 
sexuais e alimentares – e não como herança passiva de uma essência substancial –, [e] a teoria da 
memória que inscreve esta na ‘carne’ [...] (Viveiros de Castro, 1996: 131).



108 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

Além da dimensão simbólica do corpo, a discussão inclui, por um lado, as noções de viver e usar o 
espaço (cf. Gallois, 2004), o que permitirá o entendimento das diferentes lógicas espaciais indígenas e as 
distintas formas de organização territorial. E, por outro lado, abrange o confronto das concepções indíge-
nas de terra e território com os processos de reordenamentos territoriais estabelecidos dentro do quadro 
jurídico e administrativo estatal, como a categoria “terra indígena” (Albert, 2002; Gallois, 2004). 

A diferença entre ‘terra’ e ‘território’ remete as perspectivas e aos atores envolvidos em torno do 
reconhecimento e da demarcação de uma Terra Indígena, que integra um processo político-jurídico 
conduzido pelo Estado. O território, por sua vez, abarca a “construção e à vivência, culturalmente va-
riável da relação entre uma sociedade específica e sua base territorial” (Gallois, 2004: 39). Do ponto de 
vista teórico-metodológico, é importante deter-se nas lógicas da territorialidade e na compreensão dos 
“territórios indígenas fora dos quadros da etnicidade, do Estado-nação e da posse da terra [...] sempre 
considerando que a relação entre uma sociedade indígena e seu território ‘não é natural ou de origem’” 
(Oliveira Filho, 1989)” (Gallois, 2004: 40). 

É preciso avançar em relação à abordagem de Gow (1995), considerando as constantes ameaças 
sofridas pelos povos indígenas, por novas formas de apropriação dos seus territórios e pelo engajamen-
to “em movimentos de resistência baseados na reivindicação de reservas territoriais, ‘contra-espaços’ 
diferenciados no interior da fronteira (terras indígenas, reservas extrativistas etc.)” (Albert, 2002: 240). 
A “Terra Indígena”, como parte do processo político-jurídico, foi “reorientada como condição política 
de resistência [mimética] e permanência de sua especificidade local” (Albert, 2002: 240). No bojo 
das mobilizações indígenas, há um “discurso reivindicativo dessa territorialidade local [que] constrói-
-se em referência ao quadro jurídico e administrativo imposto pelo Estado” (Albert, 2002: 240), cuja 
identidade social e política dos grupos é forjada no campo de forças e categorias desse quadro. Temos 
um contexto marcado pela “apropriação indígena deste horizonte legal, imposto e transgredido pelo 
avanço da fronteira, [sendo] um mecanismo essencial na formação das ‘etnias’ da Amazônia atual [e no 
Brasil] e de sua organização política” (Albert, 2002: 240). 

A territorialidade apontada por Albert (2002) abrange a dimensão do “vivido”, o que significa 
que a opção teórica-metodológica de Gow (1991) está presente na abordagem que considera a própria 
territorialidade como “[...] esforço coletivo de um grupo social para ocupar, usar, controlar e se iden-
tificar com uma parcela específica de seu ambiente biofísico, convertendo-a assim em seu território” 
(Little, 2018 [2004]: 253), ou se engajar (Gow, 1995), bem como a “força latente em qualquer grupo, 
cuja manifestação explícita depende de contingências históricas” (Little, 2018 [2004]: 253). O territó-
rio é, assim, um produto histórico de processos sociais e políticos. 

A dimensão do “vivido” é reforçada em termos teórico-metodológicos quando nos referimos a 
relação do Estado com os povos indígenas, na qual se destaca o vínculo de uma determinada população 
com um dado território por meio da territorialização que consiste em um processo vivido e reelabo-
rado pelos indígenas, segundo seus próprios valores e interesses, cuja descrição e interpretação devem 
ser conduzidas por “procedimentos e estratégias de re-semantização que configuram propriamente a 
dimensão das iniciativas indígenas” (Oliveira, 2002: 279, grifos do autor). 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 109

Para seguir com a compreensão do território pela dimensão do “vivido”, como temos insistido 
a partir de Gow (1991), é importante incluir, portanto, a territorialidade como uma abordagem que 
possibilita a recuperação e valorização “da história da ocupação de uma terra por um grupo indígena, [e 
que] propicia uma melhor compreensão dos elementos culturais em jogo nas experiências de ocupação 
e gestão territorial indígenas” (Gallois, 2004: 37). Trata-se, assim, de incorporar as vivências, as formas 
específicas de ocupação espacial traduzidas em território e das “práticas sociais que regulam o uso do 
espaço” (Raffestin, 1993 apud Gallois, 2004: 40), pois “os grupos sociais estabelecem ‘determinados 
modos de relação com o seu espaço’, ou seja ‘valorizam-no a seu modo’ e é no interior deste processo que 
se pode ‘identificar relações culturais com o espaço, em sentido estrito’” (Costa, 1998: 18 apud Gallois, 
2004: 41, grifos da autora). 

Como Claude Raffestin (1993) assinala, o território é uma produção a partir do espaço e que decor-
re de um conjunto de relações, concepções, práticas, conhecimentos, redes de circulação e comunicação, 
dentre outros aspectos. Para ele, “o espaço representado não é mais o espaço, mas a imagem do espaço, ou 
melhor, do território visto e/ou vivido” (Raffestin, 1993: 147). Sendo o território um “local de relações” 
(Raffestin, 1993: 140) e “a vida é tecida por relações” (Raffestin, 1993: 160), a territorialidade “procede de 
uma problemática relacional [...] como um conjunto de relações que se originam num sistema tridimensio-
nal sociedade-espaço-tempo” (Raffestin, 1993: 160) e que “adquire um valor bem particular, pois reflete a 
multidimensionalidade do ‘vivido’ territorial pelos membros de uma coletividade” (Raffestin, 1993: 158)5. 

Os conceitos de espaço (geográfico) e território (usado) propostos por Milton Santos (1996 e 
2005), permite-nos identificar a dimensão concreta do espaço geográfico, que resulta da junção do espaço 
material (natural e físico) com o espaço social, que é imaterial e inclui redes e das interações espaciais, dos 
territórios e das territorialidades, dos lugares e das representações sociais. O espaço é, então, um “conjunto 
indissociável de sistemas de objetos e sistemas de ações” (Santos, 1996: 18) e a compreensão dos processos 
que o engendram é decisivo na abordagem sobre a dimensão dinâmica do espaço. 

Por sua vez, o “território usado” pode ser compreendido como “objetos e ações, sinônimo de 
espaço humano, espaço habitado” (Santos, 2005: 13) que potencializa a percepção das relações de po-
der, econômicas e simbólicas envolvidas na organização por parte do Estado, remetendo a ideia de 
territorialização (Oliveira, 1998), as dinâmicas dos lugares, as formas de engajamento e de habitar, bem 
como os usos e as apropriações do território por outros agentes, indicando a noção de territorialidade 
(Gallois, 2014; Little, 2018 [2004]; Vieira et al., 2015).

Ao efetivar uma relação particular com seu respectivo território, o grupo social expressa suas 
concepções e percepções, como também suas formas de engajamento, através de experiências e de “sa-
beres ambientais, ideologias e identidades – coletivamente criados e historicamente situados – [...] 
para estabelecer e manter seu território” (Little, 2018: 254). Esses saberes podem ser lidos por meio da 
categoria de “cosmografia” que inclui “regime de propriedade, os vínculos afetivos que mantém com 

5	 A definição de que a territorialidade possui uma dimensão relacional aproxima-se da proposição de Joël Bonnemaison (2002 
[1981]) para o caso dos Vanuatu da Melanésia. Segundo ele, o território é “um conjunto de lugares hierarquizados, conectados a uma 
rede de itinerários”, e a territorialidade “é compreendida muito mais pela relação social e cultural que um grupo mantém com a trama de 
lugares e itinerários que constituem seu território do que pela referência aos conceitos habituais de apropriação biológica e de fronteira” 
(Bonnemaison, 2002 [1981] : 99-100).



110 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

seu território específico, a história da sua ocupação guardada na memória coletiva, o uso social que dá 
ao território e as formas de defesa dele” (Little, 2018 [2004]: 254). 

Os idiomas simbólicos do corpo e da pessoa tendem a indicar que a noção de territorialidade en-
contra na corporalidade a sua linguagem (Hierro & Surrallés, 2004), incluindo a “pulsão vital dos corpos 
(individuais e sociais) que estabelecem canais à medida que se desenvolvem, relacionando-se com outros 
corpos sociais e naturais” (idem: 20, tradução minha). Por seu turno, o território consiste “no espaço onde 
se conformam os apetites de uns e de outros” (Hierro & Surrallés, 2004) e apresenta-se como um “tecido 
de relações” (Echeverri, 2004: 265) e como uma representação que se modela como um corpo vivo que 
alimenta, reproduz e estabelece relações com outros corpos, gerando um tecido relacional com os ter-
ritórios de outros seres, como plantas e animais e sobrenaturais, como os encantados; esses configuram 
determinados domínios, chamados de “reinados encantados”, que possuem “donos/as” e com os quais são 
tecidas interações marcadas por tensões e por intimidade, e, decorrente disso, são constituídas diferenças 
sociais e são produzidos sinais diacríticos (Palitot, 2020), e, assim, as ações dos “donos/as” envolvem pro-
teção, controle e cuidados e promovem aproximações e/ou distanciamentos (Vieira, 2020a). 

O sistema hidrográfico Potiguara assinalou a importância do sangue, mas não o único, na com-
posição das localidades e na criação das aldeias por meio da ativação entre gerações, na demarcação das 
transformações entre gerações e pessoas e na distinção entre pessoas “puras” e “misturadas”. Essa distin-
ção foi acionada no levantamento genealógico das famílias e no posicionamento de pessoas quando fo-
ram instadas a falar, no contexto de recenseamento feito pela Fundação Nacional dos Povos Indígenas 
(Funai) em 2007, sobre os critérios de definição da identidade indígena.

Ao se basear em um documento elaborado pelo então Serviço de Proteção ao Índio (SPI) em 
1923, no qual constava a relação de famílias indígenas em determinadas aldeias, alguns recenseadores e 
membros da comissão de verificação das auto atribuições dos moradores das aldeias insistiam em con-
firmar a vinculação espacial e parental de determinadas famílias. Várias pessoas, especialmente as que 
tiveram seu autorreconhecimento contestado e negado, apontaram diversas incongruências e incom-
preensões do documento e da avaliação feita pela comissão do Censo Indígena. Foi ressaltada a rigidez 
das categorias étnico-raciais como “índio” e “branco” em detrimento do idioma simbólico da mistura 
e das gradações de vínculos e laços, como por exemplo, o reconhecimento de que uma determinada 
pessoa é menos caboco do que outra se possuir algum “antepassado” não-indígena. Outra gradação é 
acionada na classificação do parente não-indígena quando é conferida maior importância ao vínculo 
de parentesco, caso a mãe seja indígena, sob o argumento de que o sangue da mãe é completo, pois a 
criança é gerada e alimentada no seu corpo o que permite entender que o sangue torna alguém mais 
caboco do que outro quando ela é gerada e alimentada no corpo de uma mãe que possui outro sangue. 
A importância da mãe indígena também é reforçada quando se observa que a ela cabe os cuidados com 
os filhos, como a própria amamentação, vista como uma prática contínua que liga mãe e filho, além do 
que as crianças são criadas geralmente na casa focal materna, recebendo os cuidados dos avós e demais 
membros da família indígena. Logo, não é tão problemático possuir um pai não indígena, já que o valor 
da identidade de parentesco recai no lado da mãe.



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 111

As gradações de vínculos e de laços apontam para o fato de que a transformação geracional atra-
vés da mistura é responsável pelo movimento entre os polos de um continuum – selvagem e civilizado 
–, cuja consequência seria a produção histórica de pessoas heterogêneas pelo intercasamento entre 
diferentes tipos de pessoas no passado, o que revela a dimensão temporal (histórica) do parentesco. 

As teorias nativas sobre a mistura (somos índios misturados) e o processo civilizatório (“tornar-se 
civilizado”) operavam com uma flexibilização de categorias de auto atribuição, o que abre a possibili-
dade para pensar, por um lado, a centralidade do parentesco, da comensalidade e do contar histórias na 
produção da memória e da história e, por outro, permitia visualizar a reafirmar as diferenciações entre 
gerações, pessoas e famílias que puderam também ser identificadas na compreensão da concepção nati-
va de pessoas, lugares e coisas dentro de um sistema temporal de transformação. Esse sistema é marcado 
por dispersões entre as localidades indígenas e por padrões próprios de organização social, nos quais a 
aldeia é uma ‘comunidade’ constituída pelos processos de aparentamento ou assemelhamento das pes-
soas pela partilha de fluidos corporais, sexuais e alimentares, os quais indicam a construção de relações 
voltadas ao exterior (Gow, 1991). Há o reforço da ideia de que a comunidade não é autossuficiente, na 
medida em que se organiza pela domesticação (interiorização) da diferença, sendo, portanto, formada 
pela heterogeneidade dos ‘tipos de gente’ ou de pessoas misturadas, graças aos processos de domesti-
cação vivenciados cotidianamente nas próprias uniões matrimoniais e nas relações de troca tecidas no 
interior das atividades econômicas, particularmente, àquelas ligadas à produção da mandioca. 

No contexto das práticas alimentares, a comensalidade é um ato constitutivo de elos sociais ou 
sentimentos de união resultantes da partilha das mesmas substâncias. Os atos cotidianos e reiterados de 
‘dar de comer’ e o ‘cuidar bem’ são processos que compõem a afetividade e a memória (Gow, 1991). A 
despeito dos efeitos da partilha e da circulação de substâncias como o alimento na produção da vida so-
cial, considero que o trânsito de substâncias para criar os corpos “como um conjunto de afecções e capa-
cidades, e que a origem [e sítio] das perspectivas” (Viveiros de Castro, 1996: 128), indica a importância 
da comensalidade, dos cuidados e dos afetos traduzidos pela convivialidade como dimensões eficazes do 
processo de fabricação de parentes. Através da alimentação, como demonstrou a indígena antropóloga 
Cristina de Lima Bernardo (2023), é possível entender os tempos vividos pelas pessoas, assim suas rela-
ções com os espaços e as conexões entre as famílias, os parentes e o território onde vivem, uma vez que os 
alimentos derivados da mandioca, por exemplo, constituem relações sociais e sentimentos de pertença. 

O sangue, enquanto idioma, marca a identidade pessoal, liga a pessoa aos troncos velhos –, e a uma 
rede de parentes específica e insere a pessoa no cerne da história de construção do parentesco. Com 
efeito, o sangue atua na construção da ideia de grupo e da ligação substancial entre as gerações e a his-
tória consiste em um processo constante de contato e intercasamento entre diferentes grupos e pessoas, 
isto é, entre diferentes ‘sangues’, gerando novas gerações e novas povoações. 

A concepção potiguara de sangue aproxima-se das concepções dos Piro e Cocamilla (Gow, 1991; 
2003). Entre os Piro, o sangue está ligado à vitalidade e às capacidades reprodutivas e o fluxo de sangue 
atua na transformação dos corpos, simultaneamente à memória dos cuidados, a experiência vivida e 
história pessoal e do grupo, expresso na palavra giglenshinikanuta que significa a combinação de “bo-
nito, bom” (gigle-) e “memória, amor, pensamento, pensar em” (nshinikanu-), ou seja, “boa memória 



112 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

para recordar, amar e consolar ou cuidar” (Gow, 2000: 50, tradução minha). Os Cocamilla entendem 
o sangue menos como uma substância biogenética do que como uma “substância corporal transmitida, 
juntamente com o nome correspondente, pelo homem a seus filhos” (Gow, 2003: 63).

Para os Potiguara, o sangue e sua mistura estão na base da composição de uma “comunidade 
de sangue” evocada na concepção de tronco velho ou tronco comum como núcleo de antepassados. 
Com os troncos velhos, as famílias se conectam genealogicamente através de relações de descendência, 
alianças e outros vínculos sociais, como, por exemplo, o compadrio. Os troncos velhos formam a base 
de uma “comunidade de sangue” ou “comunidade de parentes”, cujos descendentes são tratados como 
pontas de rama e, com isso, o sangue configura-se como um idioma crucial na construção da ideia de 
grupo e da ligação substancial entre as gerações. As substâncias constituem o corpo e criam parentesco 
pelo reconhecimento da parentela pelo sangue, que atua na fabricação da diferença entre famílias, pes-
soas e gerações através da utilização do corpo como um diferenciador. 

Cabe, então, indagar qual o lugar do território na construção da vida social, considerando o idioma 
da mistura e a corporalidade. Para responder a essa questão, partimos da definição de que “o sangue é um 
operador de perspectivas [e] leva pensamento e força e incorpora os espíritos e o conhecimento de uma 
pessoa, trazendo de volta à memória o conhecimento de si e dos parentes, mantendo a vida” (Belaunde, 
2006: 232). Sendo o corpo “o local das perspectivas” (Belaunde, 2006: 232), o “lugar da percepção” (Sur-
rallés, 2002: 63) e a “fonte da experiência sensível” (Surrallés, 2009: 36), a corporalidade pode ser con-
siderada como ponto focal da percepção de perspectivas (Surrallés, 2009: 63), o que aponta para a pree-
minência da corporalidade e sua relação com outros aspectos da vida social e cultural em paralelo com o 
fenômeno da percepção e esta como o ponto de encontro entre o corpo, a afetividade e o conhecimento 
(Surrallés, 2009: 41). “Sentir” e “perceber” são próprios do corpo o que sugere uma definição de corpo a 
partir da ação do sujeito perceptivo, com suas sensações e afetos (Surrallés, 2009: 62). 

O tema da percepção é enfrentado por Gow (1993) de uma forma um pouco distinta, pois ele 
considera que as pessoas estabelecem relações densamente mediadas com determinados lugares, e estas 
mediações não assumem, geralmente, a forma de representações. Ao invés de simplesmente perceber a 
paisagem, as pessoas estão nela implicadas e nela adquirem conhecimento, em parte pela movimenta-
ção e, em parte, pelas histórias repletas de detalhes de lugares e de pessoas contadas pelas pessoas mais 
velhas. O conhecimento depende de um mover-se ativamente na paisagem, deixando-a vestígios como 
ocorre com a implicação do ouvinte no ambiente por meio da agência de idosos, não advindo de uma 
experiência puramente subjetiva. Assim, o foco estará sempre em uma relação ativa entre duas pessoas 
vivas e a paisagem estará implicada nas relações de duas maneiras diferentes: como criação ativa de 
lugares e como narrativa de lugares. Pode-se afirmar então que não é primariamente uma questão de 
percepção, mas de processos sociais acessados pela experiência vivida.

Para Gow (1993), não se trata apenas de uma paisagem natural onde as pessoas vivem e a ela con-
ferem sentido, mas nas relações ativas entre parentes implicadas na paisagem. A ajuda que os parentes 
dão uns aos outros, como por exemplo, na transformação da floresta em roça, modifica a paisagem. A 
construção de uma casa consiste numa implicação mais radical do parentesco na paisagem, uma vez 
que tal ação é para que os parentes possam viver juntos como ato supremo de parentesco que implica 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 113

incessantes atos de generosidade que constituem a vida. Nesse sentido, a aldeia é ao mesmo tempo o 
cenário e o produto do parentesco (Gow, 1993).

Toda essa discussão permite adensar a perspectiva já apresentada, mas não aprofundada por Gow 
(1993), quanto à relação dos Piro com a terra, a partir do reconhecimento legal e jurídico da Comunid 
Nativa como coletividade indígena pelo Estado peruano e do título legal igualmente concedido pelo 
Estado. O uso do título legal da terra – assim como da escola – indica a mesma linguagem que codifica 
a centralidade do parentesco em suas relações sociais. 

Não obstante, as formas de engajamento com a paisagem dos Piro extrapolam a concepção material 
da “terra”/land (Gow, 1995), conferida legalmente pelo Estado peruano. Gow (1995) mostra que o títu-
lo legal de terra de Santa Clara, objetificado através de um mapa e de diversos documentos escritos, não 
representa o ambiente e nem o conhecimento dos moradores de Santa Clara sobre ele. O título pode ser 
“no máximo um símbolo material de outro conjunto de poderes que os povos nativos aprenderam histori-
camente a usar contra seus exploradores” (Gow, 1995: 58, tradução minha) e é utilizado como um ponto 
de referência física na luta permanente do povo de Santa Clara e de seus vizinhos imediatos pela posse 
da terra. A eficácia do título fundiário se deve à materialização de um conjunto particular de eventos da 
história política do Baixo Urubamba e de uma configuração igualmente particular das relações de poder. 

O mapa, como representação da terra, é acionado para mostrar que a aldeia de Santa Clara e 
“grande parte da terra cultivada pelos seus habitantes, se encontra tecnicamente fora do território da 
comunidade” (Gow, 1995: 56). Caso seja preciso localizar o território, os nativos recorrem não ao 
mapa como se esperava, mas aos limites precisos da “terra da comunidade” (community land) e utilizam 
como referências espaciais os caminhos que foram percorridos e demarcados ao redor do território 
“pelos homens de Santa Clara em companhia dos engenheiros agrônomos [...] quando a terra foi vis-
toriada pela primeira vez para a titulação” (Gow, 1995: 57, tradução minha). Os caminhos trilhados 
na paisagem por pessoas conhecidas e em época conhecida, definiram o “território da comunidade” 
(community territory) e a percepção das fronteiras à medida que o caminho estabelece o limite entre as 
duas áreas e estas referências são reiteradas periodicamente pelas ações de desmatamentos, como forma 
de enfatizar sua existência e reforçar o ato de demarcação e delimitação das terras comunitárias6.

Desse modo, Gow (1995) reitera a ideia de que a relação das pessoas com o território se baseia 
na multiplicidade do engajamento’ com e na paisagem, “com floresta e o rio, entre as pessoas em atos 
de generosidade e na narração e nos encontros com os mortos e com os espíritos”, o que reforça a rele-
vância da experiência vivida como foco, já que “para os povos nativos do Baixo Urubamba, o ambiente 
local é um espaço vivido” e também a importância da etnografia para alcançá-la, pois só é possível ob-
servar a paisagem estando nela engajado e implicado (Gow, 1995: 58 e 59, tradução minha). 

Quando trata dos engajamentos dos Piro com a paisagem e a concessão fundiária feita pelo Estado 
peruano, Gow (1995) se refere à “terra” (land) como lugar das experiências e como espaço vivido por 

6	 Echeverri (2004) apontou situação semelhante na Colômbia, na qual os mapas têm desempenhado um papel nas reivindica-
ções de conhecimento e na representação territorial de ambas as partes. O mapa é um ato imenso e detalhado de posse simbólica: mesmo 
que não compreendamos seus detalhes e lógica, entendemos que é uma afirmação de legitimidade territorial que tem fora política para 
disputar as reivindicações territoriais das autoridades ambientais colombianas. É o que Taisa Lewitzki (2023) demonstrou com a produ-
ção de mapas com o povo Mendonça Potiguara do Rio Grande do Norte, na qual a cartografia social configurou-se como um suporte da 
ação política e incidiu na representação de territórios ausentes dos mapas oficiais.



114 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

pessoas. Já o território é resultado da titulação da terra como um objeto que impõe limites potenciais aos 
significados dos diversos laços entre as pessoas e com a “terra” e também novos significados sobre ela. 

Na leitura de Gow (1995), é problemática a formulação de que o “título da terra” (land title) de-
fine a relação unidirecional de posse entre as pessoas de Santa Clara, quando se considera a perspectiva 
de uso comum da terra e da imposição de limites e fronteiras do “território da comunidade” (commu-
nity territory). Como ação significativa, “a complexa circulação da multiplicidade de relações entre 
o povo e a paisagem de Santa Clara [...] não pode ser reduzida à uma relação unidirecional entre um 
sujeito coletivo, representado pela Comunidad Nativa de Santa Clara, e um objeto, que é o território 
de Santa Clara” (Gow, 1995: 58, tradução minha).

Gow (1995) evidencia que “terra” (land) remete às vivências e experiências e “território”. A catego-
ria jurídico-política – como “Terra Indígena” no Brasil – inverte, de certo modo, a distinção apresentada 
anteriormente (Gallois, 2004). Ao mesmo tempo, ele reforça o fato da categoria de terra ser um dos ele-
mentos constitutivos do território, mas não seu equivalente. Como Gallois (2004) mostra, essa não-equi-
valência decorre da não-uniformidade no tratamento da ‘Terra Indígena’”, o que justificaria, de um lado, 
a necessidade de estudos “caso a caso” decorrente da “existência de diferentes lógicas espaciais indígenas 
e, portanto, de diferentes formas indígenas de organização territorial” e, de outro, a afirmação de que “o 
território de um grupo pode ser pensado como um substrato de sua cultura” (Gallois, 2004: 41).

A Terra Somo Nossa: terra demarcada, vivida e habitada    

A distinção entre a “terra” e o “território” pode ser retomada agora com o objetivo de assinalar 
possibilidades de costura dos argumentos aqui explicitados acerca dos idiomas da mistura, da corpora-
lidade e da territorialidade com as concepções de habitar, de história e de lugares. A intenção é avançar 
na compreensão de tais termos, considerando o movimento constante de sua redefinição devido aos 
atos reiterados e periódicos de cultivo, de limpeza das áreas para os roçados, ou seja, para a transforma-
ção da paisagem. 

Além de ser apropriado como importante na luta permanente do povo de Santa Clara (Baixo 
Urubamba), e dos indígenas brasileiros pela posse da terra assegurada pela demarcação da “Terra In-
dígena”, o “território” pode ser considerado como “a única linguagem que eles [os brancos] entendem 
[...], do espaço estriado, do limite, da divisa, da fronteira, do marco e do registro. Sabe que é preciso 
garantir o território para poder cultivar a terra” (Viveiros de Castro, 2015: 36). 

A terra, diferente do território, como assinala Viveiros de Castro (2017: 191), “é o corpo dos 
índios, os índios são parte do corpo da Terra”. A relação entre terra e corpo é crucial, intrínseca e vital 
e “a separação entre a comunidade e a terra tem como sua face paralela, sua sombra, a separação entre 
as pessoas e seus corpos, outra operação indispensável executada pelo Estado para criar populações 
administradas” (Viveiros de Castro, 2017: 191). 

Se “é preciso garantir o território para poder cultivar a terra” (Viveiros de Castro, 2015: 36), a 
luta também é para garantir o próprio corpo e a própria vida, o que significa haver uma íntima vincu-
lação entre território, terra, corpo e pessoa. Partindo da definição de que o sangue é um operador de 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 115

perspectivas e o corpo é o local de tais perspectivas, como também da percepção e do engajamento e 
da implicação das pessoas com a paisagem, podemos sugerir que a terra e o território traduzem pers-
pectivas vividas do sangue e do corpo como espaços vitais, por relacionarem-se à vida. A corporalidade 
pode ser entendida como a base de percepções e engajamentos através dos percursos corporais que pro-
movem o sentir, o perceber e o engajar-se (no sentido de fazer parte) na e da terra e no e do território. 

Assim, chegamos à formulação de que a representação ou percepção espacial do território e da 
terra pode ser entendida como um entrelaçamento de múltiplas relações que podem ser parcialmente 
mapeadas (Echeverri, 2004; Gow, 1995). O modelo de corpo humano utilizado por Echeverri (2004) 
para diferenciar a visão territorial baseada no modelo de um mapa bidimensional à escala, permite definir 
que o “território”, a partir da visão dos Miraña sobre manejo, está centrado no conceito de vida e na sua 
reprodução (Echeverri, 2004: 271). Nas palavras do Cacique Boa: “‘El territorio nuestro es Centro’ y ‘Con 
la naturaleza tenemos que consultar’” (Echeverri, 2004: 271). Para os Miraña, “Centro” significa “a vida 
humana que se manifesta social e espacialmente em famílias, clãs, roças, rastrojos, inscrição da paisagem) 
e os seres naturais também têm seus ‘territórios’, portanto, o manejo tem que ser ‘consultado’, negociado” 
(Echeverri, 2004: 271). Em suma, “o território é um espaço de vida humana que se expande em negocia-
ção com outros espaços (naturais e sociais) a partir de um Centro” (Echeverri, 2004: 271), o que leva a 
concluir que a espacialização do território produz um tecido relacional com os territórios de outros seres. 

A relação entre território e parentesco pode ser entendida numa chave que aponta para a íntima 
conjugação entre território, terra e corpo-pessoa. Há um engajamento recíproco de pessoas e lugares 
que constitui e implica a ambos, como acontece com um ouvinte piro que, por meio da agência das 
pessoas mais velhas, engaja-se nos lugares e nas pessoas que são narradas, estando, portanto, implicadas 
com as pessoas, com as histórias e com os lugares narrados. Por conseguinte, efetua-se uma ligação, que 
é afetiva e emocional, com o espaço da aldeia e esta ganha vigor e vida com as ideais de convivialidade 
e de habitar, como o “viver junto” e “entre parentes”, do cuidado e da memória. Assim como a aldeia, 
outros espaços habitados, como as casas, os quintais e os terreiros constituem o lócus da experiência em 
que os sentidos, as percepções e os engajamentos atualizam cotidianamente o território, a terra, o corpo 
e a pessoa por meio do parentesco, da alimentação e da territorialidade enquanto aspectos do vivido.

O discurso recorrente de perda cultural e da aculturação dos Potiguara e dos Piro se baseia em 
algo fundamental do mundo vivido que abarca a construção do parentesco e dos engajamentos nas pai-
sagens, como elementos-chaves da história indígena, incluindo, ainda, as formas de habitar no tempo e 
espaço. A perda remete mais a falta de parentes do que o desaparecimento da própria cultura. A expli-
cação para isso está no fato do sangue ser menos o idioma de uma substância eterna que transcende o 
tempo do que o idioma da própria vida. Os Piro apenas poderiam agir desta forma se eles vivenciaram 
o ser no mundo como inerentemente transformacional, como intrinsecamente sujeito à mudança. Esta 
característica não poderia ser recente, mas necessariamente já lá estava antes de qualquer contato com 
os agentes do capitalismo e do colonialismo (Gow, 2001: 9). 

É o que podemos depreender da expressão igualmente recorrente entre os Potiguara de que Todo 
caboclo é parente (Vieira, 2015) e formam uma mesma família, tendo na mistura o idioma privilegiado 
na produção das relações. A partir dos núcleos comuns de antepassados (os troncos velhos), compreen-



116 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

demos os deslocamentos entre as localidades, a configuração de um padrão de habitação e uma tendên-
cia de dispersão das famílias e um modo peculiar de ocupação do espaço e da temporalidade. 

Ser índio misturado e ser civilizado exprimem o sentido de uma vida com autonomia e de poder 
viver bem legalmente em um território próprio e com uma base territorial fixa. A noção de “território” 
está, portanto, centrada no conceito de vida e em sua reprodução e contém outros espaços que abran-
gem a mata, os rios, os mangues, o mar e os lugares sagrados e de encantados; estes também possuem 
seus “territórios”, cujo acesso passa por controle e negociações. 

A territorialidade aparece, então, como resultado das habilidades, das percepções, dos engaja-
mentos, das tarefas e das negociações que entram em atividade a cada incursão nas roças, nas trilhas, na 
(re)abertura de caminhos, no cuidar das plantações, dos sítios e dos rios. Os lugares retêm memórias 
e dão os parentes a possibilidade se lembrar uns dos outros, cujo acesso e trânsitos entre eles, efetivam 
interações entre os múltiplos seres que neles habitam. 

Construir a aldeia como um lugar para se viver bem significa compartilhar histórias, comida, cui-
dados, memórias e a terra em comum. Há uma frase utilizada principalmente por moradores da aldeia 
São Francisco, para se referir à terra em comum que foi deixada pelos antepassados e, posteriormente, 
demarcada, mesmo que de forma incompleta: A terra somo nossa. Além de apresentar-se como parte 
do entendimento indígena sobre deslocamentos e a circulação livre em todo o território, podendo nele 
residir e trabalhar onde convier, a frase sugere a sobreposição, num certo sentido, da “terra demarcada” 
com a “terra habitada e vivida”. Não obstante a existência de faixas de terra – que compõem a aldeia do 
Taiepe – reconhecidas como de ocupação tradicional e que foram excluídas da demarcação ocorrida 
nos anos de 1980, estando, portanto, fora da classificação de “terra demarcada”, os trânsitos e os atos 
reiterados de habitar as terras promovem engajamentos e transformam os espaços e as paisagens em 
relação à “Terra Indígena”, que também é transformada, segundo os regimes de posse, as formas de ocu-
pação e de manejo e “a ligação subjetiva da posse numa temporalidade biográfica” (Viegas, 2015: 96). 
Como apontado no sistema hidrográfico, configura-se uma territorialidade através de ciclos de apro-
ximação e distanciamento em torno dos quais os lugares, os espaços e a paisagem revelam um mundo 
vivido, engajado, experenciado onde se busca simultaneamente sua preservação e transformação.

O uso frequente do termo “território”, nos últimos anos, como indicador de uma unidade social e 
política, coincide ora com a “terra demarcada”, ora com a “terra habitada e vivida” face às percepções e engaja-
mentos que se configuram por percursos corporais e por atitudes de sentir, perceber, engajar-se e fazer parte 
ou pertencer ao “território”. Podemos, então, contribuir para o “alargamento da história das territorialidades 
ameríndias” (Viegas, 2015: 96) através da compreensão das formas de habitar e das práticas e dos conheci-
mentos indígenas relativos à exploração de recursos naturais e dos engajamentos na paisagem, quando com-
binamos uma noção “não-areolar” de território elaborada por Juan Alvaro Echeverri (2004) com a utilização 
do conceito de “espaço reticular” por Bruce Albert e François Michel Le Tourneau (2007). 

A noção “não-areolar” de território é concebida em um modelo relacional “como tecido, não 
como áreas e se ajusta melhor a uma representação modelada como um corpo vivente que se alimenta, 
se reproduz e tece relações com outros corpos” (Echeverri, 2004: 263, tradução minha), o que sugere 
a definição de território como corpo e natureza (Echeverri, 2004: 259). Já o “espaço reticular” aponta 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 117

para o fato da organização etnogeográfica do espaço ser “estruturada por uma rede entrecruzada de 
locais (pontos) e rotas (linhas) — em vez de zonal [zonas de exploração e de superfícies fechadas]” (Al-
bert & Le Tourneau, 2007: 584-585, tradução minha), o que permite considerar um modelo espacial 
que se efetiva pelo conhecimento coletivo e pela utilização de uma complexa rede de caminhos, trilhas 
e lugares – como “acampamentos de caça e coleta, antigas habitações e roçados, sítios com árvores frutí-
feras, características geográficas [...])” (Albert & Le Tourneau, 2007: 584, tradução minha) –, os quais 
são identificados, unificados e rotulados por topônimos. Por meio do uso prático e coletivo do espaço 
pela comunidade, a referida rede encontra-se “intimamente entrelaçada com a intricada ramificação 
da rede hidrográfica (composta por rios e riachos nomeados), que constitui outra referência espacial 
primária” (Albert & Le Tourneau, 2007: 584). 

A ideia de território como vital e relacional pressupõe pensar as relações criadas no espaço e os 
regimes de espacialização e de territorialidade como extensões de um tecido relacional que engloba os 
direitos coletivos e as formas de reprodução da vida. Nesse sentido, podemos considerar que a concep-
ção potiguara de território envolve os lugares, espaços e paisagens vividas e engajadas e, sobretudo, um 
modo diferenciado de ver, de sentir, de ser e de viver a terra-território. A luta pelos direitos territoriais 
significa engajar-se na luta pelo direito à terra e à vida.

José Glebson Vieira é Doutor em Ciências Sociais (Antropologia Social) pela 
Universidade de São Paulo (USP) e Professor Adjunto da Universidade Federal 
do Rio Grande do Norte (UFRN) e Pesquisador Colaborador Sênior no Depar-
tamento de Antropologia e no Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social da Universidade de Brasília (UnB). 

F I N A N C I A M E N T O 

Bolsa de Pós-Doutorado Sênior do CNPq (Chamada CNPq 25/2021 – Bolsas 
no País – PÓS-DOUTORADO SÊNIOR).

A G R A D E C I M E N T O S

Ao CNPq pelo financiamento da pesquisa através da bolsa de Pós-Doutorado 
Sênior; ao Laboratório e Grupo de Estudos em Relações Interétnicas LAGERI 
da Universidade de Brasília (UnB), na pessoa do professor Stephen Baines, ao 
Departamento de Antropologia (DAN) e ao Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social (PPGAS) da UnB, pela acolhida no estágio pós-doutoral na 
UnB; aos pareceristas anônimos pelas sugestões para o aperfeiçoamento do artigo. 



118 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

REFERÊNCIAS

Albert, B. (2002). O ouro canibal e a queda do céu. Uma crítica xamânica da economia política da 
natureza (Yanomami). In: B. Albert & A. R. Ramos (orgs.) Pacificando o branco: cosmologias do conta-
to no norte-amazônico (pp. 239-275. São Paulo: Editora UNESP, Imprensa Oficial do Estado. 

Albert, B., & Le Tourneau, F. (2007). Ethnogeography and Resource Use among the Yanoma-
mi: Toward a Model of “Reticular Space”. Current Anthropology, 48(4), 584–592. https://doi.
org/10.1086/519914

Amoroso, M. (1998). Catequese e Evasão. Etnografia do Aldeamento Indígena de São Pedro de Alcânt-
ara, Paraná (1855-1895) (Tese de Doutorado). Universidade de São Paulo, São Paulo.

Amoroso, M., & Lima, L. M. de. (2012). A aculturação é um objeto legítimo da Antropologia En-
trevista com Peter Gow. Revista de Antropologia, 54(1), 517–539. https://doi.org/10.11606/2179-
0892.ra.2011.38611

Belaunde, L. E. (2006). A força dos pensamentos, o fedor do sangue: hematologia e gênero 
na Amazônia. Revista de Antropologia, 49(1), 205–243. https://doi.org/10.1590/S0034-
77012006000100007

Bernardo, C. de L. (2023). Práticas agrícolas e saberes locais do Povo Potiguara da Paraíba: espaços e 
produção de alimentos a partir da mandioca (Dissertação de Mestrado)., Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte, Natal.

Bonnemaison, J. Viagem em torno do território. In R. L. Correa, & Z. Rosendahl (orgs.) Geografia 
cultural: um século (3) (pp. 83–132). Rio de Janeiro: Eduerj.

Cardoso, T. M., & Guimarães, G. C. (orgs.). (2012). Etnomapeamento dos Potiguara da Paraíba. 
Brasília: FUNAI/CGMT/CGETNO/CGGAM.

Carneiro da Cunha, M. (1992). Legislação Indigenista no século XIX. In M. Carneiro da Cunha 
(org.). História dos Índios no Brasil (pp. 133 – 154). São Paulo: Companhia das Letras. 

Carvalho, M. R. de, & Reesink, E. B. (2018). Uma etnologia no Nordeste brasileiro: balanço parcial 
sobre territorialidades e identificações. BIB – Revista Brasileira de Informação Bibliográfica em Ciênc-
ias Sociais, (87), 71–104. https://bibanpocs.emnuvens.com.br/revista/article/view/459/437

Echeverri, J. A. (2004). Territorio como cuerpo y territorio como naturaleza: diálogo intercultural? 
In A. Surrallés, A., & P. G. Hierro (eds.). Tierra adentro: territorio indígena y percepción del entorno 
(pp. 259 – 276). Lima: International Work Group for Indigenous Affairs (IWGIA).

Fausto, C., & Heckenberger, M. (2007). Introduction: Indigenous History and the History of the 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 119

Indians. In C. Fausto & M. Heckenberger (eds). Time and memory in indigenous Amazonia. Anthro-
pological perspectives (pp. 1 – 43). Gainesville: University Press of Florida. 

Gallois, D. T. (2004). Terras ocupadas? Territórios? Territorialidades? In F. Ricardo (org.). Terras In-
dígenas e Unidades de Conservação da Natureza. O desafio das sobreposições territoriais (pp. 37 – 41). 
São Paulo: Instituto Socioambiental. 

Gow, P. (1991). Of mixed blood: kinship, and history in Peruvian Amazonia. Oxford: Clarendon.

Gow, P. (1993). Gringos and Wild Indians: Images of History in Western Amazonian Cultures. 
L’Homme, 33(126/128), 327–347. https://doi.org/10.3406/hom.1993.369643

Gow, P. (1995). Land, People, and Paper in Western Amazonia. In E. Hirsch & M. O’Hanlon (eds.). 
The Anthropology of Landscape: Perspectives on Place and Space (pp. 43 – 62). Oxford: Clarendon Press.

Gow, P. (1997). O parentesco como consciência humana: o caso dos Piro. Mana. 3(2), 39–65. ht-
tps://doi.org/10.1590/S0104-93131997000200002

Gow, P. (2000). Helpless – the affective preconditions of Piro social life. In J. Overing & A. Passes 
(eds.) The Anthropology of Love and Anger. The Aesthetic of conviviality in native Amazonia (pp. 
46–63). Londres: Routledge.

Gow, P. (2001). An Amazonian Myth and its History. Oxford: Oxford University Press.

Gow, P. (2003). Ex-cocama: identidades em transformação na Amazônia peruana. Mana, 9(1), 
57–79. https://doi.org/10.1590/S0104-93132003000100004

Gow, P. (2006). Da Etnografia à História: “Introdução” e “Conclusão” de Of Mixed Blood: Kinship 
and History in Peruvian Amazônia. Cadernos de Campo (São Paulo – 1991), 15(14–15), 197–226. 
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v15i14-15p197-226

Gow, P., & Pougy, H. (2014). Mitos e Mitopoiesis. Cadernos de Campo (São Paulo – 1991), 23(23), 
187–210. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v23i23p187-210

Hierro, P., & Surralés, A. (2004). Introducción. In A. Surrallés, A. & P. G. Hierro (eds.). Tierra aden-
tro: territorio indígena y percepción del entorno (pp. 7 – 22). Lima: IWGIA

Lewitzki, T. (2023). Águas e movimentos: mulheres indígenas, meio ambiente e organização política no 
contexto do Território Indígena Mendonça (Tese de Doutorado). Universidade Federal do Rio Grande 
do Norte, Natal.

Little, P. E. (2018). Territórios sociais e povos tradicionais no Brasil: por uma antropologia da terri-
torialidade. Anuário Antropológico, 28(1), 251–290. https://periodicos.unb.br/index.php/anuario-
antropologico/article/view/6871 



120 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

Oliveira, J. P. de. (1998). Uma etnologia dos “índios misturados”? Situação colonial, territorialização 
e fluxos culturais. Mana, 4(1), 47–77. https://doi.org/10.1590/S0104-93131998000100003

Oliveira, J. P. de. (2002). Ação indigenista e utopia milenarista: as múltiplas faces de um processo de 
territorialização entre os Ticuna. In B. Albert; A. R. Ramos (orgs.). Pacificando o branco: cosmologias 
do contato no Norte Amazônico (pp. 277 – 309). São Paulo: UNESP. 

Overing, J. (2002). Estruturas elementares de reciprocidade - Apresentação de Sylvia Caiuby Novaes. 
Cadernos De Campo (São Paulo-1991),10(10), 117–138. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.
v10i10p117-138

Palitot, E. M. (2020). A territorialidade dos Potiguara de Monte-Mór: regimes de memória, co-
smologia e tradições de conhecimento. Revista Mundaú, n. 8, 115–138. https://doi.org/10.28998/
rm.2020.n.8.9542 

Raffestin, C. (1993). Por uma geografia do poder. São Paulo: Ática.

Santos, M. (1996). A Natureza do Espaço: Técnica e Tempo. Razão e Emoção. São Paulo: Hucitec. 

Santos, M. (2005). O Retorno do Território. In Da Totalidade ao Lugar (pp. 137 – 144). São Paulo: 
Edusp.

Surrallés, A. (2002). De la percepción en antropología. Algunas reflexiones sobre la noción de 
persona desde los estudios amazónicos. Indiana, (19-20), 59–72. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=247018404004

Surrallés, A. (2009). De la intensidad o los derechos del cuerpo. La afectividad como objeto y como 
método. RUNA, Archivo Para Las Ciencias Del Hombre, 30(1), 29–44. https://doi.org/10.34096/
runa.v30i1.854

Viegas, S. M. (2001). Trilhas: Território e identidade entre os índios do sul da Bahia/Brasil. In M. I. 
Ramalho, & A. de S. Ribeiro (orgs.). Entre ser e estar: Raízes, percursos e discursos da identidade (pp. 
185 – 212). Porto: Edições Afrontamento. 

Viegas, S. de M. (2015). Espaços missionários transformados: a apropriação da terra pelos índios 
numa aldeia jesuítica da costa atlântica (século XVIII-XIX). Revista de Antropologia, 58(1), 69–104. 
https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.2015.102100

Vieira, J. G. (2001). A (im)pureza do sangue e o perigo da mistura: uma etnografia do grupo indígena 
Potyguara da Paraíba (Dissertação de Mestrado). Universidade Federal do Paraná, Curitiba.

Vieira, J. G. (2002). Somos índios misturados: a concepção de história, sangue e terra entre os 
Potyguara da Paraíba. Raízes: Revista de Ciências Sociais e Econômicas, 21(1), 81–90. https://doi.



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 121

org/10.37370/raizes.2002.v21.182

Vieira, J. G. (2012). Amigos e competidores: política faccional e feitiçaria nos Potiguara da Paraíba. São 
Paulo: Humanitas. 

Vieira, J. G. (2015). “Todo caboclo é parente”: espacialidades, história e parentesco entre os Potigua-
ra. Revista de Antropologia, 58(1), 285–317. https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.2015.102109

Vieira, J. G. (2020a). Catimbó e toré: práticas rituais e xamanismo do povo Potiguara da Paraíba. 
Vivência: Revista de Antropologia, 1(54), 41–64. https://doi.org/10.21680/2238-6009.2019v-
1n54ID21126

Vieira, J. G. (2020b). Política indígena e “política dos brancos”: o protagonismo dos Potiguara nos 
processos eleitorais na cidade de Baía Traição (Paraíba). In R. Verdum, & L. R. De Paula (orgs.). 
Antropologia da Política Indígena: Experiências e dinâmicas de participação e protagonismo indígena 
em processos eleitorais municipais (Brasil-América Latina) (pp. 210 – 244). Rio de Janeiro: Associação 
Brasileira de Antropologia.

Vieira, J. G., Amoroso, M., & Viegas, S. de M. (2015). Dossiê: Transformações das Territoriali-
dades Ameríndias nas Terras Baixas (Brasil). Revista de Antropologia, 58(1), 9–29. https://doi.
org/10.11606/2179-0892.ra.2015.102098

Viveiros de Castro, E. (1996). Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo ameríndio. Mana, 2(2), 
115–144. https://doi.org/10.1590/S0104-93131996000200005

Viveiros de Castro, E. (1999). Etnologia brasileira. In S. Miceli (org.). O que ler na ciência social brasilei-
ra (1970-1995) (pp. 109 – 223). São Paulo: Sumaré/ANPOCS; Brasília: CAPES, v.1, Antropologia.

Viveiros de Castro, E. (2015). O recado da mata. In D. Kopenawa D, & B. Albert, B. A queda do céu 
(pp. 11 – 41). São Paulo: Companhia das Letras.

Viveiros de Castro, E. (2017). Reprodução de aula pública: Os involuntários da pátria. ARACÊ - Di-
reitos Humanos em Revista, 4(5), 187–193. https://arace.emnuvens.com.br/arace/article/view/140



122 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024

O “mundo vivido” em Peter Gow a partir da releitura dos conceitos 
de terra, território e paisagem 
Resumo: As reflexões de Peter Gow são fontes de inspiração teórica e metodológica para um conjunto 
de pesquisas antropológicas que levam a sério o “mundo vivido” e que problematizam a mistura como 
tema de interesse etnológico por meio das teorias nativas acerca do contato interétnico. Através do 
olhar sobre o cotidiano, Gow procurou apreender as mudanças culturais e os agenciamentos obser-
vados nos contextos em que o “novo” se apresenta nos sistemas simbólicos enquanto propiciador da 
criatividade individual ou dos sujeitos particulares e coletivos. Partindo da etnografia Potiguara sobre 
o idioma da mistura e dos sentidos de território, proponho refletir sobre as concepções de história, 
parentesco e temporalidade para apontar os rendimentos analíticos da ideia de “mundo vivido”. Em 
seguida, discuto a formulação de Gow sobre terra para avançar na compreensão da territorialidade 
como campo de exploração etnográfica e estratégica de análise sobre as semânticas de terra, território, 
corpo e paisagem.
Palavras-chave: etnologia; Potiguara; sangue misturado; engajamentos; corpo.

The “lived world” in Peter Gow from the rereading of the concep-
ts of land, territory and landscape 
Abstract: Peter Gow’s reflections are sources of theoretical and methodological inspiration for a set 
of anthropological researches that take the “lived world” seriously and that problematize mixing as a 
topic of ethnological interest through native theories about interethnic contact. Through looking at 
everyday life, Gow sought to apprehend the cultural changes and assemblages observed in contexts in 
which the “new” is presented in symbolic systems as a facilitator of individual creativity or of private 
and collective subjects. Starting from the Potiguara ethnography about the language of mixture and 
the senses of territory, I propose to reflect on the conceptions of history, kinship and temporality to 
point out the analytical yields of the idea of “lived world”. Then, I discuss Gow’s formulation on land 
to advance in understanding in the territoriality as a field of ethnographic exploration and strategic 
analysis of the semantics of land, territory, body and landscape.
Keywords: ethnology; Potiguara; mixed blood; engagements; body.

El “mundo vivido” en Peter Gow a partir de la relectura de los con-
ceptos de tierra, territorio y paisaje
Resumen: Las reflexiones de Peter Gow son fuentes de inspiración teórica y metodológica para un 
conjunto de investigaciones antropológicas que llevan en serio el “mundo vivido” y que problematizan 
el mestizaje como tema de interés etnológico a través de teorías nativas sobre el contacto interétnico. 
A través de la mirada en la vida cotidiana, Gow buscó aprehender los cambios y ensamblajes culturales 
observados en contextos en los que lo “nuevo” se presenta en sistemas simbólicos como facilitador de 
la creatividad individual o de sujetos privados y colectivos. Partiendo de la etnografía Potiguara sobre 
el idioma de mestizaje y los sentidos de territorio, propongo reflexionar sobre las concepciones de his-
toria, parentesco y temporalidad para señalar los rendimientos analíticos de la idea de “mundo vivido”. 



O “MUNDO VIVIDO” EM PETER GOW A PARTIR DA RELEITURA DOS CONCEITOS DE TERRA, TERRITÓRIO E PAISAGEM

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 95-123 - JUL.DEZ.2024 123

Luego, discuto la formulación de Gow sobre la tierra para avanzar en la comprensión de la territoria-
lidad como un campo de exploración etnográfica y análisis estratégico de la semántica de la tierra, el 
territorio, el cuerpo y el paisaje.
Palabras clave: etnología; Potiguara; sangre mezclada; compromisos; cuerpo.

SUBMETIDO: 17/04/2023

APROVADO: 09/11/2023

PUBLICADO: 30/01/2025

 
Este é um material publicado em acesso 
aberto sob a licença Creative Commons  

BY-NC


