
CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024
HTTPS://DOI.ORG/10.5380/CRA.V24I2.90259

E N T R E V IST A

Da história às cosmopolíticas 
indígenas contemporâneas. 
Entrevista com Marta Amoroso

MARTA AMOROSO 
Universidade de São Paulo (USP), Departamento de Antropologia, São Paulo – São Paulo, Brasil 
https://orcid.org/0000-0003-0902-8483                                                                                                                                               
mramoroso@usp.br

ÍRIS MORAIS ARAÚJO 
Universidade Estadual do Vale do Acaraú (UVA), Colegiado de Ciências Sociais, Sobral – Ceará, Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-3711-228X
imaraujo688@gmail.com

JOSÉ GLEBSON VIEIRA 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), Departamento de Antropologia, Natal – Rio Grande do Norte, 
Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-5546-1846
jglebson@gmail.com

LEANDRO MAHALEM DE LIMA 
Fundação Getúlio Vargas (FGV), Centro de Microeconomia Aplicada (CMicro), São Paulo – São Paulo, Brasil 
https://orcid.org/0000-0001-8347-4444
lmahalem@gmail.com 

LUÍSA VALENTINI 
Universidade Federal da Bahia (UFBA), Programa de Pesquisas sobre Povos Indígenas do Nordeste Brasileiro (Pineb), 
Salvador – Bahia, Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-4055-9533
luisa.valentini@gmail.com



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 249

Marta Amoroso dificilmente fala sobre si mesma, por isso tomamos esta entrevista, realizada 
em 3 de junho de 2022 em São Paulo, como oportunidade. Professora da USP desde 2001, diversifi-
cou seus interesses entre a história dos povos indígenas e a reflexão sobre as cosmopolíticas indígenas 
contemporâneas inscrita nas paisagens. Desde então foi chefe do Departamento de Antropologia da 
USP, coordenadora científica do Centro de Estudos Ameríndios (Cesta) e participou da diretoria do 
Instituto de Estudos Brasileiros (IEB), a mais completa Biblioteca Brasiliana, onde estimulou a cria-
ção de um programa de pós-graduação sobre a diversidade das culturas brasileiras, no plural, em que 
a antropologia tem destaque. Graduada em História na USP, trabalhou na década de 1980 como his-
toriógrafa dos museus da Prefeitura de São Paulo e docente da rede pública do estado. No mestrado, 
na Unicamp, contribuiu decisivamente para a compreensão do protagonismo indígena em situação 
colonial, em pesquisas sobre a representação da guerra Mura no século XVIII, análise que se volta 
para a particularidade da territorialidade e do modo de vida dos Mura da Amazônia Central. Em seu 
doutorado, realizado na USP, sobre os aldeamentos do século XIX, refletiu sobre as territorialidades 
indígenas no momento em que o governo do Império concebeu uma política indigenista articulada ao 
projeto de privatização das terras públicas tradicionalmente ocupadas pelos povos indígenas, depois da 
Lei de Terras de 1850. Ao realizar um exercício de crítica etnográfica dos arquivos deste período deci-
sivo da história dos povos indígenas, a implantação dos aldeamentos é observada do ponto de vista das 
transformações das territorialidades dos Guarani Mbya, Nhandeva, Kaiowá e Kaingang.

Como a pesquisa de campo impactou na sua chegada à USP 
como professora?

Iniciei minhas atividades como docente na USP em 2001, logo após ter coordenado como an-
tropóloga dois grupos de trabalho da Funai para a demarcação das Terras Indígenas (TI) Mura de 
Miguel-Josefa, em Autazes (AM), e Cunhã-Sapucaia, em Borba (AM) (Amoroso, 1999; 2000). Os 
trabalhos de campo se iniciaram em 1997 e foram até 2000. Ser recebida nas aldeias dos Mura da 
Amazônia central foi experiência decisiva em minha trajetória acadêmica. Pretendia retornar aos Mura 
assim que fosse possível, o que aconteceria em 2007, em um projeto de pesquisa sobre as paisagens 
ameríndias. Daquela primeira experiência de campo, lembro de estar à porta da residência de Cláudio 
Mura, coordenador do Conselho Indígena Mura, acionando uma campainha e sendo imediatamente 
levada para uma assembleia do Cimi, para ser apresentada para os tuxaua das aldeias, lideranças que se 
revezariam acompanhando de perto o trabalho de campo. 

No ano de 1997, ministrei uma disciplina no PPGAS-UFPR sobre o conceito de etnicidade 
(aliás, ali conheci José Glebson Vieira, que veio a ser o meu primeiro doutorando na USP). O contato 
com o PPGAS-UFPR se iniciara pouco antes, quando realizava pesquisa sobre os aldeamentos capu-
chinhos no Arquivo Público do Paraná, onde contei com o apoio de Silvia Coccaro Lanna e Marcos 
Lanna, amigos de longa data. Silvia foi fundamental na sistematização da vasta documentação oficial 
e religiosa sobre o sistema de aldeamentos do Paraná. O curso, por sua vez, iniciava com Fredrik Barth 
(1998) e a teoria da etnicidade que destaca a fronteira entre os grupos étnicos enquanto uma reação 



250 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

ao Estado. Entretanto, lembro que a disciplina se encaminhou para a discussão que Marshall Sahlins 
(1997) vinha propondo, de se pensar os processos contemporâneos de expansão do sistema mundial 
enquanto dinâmicas discretas de indianização da esfera local. O curso se afastava, assim, de uma abor-
dagem dos estudos da etnicidade, muito na moda naqueles anos. 

Como docente da antropologia na USP na área de etnologia indígena, formulei ementas volta-
das para os estudos ameríndios com destaque a produção de monografias, campo que se adensava na-
quele momento. Corpo, pessoa, natureza e cultura, e o eixo temático das transformações das territoria-
lidades indígenas, constituem a minha linha de pesquisa no CESTA (Centro de Estudos Ameríndios) 
e sobre estes temas tratam as disciplinas que ofereço regularmente. Em “Corpo, substância e pessoa: 
leituras de etnologia ameríndia”, por exemplo, parto da reflexão de Marcel Mauss sobre as técnicas do 
corpo e de seu famoso ensaio sobre a noção de pessoa, para a seguir traçar o rendimento da escola so-
ciológica francesa no debate que se instaura com a chamada virada ontológica da etnologia indígena, 
marcada pelo animismo de P. Descola e o perspectivismo, conceito elaborado a quatro mãos por Tania 
Stolze Lima (1996) e Eduardo Viveiros de Castro (1996). A disciplina “A construção dos conceitos 
de natureza e sociedade na antropologia”, por sua vez, reflete sobre o lugar da antropologia no debate 
dos Science Studies e a crítica aos grandes divisores natureza e sociedade, reflexão iniciada por Tim In-
gold e Philippe Descola, que convoca Claude Lévi-Strauss, Gregory Bateson, Bruno Latour e Isabelle 
Stengers. Nesta disciplina, as monografias sobre as terras baixas sul-americanas e mais recentemente as 
monografias das pesquisadoras e dos pesquisadores indígenas são trazidas para a discussão, de modo a 
propiciar um debate ancorado na imaginação conceitual indígena, como Eduardo Viveiros de Castro 
(2002) tão bem definiu. Importante destacar que são as pesquisas que conduzo na Amazônia sobre os 
coletivos Mura e as questões que ai se colocam para a antropologia o que define minha atividade didá-
tica tanto na Antropologia da USP como em outros espaços. 

Entre 2006 e 2010, por exemplo, quando participei da direção do Instituto de Estudos Brasilei-
ros da USP, o IEB, passei a desenvolver atividades docentes e de extensão que visavam implementar ali 
a área de antropologia. No início uma área incipiente no instituto, a antropologia se fortaleceu como 
base prioritária da proposta multidisciplinar do instituto para a criação do Programa de Pós-Gradua-
ção Interdisciplinar de Culturas e Identidades Brasileiras. Em 2007, acompanhei a implementação da 
linha de Etnologia da Universidade Federal do Amazonas (Ufam), por meio do Programa de Apoio 
Acadêmico (Procad) USP-Ufam, do qual fui coordenadora geral. No âmbito do programa, ministrei 
disciplinas na Ufam e na USP para os pesquisadores do programa. Também ofereci com meu colega 
do Cesta, Eduardo Góes Neves (MAE-USP), a disciplina “Teorias de natureza e sociedade da floresta 
tropical: diálogos interdisciplinares da etnologia e arqueologia”, cuja ementa acompanhou os diálogos 
interdisciplinares entre arqueologia e americanismo tropical. 



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 251

Como se deu a sua participação como coordenadora do Grupo 
Técnico da Funai para demarcação das TIs Mura?

Tudo começou com um convite. No final dos anos 1990 recebo uma chamada do antropólogo 
Marco Antonio T. Gonçalves, do IFCS-UFRJ, que me falava da montagem dos grupos de trabalho da Fu-
nai para a demarcação das TIs Mura. O fato de ter realizado meu mestrado sobre os Mura me colocava na 
lista de antropólogas e antropólogos convocados. Eu participava nesse momento do quadro de docentes 
da Fundação Escola de Sociologia e Política na área de antropologia, além de atuar como pesquisadora da 
Enciclopédia dos Povos Indígenas do Instituto Socioambiental. Na TI Cunhã-Sapucaia, estabeleci com 
as lideranças que me acompanharam na demarcação as possibilidades de retornar para uma outra pesqui-
sa antropológica sobre o modo de vida dos Mura junto aos lagos, rios e igarapés, o que se deu de fato no 
contexto de trabalho que resultou no livro Paisagens ameríndias (Amoroso & Mendes dos Santos, 2014).

Se Autazes é o coração do mundo político Mura, na região do rio Preto do Igapó-Açú, onde atuo, 
no município de Borba, as aldeias se estendem ao longo dos rios, lagos e igarapés, configurando um padrão 
de residência mais esparso, em meio a uma floresta densa, naquela que constitui a maior extensão de terra 
Mura na Amazônia central. A territorialidade dos Mura oferece assim contrastes, que desafiam a análise e 
sugerem que se leve em conta inscrições no espaço de uma certa coreografia dos Mura na paisagem do bai-
xo Madeira. Depois do trabalho de demarcação da Funai das terras Mura, venho acompanhando o impac-
to dos grandes projetos de desenvolvimento da Amazônia que incidem sobre essas terras, primeiramente 
as hidrelétricas de Santo Antônio e Jirau, no rio Madeira, e mais recentemente a mineração de silvinita.

O processo inconcluso de regularização das TIs revela o quão problemática é a situação dos Mura 
na Amazônia. Em Autazes, por exemplo, algumas localidades tradicionalmente habitadas pelos Mura, 
em processo de reivindicação da demarcação junto à Funai que transcorre há décadas, passaram mais re-
centemente a serem disputadas pela mineradora Potássio do Brasil, que se instalou nas proximidades das 
aldeias Mura e pretende explorar a área que coincide com o subsolo de duas delas. Por não se ter concluído 
a demarcação das TIs Mura, neste e em outros municípios da Amazônia Central os Mura foram colocados 
em situação de extrema vulnerabilidade, sofrendo assédio de grandes empreendimentos em prol de um 
suposto desenvolvimento da regional. Esta é também a situação dos Mura no município de Silves.

Como você reflete sobre o fato de o programa “Paisagens 
Ameríndias” ter trazido os primeiros colegas indígenas para a 
pós-graduação da USP?

Entre 2009 e 2013, coordenei o programa de intercâmbio acadêmico da Capes, o Procad “Paisa-
gens Ameríndias” (Amoroso & Mendes dos Santos, 2014) juntamente com o antropólogo Gilton Men-
des dos Santos, do Núcleo de Estudos da Amazônia Indígena (Neai), da Ufam, do qual participaram 
Carlos Machado Dias, Luiza Garnelo e Deise Montardo. Da antropologia da USP participaram meus 
colegas Márcio Ferreira da Silva e José Guilherme Magnani. A equipe da USP passou a realizar atividades 



252 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

acadêmicas na Ufam e desenvolver pesquisa na Amazônia. Já os docentes e alunos da Ufam ministraram 
cursos e participaram de atividades na USP. O nome “Paisagens Ameríndias” remete à antropologia da 
paisagem que Philippe Descola (2016) vem propondo, onde determinado recorte do meio ambiente é 
transformado em um signo de modos de habitar, conceber e praticar a vida coletiva em determinada 
paisagem. Observa-se a ética das práticas de subsistência implicadas nas hortas, ao mesmo tempo que se 
atenta para a relação entre corpos e paisagem que configuram modelos reduzidos do cosmos. Foi inspira-
dor como Descola descreve as roças de mandioca dos Achuar enquanto espaço tenso de relacionalidades 
humanas e não humanas, onde as plantas cultivadas, seres dotados de cultura, socialidade e subjetividade, 
interagem com as horticultoras por meio de cantos que tematizam a predação (Descola, 1996, 2005).

Minhas pesquisas recentes sobre as paisagens ameríndias se volta para os índices nas trilhas man-
tidas e abandonadas pelas parentelas Mura, como a tuberosa Cassimirella rupestres, a batata manhafã. 
Parto nesta pesquisa dos resultados do trabalho de Gilton Mendes dos Santos no rio Purus, que des-
creveu a Cassimirella rupestres entre os Paumari. Sobre esta tuberosa não cultivada, que se encontra nas 
trilhas da mata e pode ser consumida nos deslocamentos, publiquei um capítulo na coletânea Vozes 
vegetais (Amoroso, 2020).

Sobre a presença dos pesquisadores e pesquisadoras indígenas do Procad “Paisagens Amerín-
dias” no PPGAS-USP, diria que a convivência com o Neai antecipou em alguns anos a renovação que 
a política de cotas para povos indígenas trouxe para as universidades públicas, o que viria a ser consoli-
dado na USP apenas em 2017. No primeiro encontro que realizamos na Ufam em Manaus, em 2007, 
conheci João Paulo Lima Barreto e João Rivelino Resende Barreto, hoje antropólogos com prestigiadas 
carreiras acadêmicas. Lembro que, alguns anos antes, João Paulo havia entrado em contato comigo para 
me convidar a participar do lançamento de uma cartilha dos professores Mura patrocinada pela Coiab. 
Em seu mestrado, João Paulo realizou disciplinas no PPGAS-USP. O Neai-Ufam aposta em uma po-
lítica de cotas para os povos indígenas que permita que a etnologia indígena aos poucos se transforme 
em espaço na academia de uma antropologia indígena. Este foi um dos programas pioneiros e dos mais 
ousados dentro da academia, que implantou a orientação das dissertações e teses em regime de co-o-
rientação com especialistas indígenas.

Sobre o desafio epistemológico apresentado pela presença dos pesquisadoras e pesquisadores in-
dígenas nos cursos de antropologia, minha colega Marina Vanzolini e eu mantemos já há alguns anos o 
Grupo de Leituras e Escrita Etnográfica (Glee), voltado para a leitura da produção da antropologia indí-
gena, bibliografia que hoje soma muitos trabalhos. A reflexividade dos conhecimentos e práticas se coloca 
também na orientação das pesquisas acadêmicas. Meu primeiro orientando indígena, Tiago de Oliveira 
Nhandeva, realizou um brilhante mestrado sobre a licenciatura indígena, autorreflexão de um profes-
sor indígena que atuou como professor e coordenador de escolas nas aldeias indígenas do estado de São 
Paulo. No momento, Tiago desenvolve, também sob minha orientação, uma tese sobre o Acampamento 
Terra Livre (ATL). Oriento também Chirley Pankará, que desenvolve uma tese sobre cosmopolítica e ter-
ritorialidade dos Pankará de Pernambuco, trabalho que reflete sobre a vida dos seus parentes nas aldeias 
de Floresta, no estado de Pernambuco, assim como o processo diaspórico pankará no ABC paulista. 



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 253

Como você nos apresentaria sua origem familiar?

Nasci em São Paulo, cidade natal de minha mãe, e até os 18 anos morei com minha família no Vale 
do Paraíba, em Piquete, onde meu pai era médico e mantinha uma clínica pediátrica. Éramos quatro ir-
mãos, minha mãe era pianista e professora e a música sempre esteve presente em nossa casa. Meu pai era de 
Guaratinguetá, cidade do Vale do Paraíba. Fiz a escola primária e o ginásio na escola pública de Piquete e 
o ensino fundamental cursei em Lorena, na Faculdade Salesiana, já de olho na possibilidade de continuar 
os estudos na área de Ciências Sociais, em São Paulo. Em 1974, ingressei no curso de História da USP. 

Como foi sua graduação em História?

A universidade pública encontrava-se devastada, com muitos professores exilados desde o AI-5 
de 1969 e cursos esvaziados. O movimento estudantil era a voz pujante da redemocratização e recebia 
o apoio de intelectuais e artistas dos grandes centros de excelência das humanidades. No segundo ano 
da graduação, fiz parte da diretoria do Centro Acadêmico da História que recebeu, em 1975, Michel 
Foucault em uma famosa assembleia dos estudantes na Faculdade de Arquitetura e Urbanismo. Foucault 
estava em São Paulo para ministrar um curso sobre a história da sexualidade e somava seu apoio ao movi-
mento estudantil. Nessa época, a Antropologia recebeu Pierre Clastres, autor que propunha uma reflexão 
sobre a mobilidade indígena enquanto expressão da guerra contra o Estado, em cuja obra encontrei as 
primeiras referências bibliográficas relativas à etnologia das terras baixas sul-americanas.

Em minha graduação, a assim chamada “temática indígena” era apenas tangenciada em um ou ou-
tro autor. O curso de maneira geral foi fortemente impactado pela obra de Sérgio Buarque de Holanda, 
em especial sua tese sobre a mobilidade da civilização paulista, tema que se construía em contraponto ao 
nordeste e o sedentarismo das plantations de cana-de-açúcar, como vemos em Raízes do Brasil (1939), 
Monções e capítulos da expansão paulista (1945) e Caminhos e fronteiras (1957). Os caminhos do sertão 
deixam marcas na historiografia paulista, entretanto me parece que interessava para esse autor observar 
como os povos indígenas colaboram, participam do povoamento do Brasil. São Paulo colonial, dizia Ser-
gio Buarque de Holanda, se construíra de certa plasticidade rústica das civilizações indígenas, o que dis-
tinguiu ao mesmo tempo que impunha certa autonomia da gente paulista diante da metrópole. É assim o 
“indígena coautor” da formação do povoamento do Brasil colonial, a ênfase recaindo, claro, na formação 
da nação, para a qual os indígenas figuram como coadjuvantes, era o que se apresentava para mim nessa 
historiografia que funda o ensaio modernista, que, por sua vez, revisava a obra de Alfred E. Taunay e de 
João Capistrano de Abreu. 

Como foi sua pós-graduação na Unicamp? 

Logo que me formei na graduação fui trabalhar na rede pública no centro de São Paulo, dando aula 
de história. Atuei também como historiógrafa do setor de museus do Patrimônio Histórico da Prefeitura 



254 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

de São Paulo, na curadoria de um acervo de fotografias da cidade. O projeto que apresentei na seleção 
do mestrado do PPGAS-Unicamp tratava do aldeamento de São Paulo de Piratininga. Hoje vejo este 
projeto como tributário de temáticas da historiografia moderna: o povoamento do Brasil, os caminhos 
e fronteiras, as monções e caminhos fluviais, na linha de autores como Capistrano de Abreu, Taunay e 
Sérgio Buarque de Holanda. Tudo muito distante do que eu viria a construir a partir da antropologia e 
de meu encontro com os Mura da Amazônia. Naquele momento a história social apenas começava a se 
interessar pela história dos povos indígenas, foi quando conheci e me tornei amiga do jovem historiador 
norte-americano John Monteiro, que elaborava seu belíssimo livro Negros da terra: índios e bandeirantes 
nas origens de São Paulo (1994), com quem viria a me reencontrar no Núcleo de História Indígena e do 
Indigenismo, criado por Manuela Carneiro da Cunha em 1985.

Em 1984, iniciei o mestrado em Antropologia Social na Unicamp sobre a representação da Guerra 
Mura no século XVIII. Em uma disciplina ministrada por João Pacheco de Oliveira, professor visitan-
te na UNICAMP, que apresentava o debate sobre o conceito de etnicidade, conheci o poema épico A 
Muhuraida, ou o Triunfo da Fé, peça da máquina da guerra que o sistema colonial moveu contra os Mura 
no período pombalino, que insere os Mura alvo da “Lei de Exceção da Liberdade” do Marquês de Pombal 
(1773), quando esses coletivos indígenas do rio Madeira passavam a figurar como inimigos da Coroa 
Portuguesa, se tornaram passíveis de captura e escravidão. 

A Antropologia na Unicamp se voltava então para os estudos hermenêuticos e interpretativistas, 
com aulas que convergiam para a história da disciplina e para biografias intelectuais. Tive aulas com 
Bela Feldman-Bianco, Antonio Augusto Arantes Neto, Vanessa Lea e Alba Zaluar sobre a história 
do pensamento antropológico. A história era a bola da vez e estava presente no curso em seus mais 
variados matizes: da história do pensamento antropológico à relevância da análise processual na expli-
cação antropológica. Cursei em 1986 a disciplina “A consciência hermenêutica na antropologia”, com 
Roberto Cardoso de Oliveira e Luiz Eduardo Soares, então professor visitante na Unicamp. Ao final 
do semestre, Roberto Cardoso de Oliveira passou a orientar meu mestrado, defendido em 1991 com o 
título de Guerra Mura no século XVIII: versos e versões (Amoroso, 1991; 1992). Neste curso, inspirada 
nas leituras de Hayden White (1975), autor não trabalhado na disciplina, formulei a noção de repre-
sentação colonial sobre a guerra ameríndia. 

Assim, se de um lado o interesse da Antropologia da Unicamp pela hermenêutica e as aulas de 
Roberto Cardoso de Oliveira viabilizavam a realização de um estudo antropológico feito a partir da tex-
tualidade das representações sobre os Mura da Amazônia Central, foi o campo da etnologia indígena das 
terras baixas sul-americanas que me interessou e garantiu a segurança de levar a contento uma análise da 
documentação dos arquivos históricos sobre a guerra Mura, com destaque para a sua territorialidade, 
organização social e suas práticas e padrões de residência junto aos lagos, igarapés e furos do rio Madeira. 
A etnologia ameríndia e as questões que aproximam e afastam a antropologia e a história passaram a cons-
tituir o foco dos meus interesses no mestrado. 

Lembro ainda do curso de Robin Wright na Unicamp sobre a história Baniwa do Alto Rio Negro, 
no Amazonas, que apresentava as tendências de interpretação da história dos povos sem escrita, desde 
a história dos vencidos (Wachtel, 1971) até a etno-história norte-americana (Hill e Wright, 1988). Na 



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 255

USP, o curso de Manuela Carneiro da Cunha expunha a especificidade de um campo de pesquisas da 
história dos povos indígenas fundado e tributário da etnologia indígena. Lemos quarto monografias, ini-
ciando por A função social da guerra na sociedade tupinambá, de Florestan Fernandes (1951), obra sobre a 
qual Manuela Carneiro da Cunha e Eduardo Viveiros de Castro proporiam anos mais tarde uma resenha 
crítica fundamental ao modelo de análise funcionalista de Florestan (Carneiro da Cunha e Viveiros de 
Castro, 1986). Seguiram-se as leituras das monografias de J. Vansina, Renato Rosaldo e Marshall Sahlins. 
Tivemos discussões memoráveis sobre a construção social do tempo em Evans-Pritchard, E. P. Thomp-
son, P. Bohannan e Jean-Pierre Vernant. A revisão da historiografia colonial relativa à história baniwa, que 
se acompanhava em trabalhos como os de Robin Wright, remetia à análise do mito. Já a leitura da obra de 
Marshall Sahlins ampliava as possibilidades da história dos povos indígenas e dos povos ágrafos para além 
dos limites recomendados pela escola estrutural-funcionalista. 

Roberto Cardoso de Oliveira, que assumiu a orientação do meu trabalho e estimulou a pesquisa, 
dizia: “A história dos índios é o futuro da antropologia, porque não vai ter mais pesquisa com povos in-
dígenas!”, sinalizando para as dificuldades do trabalho de campo com os povos indígenas e depositando 
suas apostas na guinada hermenêutica da antropologia, que apontava para os estudos literários. Ele foi 
um excelente interlocutor da minha pesquisa, muito atento para a escrita e para a minha formação em 
teoria antropológica. 

 

Como a leitura de Clastres influencia na escolha pela guerra 
Mura? 

A obra de Clastres e o tema da guerra na antropologia definiram minha opção pela etnologia in-
dígena. Ainda no mestrado e iniciando minha colaboração como pesquisadora do Núcleo de História 
Indígena e do Indigenismo (NHII), passei a frequentar cursos de Lux Vidal e de Dominique Gallois. Foi 
com Dominique, em cursos e conversas, que construí uma bibliografia específica da etnologia das terras 
baixas sul-americanas sobre a guerra, que se iniciava com os trabalhos de Bruce Albert, Jean-Pierre Chau-
meil, Philippe Descola e Anne-Christine Taylor. 

Clastres propunha uma reflexão sobre as mobilidades indígenas enquanto uma estratégia contra 
o Estado, e isso me interessou. Pude pensar o poema épico enquanto expressão da mobilidade e da ter-
ritorialidade dos Mura, quando o militar Wilckens descreve que os Mura não constroem habitações, 
não edificam aldeias, não dependem da agricultura sedentária, concluindo com a impossibilidade de 
qualquer programa de controle territorial ou planejamento de trabalho que dependa dos Mura, dada 
sua mobilidade. 

A pesquisa etnográfica sobre os Mura Pirahã, em um padrão moderno de trabalho de campo dura-
douro só se deu com o monografia de Marco Antonio T. Gonçalves (2001). Ele vai para os Pirahã e cons-
trói uma etnografia sobre a relação com tempo e espaço nos Pirahã. Este trabalho me auxiliou a pensar nos 
padrões Mura de mobilidade. Sou próxima de Marco Antonio Gonçalves até hoje, e penso que foi muito 
bom para nós dois acompanharmos, sempre paralelamente, os trabalhos sobre os Pirahã e os Mura. Hoje 
estes coletivos vivem situações de contato muito diferentes. Marco Antonio chega aos Pirahã na década 



256 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

de 1980, os Pirahã quase não falavam o português, ainda hoje a Funai os classifica como povo indígena 
de recente contato. Já para os Mura foi diferente, o contato se deu no século XVIII e foi fartamente 
documentado, entretanto a documentação etnográfica veio depois, com os trabalhos de identificação e 
demarcação das TIs Mura, no final da década de 1990. 

Como foi que você realizou o levantamento de fontes para sua 
pesquisa de mestrado? 

Em 1986, participei de um evento decisivo para minha formação em antropologia: o seminário 
conjunto da ABA e Anpocs “Pesquisas recentes em etnologia e história indígena da Amazônia”, orga-
nizado por Manuela Carneiro da Cunha e Eduardo Viveiros de Castro,1 com sede no Museu Goeldi, 
instituição onde atuavam Lúcia Hussak van Velthem – etnóloga que então conheci, cuja obra é referência 
para a antropologia da arte e das coleções museográficas de etnologia da Amazônia –, Adélia Engrácia de 
Oliveira e Ivelisse Rodrigues, que trabalhavam com os Mura Pirahã. O simpósio reuniu pesquisadores do 
Brasil e exterior que atuavam em grandes centros de etnologia indígena das terras baixas sul-americanas, 
como William Balée, Patrick Menget, Terence Turner e Bruce Albert, entre outros. No simpósio encon-
trei ainda com Marco Antônio Gonçalves, Márcio Ferreira da Silva, Vanessa Lea (minha professora na 
Unicamp), Bruna Franchetto, Aparecida Vilaça e Carlos Fausto, entre outros. 

Os trabalhos desse encontro, que renderam uma série de teses e artigos publicados, foram decisi-
vos para mim.2 Descortinava-se, de um lado, a predação ontológica como regime de relacionalidade na 
Amazônia, como nos mostrava Bruce Albert (1985), presente no seminário, e Eduardo Viveiros de Cas-
tro (1995), que conduzia um programa de estudos sobre o parentesco na Amazônia, ambos oferecendo 
novas perspectivas para a abordagem da mobilidade e territorialidades nas terras baixas sul-americanas. 
Marco Antonio Gonçalves apresentava, por sua vez, sua pesquisa que mencionei antes junto aos Pirahã, 
sobre as classificações do tempo e do espaço, os movimentos plásticos de famílias acampadas à beira da 
praia no verão e que se deslocavam quando as águas subiam, buscando proteção na copa das árvores. Às 
margens dos rios Maici e Marmelos, no ritmo das águas desses tributários do rio Madeira, os Pirahã con-
figuravam imagens de uma cultura material minimalista similar ao que havia sido descrito pelos viajantes 
e naturalistas do século XIX a respeito dos Mura do baixo rio Madeira, nas localidades de Silves, Careiro 
da Várzea, Itacoatiara, Autazes e Borba.

A ida para o seminário de Belém dava continuidade às minhas pesquisas em arquivos. O mestrado 
demorava muito mais do que hoje. No meu caso, levou cinco anos e, neste intervalo de tempo, casei e 
tivemos nossos dois filhos. Realizei pesquisas na Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro sobre a coleção 
Alexandre Rodrigues Ferreira, no Arquivo Público de Cuiabá sobre a documentação do gentio de corso, 
que incluía os Paiaguá, povos indígenas canoeiros citados na documentação colonial sobre os caminhos 

1	 Com o apoio da Associação Brasileira de Antropologia (ABA) e da Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em 
Ciências Sociais (Anpocs). Para mais, ver o volume organizado por Eduardo Viveiros de Castro e Manuela Carneiro da Cunha (1993).
2	 De forma sintética, além do trabalho de William Balée (1993), destaco as reflexões de Bruce Albert (1985; 1990), Philippe 
Erikson (1990; 1993), Carlos Fausto (1992), Bruna Franchetto (1993), Marco Antônio Gonçalves (1988; 1993), Vanessa Lea (1993), 
Patrick Menget (1993), Marcio Ferreira da Silva (1993), Terence Turner (1992; 1993), Aparecida Vilaça (1992; 1993) e Eduardo Vivei-
ros de Castro (1986; 1993; 1996).



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 257

das monções, juntamente com os Mura. Realizei também pesquisas no Arquivo Público do Pará e no Mu-
seu Goeldi. Assim, para além da documentação jesuíta relativa aos aldeamentos indígenas no rio Madeira, 
tive acesso a outro conjunto de documentos, que ofereciam um contraponto: a documentação militar de 
fronteira, assim como os registros de Alexandre Rodrigues Ferreira relativos aos Mura da Amazônia, onde 
encontrei depoimentos variados, de juristas e de colonos. Este material, bastante heterogêneo, foi rele-
vante para a escrita do mestrado. Com isso, consegui ancorar a discussão sobre a representação da guerra 
Mura que me deixou muito contente. Eu gosto desse trabalho, e o mais importante, os Mura também 
gostam, acham interessante a análise inédita que realizei, e que depois foi muito plagiada, aliás, dos “Autos 
da Devassa e da Redução Voluntária dos Mura”. Mas, é bom lembrar, os professores da escola diferenciada 
Mura têm registrado certo incômodo de serem associados pela historiografia do período colonial à guer-
ra, o que alimenta, segundo eles, o decreto da extinção dos Mura, assim como um estigma contra eles, 
gerando perseguição política. O contraponto decolonial que os Mura propõem para aqueles que querem 
conhecer suas histórias é que visitem uma aldeia Mura.

No mestrado, participei de dois projetos do Núcleo de História Indígena e Indigenismo da USP. 
O Guia de Fontes para a História Indígena e do Indigenismo, organizado por John Monteiro (1992) e a 
coletânea História dos índios no Brasil (1992), organizada por Manuela Carneiro da Cunha, onde colabo-
ro com o artigo “Corsários no caminho fluvial: os Mura do rio Madeira” (Amoroso, 1992), além de ter 
realizado com Oscar Calavia a pesquisa iconográfica do volume. Organizei ainda, no NHII, com Nádia 
Farage, o livro Relatos da Fronteira Amazônica (1994), coletânea de documentos setecentistas relativos 
à territorialidade dos Mura na Amazônia central escritos por Henrique João Wilckens, autor do poema 
épico A Muhuraida. 

A Constituição de 1988 já era um assunto desde a fundação do 
Núcleo? 

No NHII propunha-se uma antropologia imbricada com a questão política dos povos indígenas 
às vésperas da Constituinte. Mostro para os indígenas que hoje visitam o Centro de Estudos Ameríndios, 
nossas alunas e nossos alunos e também visitantes indígenas, a mesa onde foram rascunhados os capítulos 
231 e 232 da Constituição brasileira relativos aos povos indígenas. O rascunho deste documento funda-
mental da história dos povos indígenas e do direito constitucional do país se encontra em nossos arquivos, 
como mostra o livro de Camila Loureiro Dias e Artionka Capiberibe (2019). 

Como você chegou e para onde conduziram suas pesquisas 
sobre os aldeamentos indígenas do século XIX? 

Eu ingressei no doutorado do Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da USP em 
1993, sob a orientação de Manuela Carneiro da Cunha. Das disciplinas que cursei, destaco “Temas de 
etnologia contemporânea”, com Aracy Lopes da Silva, pela abrangência e relevância da discussão, mas 



258 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

especialmente pelo curso ter apresentado o debate sobre as pesquisas recentes relativas a tempo, espaço 
e pessoa, a partir dos textos-manifestos de Joanna Overing (1977) e de Seeger, Da Matta e Viveiros de 
Castro (1979). Além disso, lembro que Viveiros de Castro ministrou naquele semestre uma série de con-
ferências intituladas “Avanços recentes das teorias da aliança e as estruturas do parentesco sul-americanas”. 

A decisão de eleger os aldeamentos indígenas do Império como foco do meu doutorado foi, por 
assim dizer, coletiva. Identificávamos no NHII que o século XIX impusera um constrangedor e estratégi-
co silêncio a respeito das dinâmicas dos coletivos indígenas no momento da fundação da nação. Manuela 
Carneiro da Cunha e Beatriz Perrone-Moisés haviam sistematizado o debate sobre a legislação indigenista 
do século XIX (Perrone-Moisés, 1992). Sabíamos, entretanto, que no Segundo Reinado os povos indí-
genas passaram a ser alvo de políticas públicas, com a montagem dos equipamentos indigenistas para os 
quais o governo central previa verba e pessoal administrativo. Em 1843, D. Pedro II lançou o programa de 
“Catequese e Civilização dos Índios”, que estabelece com o Vaticano um acordo de envio para o Brasil de 
missionários da Ordem dos Frades Menores Capuchinhos, encarregados da administração dos aldeamen-
tos indígenas. Este programa de territorialização dos povos indígenas em todas as províncias do Império 
fazia parte de uma política central mais abrangente que se segue à Lei de Terras (1850), de privatização das 
terras públicas. No sul e sudeste do Brasil, este movimento foi acompanhado pelo estímulo à imigração 
europeia, que passou a ser atraída por propaganda oficial no exterior e farta distribuição de terras.

Observar as características transculturais desses aldeamentos, misto de colônias agrícolas e des-
tacamento militar de fronteira, e que reunia diferentes coletivos indígenas, exigia sensibilidade para a 
análise da documentação histórica, assim como domínio do acúmulo da etnologia indígena sobre as 
particularidades das dinâmicas empreendidas pelos povos indígenas. Por dois anos frequentei o claus-
tro da Igreja do frades capuchinhos no bairro da Tijuca, no Rio de Janeiro, onde, guiada por um frade 
arquivista nascido em Itambacuri, Minas Gerais, que os irmãos da ordem tratavam com certo desprezo 
por conta de suas origens indígenas, localizei cartas e memórias dos frades italianos relativas a todos os 
aldeamentos indígenas do Império.

A leitura das obras de Bruno Latour (1994) e Isabelle Stengers (1993) me auxiliou a encontrar na 
história das ciências o contraponto da retórica missionária da conversão irreversível dos indígenas à civili-
zação cristã e ao trabalho edificante. Os naturalistas que chegam ao Brasil depois da Abertura dos Portos 
(1808) e que visitam os aldeamentos indígenas, muitos deles vinham acompanhados de colonos europeus 
interessados em se fixar no Brasil. A Fazenda da Mandioca, no Rio de Janeiro, propriedade do Conde 
de Langsdorff, é o ponto de confluência dos naturalistas, laboratório da ciência onde os expedicionários 
compartilhavam, além de uma biblioteca, técnicas de montagem e de expedição de coleções de cultura 
material para os museus da Europa (Amoroso, 2014). Ciências modernas e missão cristã convergem, por 
fim, ao situar o lugar dos povos indígenas como trabalhadores rurais no país.

Na pesquisa em arquivos, nos primeiros dois anos (1993 e 1994) contei com o apoio do NHII e 
do Mari: Grupo de Educação Indígena da USP, na reprodução integral do Arquivo da Custódia do Rio 
de Janeiro dos Frades Capuchinhos e nos deslocamentos para o Rio de Janeiro, onde realizei juntamente 
com antropólogos e historiadores da UFRJ (Ribamar Bessa Freire e seus alunos fizeram parte dessa equi-
pe) o levantamento sistemático dos arquivos públicos e religiosos relativos aos aldeamentos indígenas do 



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 259

Império. Passei a integrar o Projeto Temático do Mari, coordenado por Aracy Lopes da Silva,3  que foi pre-
cursor da reflexão sobre a escola indígena diferenciada. O acervo do Mari, que está sob a guarda do Cesta, 
é hoje bastante consultado, sobretudo pelos próprios indígenas e por aqueles que  estão trabalhando com 
escola indígena diferenciada. 

Isso me levou, naquele momento, a refletir sobre a escola da missão capuchinha, analisada em dois 
artigos (Amoroso, 2001b; 2011), que trataram tanto da escola nos aldeamentos capuchinhos como dos 
internatos nas capitais das províncias voltados para crianças indígenas órfãs trazidas dos aldeamentos 
indígenas. Como eu mostro nos artigos, a escola nos aldeamentos sempre existiu, funcionando como ins-
trumento de transformação dos indígenas em trabalhadores, que é o que os capuchinhos faziam no século 
XIX, as meninas são formadas em oficinas de costura, de culinária etc., e os meninos como trabalhadores 
agrícolas. Em Pernambuco, Luciana dos Santos, que eu orientei, tem um trabalho belíssimo do que era 
o internato indígena dos capuchinhos em Recife, que recolhia órfãos de todos os aldeamentos da região. 

Desde o trabalho de campo nos Mura, eu estava interessada em uma antropologia atenta aos pro-
cessos que envolvem um duplo pertencimento, reflexão que parte da condição do fazer das antropólogas 
e antropólogos de participar de duas ou mais culturas. A etnografia de Peter Gow, Of Mixed blood (1991), 
etnólogo escocês que conheci no doutorado em uma das suas visitas ao Departamento de Antropologia 
da USP, foi leitura decisiva. Em seu trabalho sobre os Piro (Yine) do baixo Urubamba, Gow reflete sobre 
seu acolhimento em um aldeamento indígena criado pelo Estado, uma comunidade nativa da Amazônia 
peruana. O padrão de sua escrita etnográfica torna produtivos para a sua antropologia primeiramente o 
contraste entre as tradições disciplinares da antropologia, especialmente a britânica e o estruturalismo 
francês, mas também o contraste entre a história processual sobre o extrativismo e o trabalho indígena, 
de um lado, e de outro, a memória do parentesco em uma comunidade indígena que se afirma de sangue 
misturado. Em Peter Gow, a experiência no mundo não europeu o leva a pensar na história de um ponto 
de vista não capitalista, a qual tem acesso na comunidade nativa. Gow celebra com excelente escrita etno-
gráfica a experiência do “viver bem” dos Piro, que se reafirmam indígenas no mundo contemporâneo. O 
mundo ameríndio amazônico em que Gow procurou refúgio, que o recebeu e o educou nos é apresentado 
em uma das mais contundentes reflexões sobre a historicidade ameríndia, em contraste com a história 
progressiva ocidental. 

A obra de Peter Gow aponta, assim, para o interesse e a fecundidade para a antropologia de estu-
dos de aldeamentos, da resistência e inovações sociocosmológicas geradas nos equipamentos do Estado 
e da missão voltados para os povos indígenas. As aldeias Mura que conheci no baixo rio Madeira haviam 
passado por tais processos e praticavam no mundo contemporâneo a indianização de que fala Sahlins, 
ou a teoria etnográfica da aculturação, como Peter Gow prefere (Amoroso & Mahalem de Lima, 2012; 
Amoroso, 2023). Eram, entretanto, raros no Brasil os estudos das formas de socialidade nos aldeamentos 
indígenas sujeitos à tutela do Estado e da igreja. 

Minha tese, Catequese e evasão: etnografia de São Pedro de Alcântara, Paraná (1998a) trata do sis-
tema de aldeamentos de São Paulo e Paraná, a partir de sua sede. Criado em 1855, o aldeamento de São 

3	 Participaram da equipe do Projeto Temático “Antropologia, História e Educação: a questão indígena e a escola”, em arquivos 
de São Paulo e Paraná, as antropólogas Silvia Coccaro Lanna e Luciana dos Santos e o antropólogo Cássio Ingles de Souza. Uma parte da 
história do Mari pode ser consultada na página do Cesta: https://cesta.fflch.usp.br/node/10. Acesso em jul. 2024.



260 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

Pedro de Alcântara no rio Tibagi se inicia com o deslocamento forçado dos Kaiowá do Mato Grosso do 
Sul e aldeará ainda os Kaingang, que chegam de Guarapuava, e os Guarani Nhandeva da região do rio Pa-
ranapanema, coletivos cujas histórias foram profundamente marcadas pelas dinâmicas dos aldeamentos 
indígenas do Império. A documentação relativa ao sistema de aldeamentos indígenas do Paraná permitia 
uma abordagem inspirada na análise multilocal proposta por Marshall Sahlins (1997) e sua reflexão sobre 
os processos de indianização da modernidade na expansão do sistema mundial, que dava conta da autono-
mia e mobilidade dos coletivos indígenas aldeados. Remetia, ao mesmo tempo, às dinâmicas de funciona-
mento da sede local da missão católica, a qual estavam articuladas diferentes aldeias indígenas dos grupos 
étnicos, localizadas não no centro administrativo da missão, mas sim a uma distância estratégica da sede. 

A extensa documentação que localizei e compilei sobre o sistema de aldeamentos indígenas do 
Paraná, constituída de coleção de cartas e ofícios emitidos da sede da prefeitura apostólica de São Paulo e 
Paraná para o governo e os superiores da Ordem Menor dos Frades Capuchinhos, compreendendo quase 
meio século de atividade dos aldeamentos, permitia acompanhar a migração forçada dos Kaiowá, trazi-
dos do Mato Grosso do Sul para trabalhar em São Pedro de Alcântara. Segui acompanhando os relatos 
dos missionários que tratam das abordagens guerreiras dos Kaingang de Guarapuava à sede da missão, 
narrativas construídas no calor da hora. Na sequência, pude descrever em que termos os Guarani Mbyá e 
Nhandeva negociavam com os equipamentos indigenistas implantados ao longo do rio Paranapanema. 
Os coletivos indígenas delinearam, assim, dinâmicas políticas particulares e distintas entre si, de apro-
priação do equipamento missionário, assim como impuseram diferentes formas de resistência à violência 
do trabalho escravo, às epidemias de varíola e à guerra colonial imposta a seus corpos. Realizei, assim, a 
etnografia de um sistema de aldeamento do Império, buscando entender como se conformam dois siste-
mas, o sistema missionário e o sistema indígena, compreender a mobilidade heterogênea em torno dos 
equipamentos. Perceber essa dinâmica me parece que foi o eixo dessa tese. 

Posteriormente, já no pós-doutorado que realizei no Cebrap, pude observar outros sistemas re-
gionais de aldeamentos, quando me dispus a construir uma cartografia dos aldeamentos indígenas nas 
províncias do Brasil a partir da memória dos missionários capuchinhos italianos. 

Como você avalia a diferença entre as discussões feitas no 
NHII e no CEBRAP?  

São momentos e projetos da antropologia muito distintos. O Projeto Temático “Antropologia das 
Missões Indígenas”, coordenado por Paula Montero, tinha como foco a mediação religiosa e se propunha 
a refletir sobre a construção do espaço comum investido na tradução cristã. Fui convidada por Paula a 
compor a equipe e realizei meu pós-doutorado no Cebrap com um projeto que é o desdobramento da 
pesquisa do doutorado. Nele, desenvolvi um banco de dados sobre a Missão Capuchinha voltado para a 
cartografia dos aldeamentos indígenas do Império. O projeto de pesquisa apresentado posteriormente 
no Departamento de Antropologia em 2001, remete a essa pesquisa e se voltava para a constituição desse 
corpus documental referente à geopolítica da missão católica do período do padroado. As narrativas dos 



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 261

missionários muitas vezes tratavam de perto e minuciosamente a dinâmica dos aldeamentos indígenas, 
como tive oportunidade de demonstrar em alguns dos meus trabalhos (Amoroso, 1998a; 1998b; 2001a) 
que focalizam os aldeamentos do Paraná e São Paulo e as dinâmicas dos Kaingang, Xokleng, Guarani 
Kaiowá, Mbyá e Nhandeva. No Pará, analisei as memórias da Missão de Bacabal que reuniu os Munduru-
ku; no rio Doce, fronteira de Minas Gerais e Espírito Santo, focalizei o aldeamento de Itambacuri, que 
reuniu povos indígenas falantes das línguas Jê.

Em “Conquista do paladar: os Kaingang e os Guarani para além das cidadelas cristãs” (Amoroso, 
2001a) observei aspectos da territorialidade kaingang e guarani no momento de implantação dos aldea-
mentos capuchinhos do Império na região do Paranapanema e de Tibagi. O espaço social surge no re-
gistro missionário como a expressão do afastamento que as populações indígenas mantiveram da “sede 
urbana” da missão. No contexto do programa da Catequese e Civilização nota-se ainda a descentralidade 
do tema da conversão dos indígenas ao catolicismo, o investimento da missão se concentrando na esfera 
da civilização dos indígenas pelo trabalho. A documentação religiosa é tomada como via de acesso às 
formas que os Guarani e os Kaingang deram aos aldeamentos indígenas do Império no Paraná (1850-
1889). Em “A longa era da catequese dos índios” (Amoroso, 2011) mostro que o conceito de catequese é 
indissociável das políticas públicas para indígenas no Brasil até meados do século passado, o que nos leva 
a identificar a matriz marcadamente cristã do indigenismo brasileiro. 

Em “A Primeira Missa: memória e xamanismo na Missão Capuchinha do Bacabal, Pará, 1872-
1882” (Amoroso, 2006), analisei o ensaio publicado por frei Pelino de Castrovalva sobre o Aldeamento 
de Bacabal (1872-1883), criado no rio Tapajós entre os Munduruku. Na memória capuchinha do Al-
deamento de Bacabal, a memória dos “costumes e superstições” dos Munduruku é um registro a serviço 
de uma teoria da história que busca reconhecer o outro como gentilidade pagã genérica, conhecida nos 
primórdios da civilização cristã, o homem-em-estado-de-natureza. A memória de Frei Pelino de Cas-
trovalva, entretanto, sugere outras possibilidades de análise que por certo enriquecem a interpretação 
antropológica do evento da missão entre os indígenas, já que os registrados do missionário que esteve por 
mais de dez anos na administração de aldeamentos se reporta às inúmeras negociações da missão com os 
Munduruku. São memórias sobre a política, sobre a vida ritual e cerimonial dos Munduruku, que descre-
vem a participação do missionário italiano de uma expedição de caça às cabeças nos vizinhos Apinayé, 
onde os Munduruku atualizam, diante do missionário, já no final do século XIX, o vigor da instituição 
do complexo guerreiro da caça às cabeças.

 

Como você se aproximou dos autores do pensamento social 
brasileiro? 

Logo que ingressei na USP como docente, fui chamada a organizar o Fundo Documental relativo à 
Sociedade de Etnografia e Folclore (SEF), sob a guarda da Secretaria Municipal da Cultura de São Paulo. 
Neste trabalho contei com a participação de Luísa Valentini, que posteriormente realizou uma monogra-
fia importante sobre esse encontro entre Mario de Andrade, Dina Lévi-Strauss e Claude Lévi-Strauss, que 
se deu na SEF (Valentini, 2013).



262 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

 Falava anteriormente de um momento de reflexão, inspirada no modernismo, em que pensei a rela-
ção da historiografia paulista com os povos indígenas, comentando rapidamente a obra de Sérgio Buarque 
de Holanda. Já para a análise do poema épico A Muhuraida, encontrei na obra de Antonio Candido e no 
grupo de seus orientandos da teoria literária – como João Luis Lafetá e José Miguel Wisnik – elementos 
para interpretar o poema no conjunto dos demais épicos do período, ainda que A Muhuraida não faça 
parte do conjunto de poemas analisados em Formação da literatura brasileira. Este épico sobre a Ama-
zônia permaneceu por muito tempo inédito. Antonio Candido, entretanto, forneceu régua e compasso 
para a compreensão da estrutura de um poema épico, assim analisou a sociologia a que remete sua forma 
de escrita. Este poema, escrito por um militar português que atuava na equipe de Pombal na demarcação 
das fronteiras coloniais, cria uma narrativa épica sobre a pacificação dos Mura. Ao mesmo tempo, desloca 
para notas de rodapé informações valiosas sobre a mobilidade dos Mura, informações que são fornecidas 
por militares empenhados em desenhar as fronteiras coloniais. A historiadora Heather Roller (2021) 
analisou recentemente a mobilidade dos Mura, propondo pensar o movimento enquanto estratégia de re-
sistência diante da metrópole colonial. Para o meu trabalho, o poema informa sobre a particularidade da 
territorialidade dos Mura, o que me interessava especialmente. Sobre as informações históricas ocuparem 
lugar secundário, entretanto indispensável, Antonio Candido havia consolidado que este é um padrão da 
estrutura do poema épico do arcadismo. 

Sempre me chamou a atenção a figura iconoclasta do historiador Capistrano de Abreu e acabei 
escrevendo alguma coisa sobre ele. 4Capistrano no século XIX abre a possibilidade de se pensar fora do 
eixo sul-sudeste, repercutindo em sua obra a conexão do mundo nordestino com os povos indígenas 
da Amazônia no contexto da economia do aviamento. Porque o Capistrano, quando ainda está no 
Ceará, recebe os indígenas Huni Kuin que chegam à cidade, acompanhando a produção, que é como os 
indígenas se referem ao produto do extrativismo: a borracha especialmente, que chega nas capitais do 
norte e do nordeste. Capistrano então se volta para uma reflexão sobre a língua e o conhecimento dos 
então chamados Kaxinawá. 

Capistrano, por sua vez, é um autor que está propondo a revisão da história do Brasil, repensar a 
história de forma a situar os povos indígenas. A uma certa altura, quando suas pesquisas se voltam para 
São Paulo, por exemplo, no seu projeto de construir o período colonial do Brasil, ele descreve o que é 
uma bandeira, deslocamento militar composto de indígenas e colonos, em que se planta milho, se espera 
o milho brotar, se colhe, e a marcha segue. Essa descrição tem uma inspiração etnográfica, lembrando 
que parece que Capistrano, juntamente com o escritor Machado de Assis, se interessaram pela etnografia 
alemã, inclusive frequentaram sociedades científicas alemãs de sua época. Assim, o historiador cearense 
realizou prodígios, dentro dos limites do que o documento colonial possibilita. Sabemos que Capistrano 
é fonte fundamental para o Mário de Andrade. 

Também me debrucei sobre Rondon. O artigo “A intenção de arquivo: o invento etnográfico na 
Comissão Rondon” (2017) foi uma proposta que veio de Lorelay Kury, que sugeria que eu pensasse o 
contraste entre o indigenismo religioso do momento do padroado do Império e o indigenismo do Estado 

4	 Pude escrever mais longamente sobre a influência de Capistrano de Abreu no pensamento sobre os povos indígenas em um 
capítulo (Amoroso, 1996) que integra a coletânea Política e Cultura: visões do passado e perspectivas contemporâneas. A obra foi organizada 
por Elisa Reis, Maria Hermínia Tavares de Almeida e Peter Fry como edição do anuário de Antropologia, Política e Sociologia da Anpocs 
no ano de 1996.



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 263

republicano. Rondon de fato é uma ruptura com o que se entendia no Império como programa de “Ca-
tequese e Civilização”. Vejam por exemplo os filmes do SPI, em termos da qualidade dos arquivo sobre 
os povos indígenas. Rondon forneceu plenas condições para a realização dos filmes dirigidos por Luiz 
Thomas Reis, filmografia considerada pioneira sobre as culturas indígenas, em que se destaca a qualidade 
de registro dos funerais Bororo, como mostra Sylvia Caiuby Novaes e colaboradores (2017).

Sobre o naturalista João Barbosa Rodrigues, recentemente voltei minha atenção para este pesqui-
sador por conta do interesse pelos estudos sobre as plantas não cultivadas na Amazônia Central, especial-
mente as palmeiras. É também de Barbosa Rodrigues os primeiros relatos sobre as migrações dos Mura, 
povos que segundo ele vieram do rio Madre de Dios. Barbosa Rodrigues registrou em aquarelas os acam-
pamentos dos Mura nas praias dos lagos da Amazônia central. Neste momento, oriento o doutorado 
de Anai Vera Britos, pesquisadora que está trabalhando sobre as classificações Mbyá das plantas e que, 
juntamente com um xamã guarani Mbyá que mora em uma aldeia litorânea do estado de São Paulo, vem 
refletindo sobre o trabalho de Barbosa Rodrigues sobre as classificações indígenas das plantas. 

Como você avalia, na sua reflexão, as ideias de cultura, de 
transformação e de comparação?

Sobre o conceito antropológico de cultura, Manuela Carneiro da Cunha (2009) apresenta a atua-
lidade de se pensar essa noção ao contrastar cultura e “cultura”, com aspas, chamando a atenção para a 
apropriação pelo movimento indígena desta ferramenta conceitual da antropologia. A noção de cultura 
foi descartada pela crítica pós-moderna por conta de ela engessar determinados traços que a definem. Pa-
rece-me que o que está em questão é como interpretar as transformações pelas quais passa constantemente 
a noção de cultura. 

No dossiê “Transformações das territorialidades ameríndias nas terras baixas (Brasil)”, organizado 
por José Glebson Vieira, Susana de Matos Viegas e por mim (Amoroso, Vieira & Viegas, 2015), trago um 
artigo (Amoroso, 2015) que trata das lutas contemporâneas dos coletivos Guarani-Nhandeva, movimen-
to que elege os lugares dos antigos aldeamentos do século XIX enquanto monumentos na paisagem. Estes 
aldeamentos figuram como lugares especiais que remetem à memória do parentesco, lugares inscritos na 
paisagem onde estão presentes determinadas plantas, os rios, entes mais que humanos que protagonizam 
com os terranos indígenas relações multiespecíficas que os Nhandeva retêm quando buscam os bons lu-
gares para se viver e construir as aldeias. 

Sobre as comparações, o campo de estudos ameríndios sugere o trabalho comparativo, isso é inevi-
tável. À medida que nos familiarizamos com os dados de campo, inevitavelmente vão se delineando com-
parações. No meu caso (Amoroso, 2023), me dei conta que havia uma aldeia Pirahã na TI Cunhã-Sapu-
caia dos Mura, além de núcleos familiares nas aldeias Mura nos quais os Pirahã participam, estimulando 
que se estabelecessem comparações e uma reflexão sobre os conjuntos, no sentido que P. Gow (Amoroso 
& Mahalem de Lima, 2012) propõe, de uma teoria etnográfica da aculturação (Amoroso, 2023), na qual 
indagamos de nossos interlocutores como são os outros considerados em suas redes de relacionalidades.



264 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

Como você avalia, na sua reflexão, as ideias de territorialidades e 
de paisagens?

Iniciando sobre o termo paisagem, ele vem me interessando de longa data. Paisagem amazônica 
enquanto um artefato monumental dos povos indígenas, é algo que na minha reflexão surge com o tra-
balho de William Balée. Este autor estava presente no seminário de 1986 no Museu Goeldi, organizado 
Viveiros de Castro e Carneiro da Cunha, que já mencionei. Destaco da obra de William Balée (1993) a 
reflexão sobre a biodiversidade da floresta tropical e os deslocamentos dos caçadores-coletores Awa Guajá 
e Ka’apor, que passaria a ser a tese central do socioambientalismo do século XXI. Mostrava Balée que os 
Awa Guajá e os Ka’apor perturbam a floresta de forma a cuidar e disseminar determinados vegetais, não 
necessariamente os cultivados em roçados, propiciando, com suas práticas de manejo, a biodiversidade 
das florestas tropicais. Diferenciando a perturbação ambiental das sociedades ocidentais a esta milenar-
mente propiciada pelos povos indígenas e tradicionais, Balée destaca que o impacto das perturbações 
humanas no meio ambiente por diferentes culturas e sociedades não é o mesmo, advogando que os povos 
tradicionais estabelecem uma relação com as florestas que deveria ser objeto de estudos. A ecologia histó-
rica, assim, antecipava com essas pesquisas a discussão que vinha a ser elaborada mais tarde pelas ciências 
modernas a respeito do Antropoceno.

Sobre o tema da terra, retomo as lições de Dominique Gallois (2004) de que a territorialidade é 
informada pelos padrões da cultura e da política indígena. A descrição antropológica de uma determinada 
territorialidade não necessariamente coincide com a noção de TI imposta pelo Estado. No dossiê, que já 
mencionei, organizado por José Glebson Vieira, Susana de Matos Viegas e eu (Amoroso, Vieira & Vie-
gas, 2015), sobre as transformações das territorialidades indígenas, estamos lidando com inovações, que 
exigem a descrição etnográfica para serem melhor traduzidas e qualificadas nos termos que são acionados 
pelos nossos interlocutores. Neste dossiê, os autores refletem sobre as paisagens enquanto evidências de 
relações que se construíram no tempo e que deixam vestígios em determinados meio ambientes. Poste-
riormente foram publicados dois outros dossiês (Iubel & Soares-Pinto, 2017; Lewandowski & Otero dos 
Santos, 2019) que vieram contribuir e aprofundar a discussão seminal sobre a terra. Refiro-me aos traba-
lhos do grupo de pesquisadores vinculados à UnB coordenado por Marcela Coelho de Sousa (2017), que 
apresentam o estado da arte dessa discussão. 

As paisagens ameríndias dão acesso à dimensão das experiências oníricas de ocupação do território 
que se atualizam a ação cosmopolítica de luta pela terra, luta que incorpora a presença dos mortos, dos 
demais viventes, dos fenômenos climáticos, que se expressam em formulações como a terra é cuidada pelos 
antigos, onde o conceito terra traduz lugares de relações construídas, lugares habitados no passado e que 
apontam perspectivas de retorno a eles no futuro. Os vivos são parte de um território dos quais os mor-
tos participam e cuidam. Então “estamos aqui porque isso foi cuidado pelos antigos”, outra formulação 
que encontro nos Mura, que remete a temporalidades múltiplas, dos vivos, dos mortos, do sonho, dos 
antepassados, assim como são apostas para o futuro, onde os lugares anteriormente habitados oferecem 
possibilidades, enquanto lugares bons, para o nascimento de novas aldeias. 



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 265

Falo desses “lugares especiais” no meu artigo sobre as trilhas na mata dos Mura (Amoroso, 2020) e 
o acontecimento da descoberta da batata manhafã nestes caminhos percorridos. Essa planta não cultivada 
dos Mura, que é indicial do solo de terra preta o qual as horticultoras Mura escolhem para cultivar seus 
novos roçados. Parece-me que estamos diante de um esquema que já foi consolidado por Joana Cabral 
de Oliveira (2016) em sua reflexão sobre a horticultura dos Wajãpi, que descreve a dinâmica de um pa-
drão de habitação que se inicia com os roçados, que por sua vez dão lugar para as aldeias, sendo que estas 
quando são abandonadas eventualmente podem voltar a abrigar novos roçados, abrindo um novo ciclo 
de ocupação da terra. 

 

Como o Ingold entra nesse debate?

Ingold foi uma leitura que me surpreendeu, especialmente The Perception of Environment (2000), 
que é um tratado da fenomenologia das paisagens, onde o autor ao mesmo tempo retoma da obra de 
G. Bateson a formulação de uma antropologia descentrada do humano. Mas antes de Ingold, o tema da 
antropologia da paisagem pode ser encontrado em P. Descola, já desde a sua etnografia sobre os Achuar, 
onde este autor chama a atenção para como se dão as práticas e reflexões dos povos indígenas na floresta 
tropical sul-americana sobre os demais entes que habitam os roçados. Ana Gabriela Morim de Lima, Joa-
na Cabral de Oliveira, Karen Shiratori, Fabiana Maizza e Manuela Carneiro da Cunha, por sua vez têm 
nos apresentado uma interessante reflexão em torno do debate sobre a contradomesticação na Amazônia, 
debate que em parte se inspira nos estudos de gênero e que alude a uma ética de relacionalidades com as 
plantas e seres mais que humanos, o que abre interessantes perspectivas para a reflexão sobre as paisagens. 
Com elas venho refletindo sobre as plantas não cultivadas, essa antropologia das margens para a qual A. 
Tsing (2022), assim como Donna Haraway (2016), nos convocam. 

Marta Amoroso é Doutora em Antropologia Social pela Universidade de São 
Paulo (USP) e Professora Livre-Docente na mesma instituição.

Íris Morais Araújo é Doutora em Antropologia Social pela Universidade de São 
Paulo (USP) e Professora Temporária na Universidade Estadual do Vale do 
Acaraú (UVA).

José Glebson Vieira é Doutor em Antropologia Social pela Universidade de São 
Paulo e Professor Adjunto na Universidade Federal do Rio Grande do Norte 
(UFRN).



266 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

Leandro Mahalem de Lima é Doutor em Antropologia Social pela Universi-
dade de São Paulo e Pesquisador Pleno no Centro de Microeconomia Aplicada 
(CMicro) da Fundação Getulio Vargas (FGV).

Luísa Valentini é Doutora em Antropologia Social pela Universidade de São 
Paulo (USP) e Pesquisadora de Pós-Doutorado (com bolsa CNPq) no Progra-
ma de Pesquisas sobre Povos Indígenas do Nordeste Brasileiro (Pineb) da Uni-
versidade Federal da Bahia (UFBA).



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 267

Referências

Albert, B. (1985). Temps du sang, temps des cendres. Tese de Doutorado. Paris: Université Paris X.

Albert, B. 1990. A fumaça do metal: história e representações do contato entre os Yanomami. 
Anuário Antropológico, 14(1), 151–189. https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologi-
co/article/view/6434

Amoroso, M. (1991). Guerra Mura no século XVIII: versos e versões. Dissertação de Mestrado. Campi-
nas: Unicamp.

Amoroso, M. (1992). Corsários no caminho fluvial: os Mura do rio Madeira. In: M. Carneiro da 
Cunha (org.). História dos índios no Brasil (pp. 297-310). São Paulo: Companhia das Letras. 

Amoroso, M. (1996). Capistrano de Abreu e os índios. Ciências Sociais Hoje, 182–196.

Amoroso, M. (1998a). Catequese e evasão. Tese de Doutorado. São Paulo: USP.

Amoroso, M. (1998b). Mudança de hábito: catequese e educação para índios nos aldeamentos capu-
chinhos. Revista Brasileira de Ciências Sociais, 13(37), 101–114. https://doi.org/10.1590/S0102-
69091998000200006

Amoroso, M. (1999). Relatório circunstanciado de identificação e delimitação da TI Miguel-Josefa. 
Brasília: Funai.

Amoroso, M. (2000). Relatório circunstanciado de identificação e delimitação da TI Cunhã-Sapucaia. 
Brasília: Funai.

Amoroso, M. (2001a). Conquista do paladar: os Kaingang e os Guarani para além das cidadelas 
cristãs. Anuário Antropológico, 26(1), 35–72. https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropo-
logico/article/view/6787

Amoroso, M. (2001b). Mudança de hábito: catequese e educação para índios nos aldeamentos ca-
puchinhos. In A. Lopes da Silva & M. K. Leal Ferreira (orgs.). Antropologia, história e educação (pp. 
133-156). São Paulo: MARI-USP.

Amoroso, M. (2006). A primeira missa: memória e xamanismo na missão capuchinha de Bacabal 
(Rio Tapajós 1872-1882). In P. Montero (org.). Deus na aldeia (pp. 209-233). São Paulo: Globo.

Amoroso, M. (2011). A longa era da catequese dos índios. In L. M. Faria Filho & V. C de Araújo 
(orgs.). História da educação e da assistência à infância no Brasil (pp. 207-243). Vitória: Edufes. 

Amoroso, M. (2014). Terra de índio. São Paulo: Terceiro Nome.

Amoroso, M. (2015). Descontinuidades indigenistas e espaços vividos dos Guarani. Revista de Antro-
pologia, 58(1), 105–148. https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.2015.102101

Amoroso, M. (2017). A intenção de arquivo: o invento etnográfico na Comissão Rondon. In: L. 
Kury & M. R. Sá (orgs.). Rondon, inventários do Brasil, 1900-1930 (pp. 174-197). Rio de Janeiro: 
Andrea Jakobsson Estúdio.



268 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

Amoroso, M. (2023). Histórias emaranhadas, arquivos subterrâneos: relações multiespécies nas 
paisagens do baixo rio Madeira. Cadernos de Campo, 32(2), e215764. https://doi.org/10.11606/
issn.2316-9133.v32i2pe215764

Amoroso, M. & Mahalem de Lima, L. (2012). A aculturação é um objeto legítimo da antro-
pologia: entrevista com Peter Gow. Revista de Antropologia, 54(1), 517–539. https://doi.
org/10.11606/2179-0892.ra.2011.38611

Amoroso, M. & Mendes dos Santos, G. (orgs.). (2014). Paisagens ameríndias. São Paulo: Terceiro Nome.

Amoroso, M.; Vieira, J. G. & Viegas, S. M. (orgs.). (2015). Transformações das territoriali-
dades ameríndias nas terras baixas (Brasil). Revista de Antropologia, 58(1), 9–29. https://doi.
org/10.11606/2179-0892.ra.2015.102098

Amoroso, M. et al. (2020). Vozes vegetais. São Paulo: Ubu.

Balée, W. (1993). Biodiversidade e os índios amazônicos. In E. Viveiros de Castro & M. Carneiro da 
Cunha (orgs.). Amazônia: etnologia e história indígena. (pp. 385-393). São Paulo: NHII-USP.

Barth, F. (1998). Grupos étnicos e suas fronteiras. In P. Poutigant & J. Streiff-Fenart (orgs.). Teorias 
da Etnicidade (pp. 185-228). São Paulo: Ed. Unesp.

Cabral de Oliveira, J. 2016. Mundos de roças e florestas. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi: 
Ciências Humanas, 11(1), 115–131. https://doi.org/10.1590/1981.81222016000100007

Carneiro da Cunha, M. (2009). Cultura com aspas. São Paulo: Cosac Naify.

Carneiro da Cunha, M & Viveiros de Castro, E. (1986). Vingança e temporalidade: os Tupinambás. 
Anuário Antropológico, 10(1), 57–78. https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologico/
article/view/6354

Coelho de Sousa, M. (coord.). (2017). T/terras indígenas e territórios conceituais. Entreterras, 1(1), 5–60.

Descola, Ph. (1996). La selva culta: ecologia simbólica y praxis entre los Achuar. Quito: Abya Yala.

Descola, Ph. (2005). Más allá de naturaleza y cultura. Buenos Aires: Amorrotu.

Descola, Ph. (2016). Landscape as Transfiguration: Edward Westermarck Memorial Lecture, Octo-
ber 2015. Suomen Antropologi: Journal of the Finnish Anthropological Society, 41(1), 3–14. https://
journal.fi/suomenantropologi/article/view/59038

Dias, C. L. & Capiberibe, A. (orgs.). (2019). Os índios na Constituição. Cotia (SP): Ateliê. 

Erikson, Ph. (1990). Les Matis d’Amazonie. Tese de Doutorado. Paris: Université Paris X.

Erikson, Ph. (1993). A onomástica matis é amazônica? In E. Viveiros de Castro & M. Carneiro da 
Cunha (orgs.). Amazônia: etnologia e história indígena. (pp. 323-338). São Paulo: NHII-USP.

Fausto, C. (1992). Fragmentos de história e cultura tupinambá: da etnologia como instrumento 
crítico de conhecimento etno-histórico. In Manuela Carneiro da Cunha (org.). História dos índios no 
Brasil (pp. 381-396). São Paulo: Companhia das Letras. 



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 269

Ferreira da Silva, M. (1993). O parentesco waimiri-atroari: observações preliminares. In E. Viveiros 
de Castro & M. Carneiro da Cunha (orgs.). Amazônia: etnologia e história indígena (pp. 211-228). 
São Paulo: NHII-USP.

Franchetto, B. (1993). A celebração da história nos discursos cerimoniais kuikúro (Alto Xingu). In 
E. Viveiros de Castro & M. Carneiro da Cunha, M. (orgs.). Amazônia: etnologia e história indígena 
(pp. 95-116). São Paulo: NHII-USP.

Gallois, D. (2004). Terras ocupadas? Territórios? Territorialidades? In F. Ricardo (org.). Terras Indí-
genas e Unidades de Conservação da Natureza: o desafio das sobreposições (pp. 37-41). São Paulo: ISA.

Gonçalves, M. A. (1988). Nomes e cosmos. Dissertação de Mestrado. Rio de Janeiro: Museu Nacional.

Gonçalves, M. A. (1993). O significado do nome. Rio de Janeiro: Sette Letras.

Gonçalves, M. A. (2001). O mundo inacabado. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ.

Haraway, D. (2016). Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham: Duke Uni-
versity Press.

Hill, J. D. & Wright, R. (1988). Time, Narrative, and Ritual: Historical Interpretations from an Am-
azonian Society. In: J. D. Hill (ed.). Rethinking History and Myth (pp. 78-105). Urbana: University 
of Illinois Press.

Iubel, A. & Soares-Pinto, N. (orgs.). 2017. Dossiê Antropologias das T/terras. R@U, 9(1), 7–13. 
https://doi.org/10.52426/rau.v9i1.177

Latour, B. (1994). Jamais fomos modernos: ensaio de antropologia simétrica. São Paulo: Ed. 34.

Lea, V. (1993). Casas e casas mebengokre ( Jê). In E. Viveiros de Castro & M. Carneiro da Cunha 
(orgs.). Amazônia: etnologia e história indígena (pp. 265-282). São Paulo: NHII-USP.

Lewandowski, A. & Otero dos Santos, J. (orgs.). (2019). Cosmopolíticas na terra: produção de lug-
ares e os limites da territorialização. Ilha, 21(1), 5–20.

Lima, T. S. (1996). O dois e seu múltiplo: reflexões sobre o perspectivismo em uma cosmologia tupi. 
Mana, 2(2), 21–47. https://doi.org/10.1590/S0104-93131996000200002

Menget, P. (1993). Notas sobre as cabeças Munduruku. In E. Viveiros de Castro & M. Carneiro da 
Cunha (orgs.). Amazônia: etnologia e história indígena (pp. 311-322). São Paulo: NHII-USP.

Novaes, S. C.; Cunha, E. T. & Henley, P. (2017). The First Ethnographic Documentary? Luiz Thom-
az Reis, the Rondon Commission and the Making of Rituais e Festas Borôro. Visual Anthropology, 
30(2), 105–146. https://doi.org/10.1080/08949468.2017.1276383

Overing (Kaplan), J. (1977). Comments (Symposium ‘Social Time and Social Space in Lowland South 
American Society”). Actes du XLII Congrès International des Américanistes (pp. 387-94), vol. II. 

Perrone-Moisés, B. (1992). Índios livres e índios escravos: os princípios da legislação indigenista do 
período colonial. In M. Carneiro da Cunha (org.). História dos índios no Brasil (pp. 311-338). São 



270 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

Paulo: Companhia das Letras. 

Roller, H. (2021). Contact Strategies: Histories of Native Autonomy in Brazil. Stanford: University of 
Stanford Press. 

Sahlins, M. (1997). O pessimismo sentimental e a experiência etnográfica: por que a cultura não 
é um objeto em vias de extinção (parte I). Mana, 3(1), 41–73. https://doi.org/10.1590/S0104-
93131997000100002

Seeger, A.; DaMatta, R. & Viveiros de Castro, E. (1979). A construção da pessoa nas sociedades 
indígenas brasileiras. Boletim do Museu Nacional, 32, 2–10.

Stengers, I. 1993. L’invention des sciences modernes. Paris: La Découverte.

Tsing, A. 2022. O cogumelo no fim do mundo. São Paulo: n-1.

Turner, T. (1992). Os Mebengokre Kayapó: história e mudança social. In M. Carneiro da Cunha 
(org.). História dos índios no Brasil (pp. 115-132). São Paulo: Companhia das Letras. 

Turner, T. (1993). Da cosmologia à história: resistência, adaptação e consciência social entre os Kay-
apó. In E. Viveiros de Castro & M. Carneiro da Cunha (orgs.). Amazônia: etnologia e história indíge-
na (pp. 43-66). São Paulo: NHII-USP.

Valentini, L. (2013). Um laboratório de antropologia. São Paulo: Alameda.

Vilaça, A. (1992). Comendo como gente. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ.

Vilaça, A. (1993). O canibalismo funerário Pakaa Nova: uma etnografia. In E. Viveiros de Castro & M. 
Carneiro da Cunha (orgs.). Amazônia: etnologia e história indígena (pp. 285-310). São Paulo: NHII-USP.

Viveiros de Castro, E. (1986). Araweté: os deuses canibais. Rio de Janeiro: Zahar.

Viveiros de Castro, E. (1993). Alguns aspectos da afinidade no dravidianato amazônico. In E. 
Viveiros de Castro & M. Carneiro da Cunha (orgs.). Amazônia: etnologia e história indígena (pp. 
149-210). São Paulo: NHII-USP.

Viveiros de Castro, E. (1996). Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo ameríndio. Mana, 
2(2), 115–144. https://doi.org/10.1590/S0104-93131996000200005

Viveiros de Castro, E. (2002). O nativo relativo. Mana, 8(1), 113–148. https://doi.org/10.1590/
S0104-93132002000100005

Viveiros de Castro, E. (org.). (1995). Antropologia do parentesco. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ.

Viveiros de Castro, E. & Carneiro da Cunha, M. (orgs.). (1993). Amazônia: etnologia e história indí-
gena. São Paulo: NHII-USP.

Wachtel, N. (1971). La vision des vaincus. Paris: Gallimard.

White, Hayden. (1975). Historicism, History and the Figurative Imagination. History and Theory, 
14(4), 48–67. https://doi.org/10.2307/2504665 



DA HISTÓRIA ÀS COSMOPOLÍTICAS INDÍGENAS CONTEMPORÂNEAS. ENTREVISTA COM MARTA AMOROSO

 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024 271

Da história às cosmopolíticas indígenas contemporâneas. Entre-
vista com Marta Amoroso
Resumo: Nesta entrevista, a antropóloga Marta Amoroso discute suas contribuições para a discipli-
na, especialmente nos campos da história indígena e das cosmopolíticas indígenas contemporâneas. 
Formada em História na USP na década de 1970, foi por meio da leitura de Sérgio Buarque e Pierre 
Clastres que ela se lançou na pós-graduação em Antropologia, com pesquisas de referência sobre os 
Mura no período colonial e sobre coletivos indígenas diversos em aldeamentos capuchinhos do século 
XIX. Na carreira docente, realizada no Departamento de Antropologia da USP, e em diálogo com 
autores como Manuela Carneiro da Cunha e Tim Ingold, Marta Amoroso vem investigando modos 
de composição de relações e de paisagens entre os Mura contemporâneos, seja na formação de aldeias 
como em seus deslocamentos por seu território.
Palavras-chave: Etnologia; Povos Indígenas; História; Cosmopolíticas; Paisagens.

From history to contemporary indigenous cosmopolitics. Inter-
view with Marta Amoroso
Abstract: In this interview, the anthropologist Marta Amoroso discusses her contributions to the 
field, especially in the areas of indigenous history and contemporary indigenous cosmopolitics. She 
graduated in History from USP in the 1970s and, after reading Sérgio Buarque and Pierre Clastres, 
embarked on postgraduate studies in Anthropology. She carried out important research regarding the 
Mura during the colonial period and diverse indigenous collectives within Capuchin villages in the 
19th century. In her teaching career at the Anthropology Department of USP, and in dialogue with 
authors such as Manuela Carneiro da Cunha and Tim Ingold, Marta Amoroso has been investigating 
modes of relationship and landscape formation among the contemporary Mura, both regarding the 
establishment of villages and in their displacements throughout their territory.
Keywords: Ethnology; Indigenous Peoples; History; Cosmopolitics; Landscapes.

De la historia a la cosmopolítica indígena contemporánea. Entre-
vista con Marta Amoroso
Resumen: En esta entrevista, la antropóloga Marta Amoroso comenta sus contribuciones a la discipli-
na, especialmente en los campos de la historia indígena y la cosmopolítica indígena contemporánea. 
Graduada en Historia por la USP en la década de 1970, fue a través de la lectura de Sérgio Buarque y 
Pierre Clastres que inició los estudios de posgrado en Antropología, con investigaciones de referencia 
sobre los Mura en el período colonial y acerca de diversos colectivos indígenas en asentamientos ca-
puchinos en el siglo XIX. En su carrera docente en el Departamento de Antropología de la USP, y en 
diálogo con autores como Manuela Carneiro da Cunha y Tim Ingold, Marta Amoroso ha investigado 
formas de componer relaciones y paisajes entre los Mura contemporáneos, tanto en la formación de 
aldeas como en sus desplazamientos por el territorio.
Palabras clave: Etnología; Pueblos Indígenas; Historia; Cosmopolíticas; Paisajes.



272 CAMPOS V. 25 N.2 P. 248-272 - JUL.DEZ.2024

SUBMETIDO: 14/03/2023

APROVADO: 22/05/2024

PUBLICADO: 30/01/2025

 
Este é um material publicado em acesso 
aberto sob a licença Creative Commons  

BY-NC


