DOSSIE

En el laboratorio de la crisis de la
presencia.

El chamanismo como categoria
analitica problematica en Ernesto
De Martino

SERGIO BOTTA

Introduccion

En 1953, Ernesto De Martino volvié a pensar en su primera monografia, titulada Naturalismo
e storicismo nelletnologia (1941), en la cual el historiador habia planteado el niicleo de los problemas
cientificos del que surgirfa posteriormente I/ mondo magico (1948), volumen en el que el problema
conceptual del chamanismo desempefid un papel fundamental (Angelini, 2008: 14).! En esas paginas,
que pertenecen a una fase de investigacion que miraba al Sur de Italia, De Martino pretendia contex-
tualizar sus preocupaciones intelectuales hacia la etnologia, recordando cémo la redaccién de aquel
primer volumen se habia producido en el periodo histérico en el que “Hitler sciamanizzava in Europa
¢ in Germania” (De Martino, 1953: 314). En aquellos afios, De Martino ya habia reflexionado sobre la
orientacién mistica y la mentalidad primitiva del régimen nazi aleman. Por un lado, sus planteamientos
sobre un “chamanismo hitleriano” se fundamentaban en la idea de un supuesto poder de médium del
Fiihrer (Severino, 2015: 92-93). Por otro lado, ese planteamiento atestiguaba el hecho de que el cha-

manismo habia emergido como imagen de una condicién barbdrica y salvaje que retornaba en la civili-

1 Labibliograffa general sobre De Martino es inmensa. Véanse, por lo menos, los recientes Ferrari (2012) y Geisshuesler (2021).



about:blank
about:blank

EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

zacién moderna. Bajo tales argumentos, el humanismo historicista pensado por De Martino anhelaba
la catarsis cultural de la civilizacién occidental, amenazada por un mundo primitivo que permanecia
latente entre la cultura y la politica de aquella época.

El chamanismo entré en el léxico de las lenguas europeas modernas a partir de la segunda mitad
del siglo XVII, cuando fue incorporado el 2érmino tungsis $aman.? Su primera mencion remonta al testi-
monio autobiogréfico del arcipreste ortodoxo Avvakum Petrovi¢, el cual fue escrito entre 1672 y 1675.
Avvakum fue el primero en utilizar ese concepto siberiano para referirse a las practicas adivinatorias de los
pueblos con los que habia entrado en contacto. Al igual que De Martino, el arcipreste utilizd el concepto
en una forma verbal, $amanit, tratando definir el acto de “chamanizar” o “hacer de chaman” como la po-
testad de adivinar la suerte por parte de poblaciones locales (Voigt, 1984: 14). Entonces, ¢cémo fue que, a
lo largo de tres siglos, un término emic, es decir vinculado a practicas rituales de una poblacién siberiana,
brindd a un historiador y etndlogo italiano el vocablo para criticar a la barbarie nazi, al drama histérico
de la civilizacién europea y al destino incierto de las disciplinas etnoldgicas?

El discurso intelectual en torno a las creencias y las pricticas locales que vendrian a definirse
como chamanismo produjo una larga historia de transformaciones y resignificaciones. El chamanismo
se alejé de su locus classicus y surge hoy como una categoria religiosa de naturaleza y de proporciones
globales (Cox, 2003) que pretende definir no sélo las creencias y las pricticas de varios, y sumamente
diferentes, pueblos indigenas del planeta, sino que también este concepto engloba formas de “espiri-
tualidad” de los ciudadanos en un mundo globalizado que, de distintas maneras, encuentran en este
fenémeno una forma de reconocimiento y expresion personal (Alberts, 2015). Se trata por tanto de un
proceso de re-significaciéon que tuvo lugar al interior de la tradicién filoséfica e intelectual europea a
partir del siglo XVIII, pero que se acelerd con la aparicién de una perspectiva que, desde el estudio de
las religiones, favorecio la generalizacién de esta categoria analitica, a pesar de su “origen” local. Conse-
cuentemente, la historia del discurso sobre el chamanismo representa un tajante ejemplo de cémo, ante
un panorama tan cambiante y polifacético (DuBois, 2011; Pharo, 2011; Rydving, 2011), la historia de
las religiones italiana corre el riesgo de minimizar la importancia de fendmenos religiosos que asumen
hoy en dfa un caricter global (Botta, 2010). Esto ocurre, como se notar4, porque la escuela italiana,
inspirada en una fuerte vocacién historicista, se ha mostrado siempre mas interesada en identificar
las diferencias entre fendmenos distintos que en rescatar supuestas identidades de cardcter religioso
universal. Contrariamente a lo planteado por la fenomenologia religiosa, que siempre ha buscado con-
struir morfologias generales, la escuela italiana ha privilegiado la valorizacién de contextos especificos.
Aungque la tan necesaria critica de la fenomenologia ha perseguido el objetivo de liberar a la historia de
las religiones de sus implicitas proposiciones confesionales, sin embargo, este enfoque orientado al re-
conocimiento de particularidades culturales corre el riesgo de no lograr investigar aquellos fenémenos
religiosos contemporaneos que, en cambio, construyen categorias y conceptos de trascendencia global.

En consecuencia con los argumentos anteriores, y antes de esbozar brevemente una propuesta
para plantear la aproximacién al chamanismo como un problema general, serd necesario investigar las

condiciones de posibilidad del discurso que se han dado sobre este fendmeno entre diferentes expo-

2 Para una historia del debate sobre el chamanismo, véanse por ejemplo las obras recientes de Boekhoven (2011), Botta (2018), Ha-
mayon (2015) y Znamensky (2007).

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 91



nentes de la escuela italiana de historia de las religiones. En primer lugar, se notard una suspicacia ante
una categorza analitica que se ha generalizado de forma incierta y sin coordenadas histérico-culturales
precisas. En segundo lugar, fundamentaré sobre como la historia de las religiones italiana se ha eman-
cipado de las propuestas de la fenomenologia religiosa, concentrdndose en la deconstruccion de los
fundamentos ideoldgicos y teoldgicos de aquella perspectiva intelectual, pero sin proponer un opuesto
y simétrico proceso de reconstruccion del chamanismo como categoria analitica. Ya en esa direccion
intelectual, enunciaré mis argumentos en cuanto a la problematica colocacién del chamanismo en el
desarrollo teérico-metodoldgico de la escuela italiana de historia de las religiones, con especial aten-
cién al pensamiento de Ernesto De Martino, en el que este concepto ha jugado un rol imprescindible

en la construccién de una original reflexién sobre la magia.

El chamanismo en la “Escuela de Roma”: Raffaele Pettazzoniy
Angelo Brelich

En un articulo publicado en la revista Scientia, Raffacle Pettazzoni (1913) — que pocos afios de-
spués se convertirfa en el fundador de la historia de las religiones en la academia italiana (1924) — espe-
culd sobre el estado de la disciplina, instituyendo el campo de los intereses cientificos de su perspectiva
tedrico-metodoldgica (Gasbarro, 1990; Sabbatucci, 1963).

Al reflexionar sobre la historicidad del conocimiento producido por el estudio de aquellos que
entonces se definian en Italia como popoli incolti, Pettazzoni argument6 que el estudio de estas religio-
nes “no histéricas” contribuy6 a la construccién de una fenomenologfa y morfologia religiosas con las
que se enfrentaria criticamente a lo largo de su carrera (Lanternari, 1983; Severino, 2006-2007). Al
enumerar las contribuciones positivas que la antropologia, la etnologia y la sociologia podrian aportar
al conocimiento de los fendmenos religiosos en general, Pettazzoni demostrd ser consciente de las
ambigiiedades de un campo disciplinar que, mientras proponia a la comunidad cientifica nuevos “de-
scubrimientos” (es decir, inéditas categorfas como el totemismo, el fetichismo, el animismo, el demo-
nismo, etc.), al mismo tiempo anclaba estos fendmenos originales en series secuenciales. Es decir que,
cada vez que un nuevo fendmeno se afirmaba en el estudio de las religiones, inmediatamente se tendia
a universalizarlo y, consecuentemente, a identificar sus huellas en religiones histéricas, de esa manera
fijindolo en el tiempo (Pettazzoni, 1913: 181).

Entre las formas de religiosidad “primitiva’, consideradas como casos ejemplares para esta ten-
dencia de estudios en la primera parte del siglo XX, Pettazzoni (1913: 181) identificé también el
problema del chamanismo, que en ese articulo ain denominé como samanismo. En primer lugar, cabe
senalar cémo el uso de este anticuado término italiano revela que la reflexién de Pettazzoni se situaba
todavia en una fase incierta del debate. Al mismo tiempo, este primer acercamiento desveld la mirada
ambivalente que la historia de las religiones italiana ha dirigido al problema del chamanismo. Aunque
en su articulo resulta notable su conciencia en cuanto a los problemas relacionados con el uso de este

concepto en la etnologia, el historiador no supo elaborar una precisa definicién de ese novedoso objeto

92 CcAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

de investigacion. Sin embargo, la ausencia de una reflexién sistemdtica no dependia mds de una pecu-
liar coyuntura histérico-cultural que de una falta de interés cientifico (Mastromattei, 2000).

En los afios en que se estaba formando la escuela italiana, el chamanismo tenia todavia un precario
estatus heuristico y segufa percibiéndose, sobre todo en el debate europeo, como un problema de cardcter
local, es decir, propio de la zona centroasiatica, demasiado lejana de los intereses y conocimientos cientif-
icos de Pettazzoni. En cambio, el chamanismo estaba emergiendo poco a poco como categoria analitica
general en los estudios antropolégicos norteamericanos (Botta, 2015), aunque a principio del siglo XX
no gozé todavia del éxito global que si tuvo con la publicacién del volumen de Mircea Eliade, Le chama-
nisme et les techniques archaiques de 'extase (1951), traducido posteriormente en Estados Unidos (1964).

Sin embargo, la mirada ocasional de Pettazzoni puede constituir un laboratorio de reflexién
autocritica sobre la metodologia histérico-religiosa, sus logros tedricos y sus limites. En su articulo de
1913, Pettazzoni supo percibir prontamente la creciente importancia del chamanismo en el campo
académico, importancia que el historiador asocié con la de otros términos que marcarian el debate
histérico-religioso de las décadas subsiguientes. Pettazzoni propuso una mirada critica hacia las ten-
dencias evolucionistas que contribuyeron a la generalizacion del chamanismo y a su ubicacién dentro
de series secuenciales que lo convirtieron en un objeto descontextualizado y a-histérico.?

Una instancia critica comparable a la de Pettazzoni revivi6 en la obra del sucesor titular de la
cétedra romana de historia de las religiones, Angelo Brelich. Ni siquiera el historiador de origen hung-
aro dedicé un estudio monografico al chamanismo, ni a la zona siberiana, locus classicus del fenémeno,
la cual tampoco pertenecia a su campo de interés histérico-religioso. Por otra parte, en los anos en
que Brelich analiz6 episédicamente este problema, ya habia cambiado profundamente el marco inter-
pretativo del concepto tras la publicacion de la obra de Eliade. La categoria analitica fue utilizada por
Brelich casi exclusivamente en las paginas metodoldgicas de su Introduzione alla storia delle religioni
(1966). Al esbozar las formas de especializacion caracteristicas de distintas organizaciones religiosas,
Brelich abord¢ las “llamadas chamédnicas” como casos particulares de aquellas inclinaciones, dones y
vocaciones personales que caracterizaban a operadores religiosos en las civilizaciones antiguas. Descri-
biendo a este particular tipo de trabajo religioso, Brelich (1966: 62) identificé una afinidad entre varios
especialistas rituales “descubiertos” en la literatura etnolédgica como hechiceros, curanderos y, con un
significado mas o menos amplio, los propios chamanes. Tratando de describir los rasgos caracteristicos
del chamanismo — delimitando asi funciones y campos de intervencion de distintos operadores rituales
—, Brelich utiliz6 una nocién del fenémeno que reflejaba indirectamente la reciente difusion del mo-

delo propuesto por Eliade.* Sin embargo, la interpretacién del historiador de las religiones denotaba

3 La perspectiva de Pettazzoni es confirmada por el uso de trabajos criticos para orientar su investigacién sobre el chamanismo. De
hecho, el historiador no utilizd las obras que en aquella coyuntura trataban de difundir una primera generalizacién del fenémeno —por
ejemplo, el volumen de Radloff (1884)- sino un célebre articulo que Arnold van Gennep habfa publicado en la Revue de I’Histoire des
Religions (1903) y en que el autor se mostraba preocupado por el repentino éxito que el término habia tenido en los circulos antropo-
l6gicos. La aparicion del chamanismo fue tan rdpida que van Gennep expres6 su escepticismo, sefialando como las ciencias de la época
habfan heredado una serie de términos extremadamente vagos. Términos que, por lo general, habian sido creados por viajeros, adoptados
por aficionados a las disciplinas antropoldgicas, utilizados por ellos de las formas mas diversas, y que, en consecuencia, terminaron por
ser aplicados sin una definicién precisa.

4 Por supuesto, es necesario constatar cémo el cardcter de aquel volumen, concebido para los estudiantes, requeria una esquematiza-
cién did4ctica de problemas histérico-religiosos (Brelich, 1979). Sin embargo, Brelich anticipé una reflexién critica que algunos estudio-
sos harfan mds tarde en relacién con la interpretacion eliadiana y preguntandose bajo qué términos podria identificarse una especificidad
de la funcién chaménica. Véanse, por ejemplo, las reflexiones de Gilberg (1984), Voigt (1984) y Lewis (1971, 1986).

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 93



también una diferente sensibilidad histérico-geogréfica, cuando subray6 la necesidad de identificar
cuidadosamente la peculiaridad del fenémeno y el origen tungus del término.”

De hecho, el problema de una contextualizacién histérico-cultural del chamanismo, hasta hoy
en dia discutida en campo académico, ha representado uno de los principales retos probleméticos de la
interpretacién de Eliade (Angelini, 2001: 62-76). En la overview que el historiador de las religiones ru-
mano escribié para la Encyclopedia of Religion (Eliade, 1987), el chamanismo habia sido definido como
un fenémeno reconocible principalmente en Siberia y Asia interior. Sin embargo, a pesar de que Eliade
parecia apoyar el origen tungus del término saman (del que, a través de préstamos y resignificaciones,
derivaria el término chamdn, presente en las lenguas europeas modernas: Zieme, 2008), también crefa
que el chamanismo siberiano constituia exclusivamente la manifestacién local — y superviviente aun-
que degenerada— de una tendencia general hacia la manifestacién de fendmenos extaticos, expresiones
de un tinico chamanismo arcaico que seguia manifestindose en América del Norte y del Sur, Indonesia,
Oceanfa, Tibet, China, Extremo Oriente, Indochina y Birmania®.

Sin embargo, no existe un consenso generalizado en el ambito académico en torno al origen hi-
stérico del chamanismo. El término chaman pasé a formar parte del [éxico intelectual europeo gracias
a la mediacién de viajeros alemanes y holandeses, quienes desde finales del siglo XVII exploraron el
territorio siberiano (Flaherty, 1992). Posteriormente, estas précticas religiosas exdticas han constitu-
ido un terreno de disputa entre fildsofos de la Ilustracion y del Romanticismo, pues ambas corrientes
entrevieron en aquellas précticas objetos capaces de estimular una discusién en torno a la naturaleza
de la religién (von Stuckrad, 2003a). En cuanto al problema de los origenes, muchos orientalistas —
sobre todo influenciados por una perspectiva romdntica — apoyaron la tesis de un origen indio, o més
generalmente oriental, no sélo del término (que se consideraba derivado erréneamente del pali samana
o del sanscrito $rdmana) sino también, en cierta medida, del fenémeno general (Hutton, 2001: 113;
Znamenski, 2007: 11-17). Hacia finales del siglo XIX, la aparicién del paradigma victoriano produjo
una descontextualizacién del chamanismo, que ya no debia entenderse como fenémeno exclusivamen-
te siberiano, sino como uno de los posibles estadios originarios de la vida religiosa (Lubbock, 1870).
De la misma forma, la afirmacién de la antropologia particularista de Franz Boas condujo a una sor-
prendente introduccién del chamanismo en el contexto norteamericano, que, mientras promovia una
atencién sin precedentes hacia las culturas nativas, también abri6é nuevos y controvertidos caminos
para el estudio antropolégico de los pueblos indigenas (King, 2020).

La reaccién en contra de estas tentativas de descontextualizacién del fenémeno chamdnico se
expresd principalmente en los trabajos de dos lingiiistas, Julius Németh (1914) y Berthold Laufer
(1917), pues ambos rechazaron la hipétesis del origen ajeno de la nocién de chamén y afirmaron, en
cambio, que el término samdin debia considerarse un fruto exclusivamente autdctono, perteneciente a
la familia lingtiistica turco-mongola. Sin embargo, la tesis difusionista reaparecid, aunque “débil’, con

la publicacién de la obra de Sergei Shirokogoroff (1935). Segtin el antropélogo ruso, para entender el

5  El reconocimiento de la consistencia local del fendmeno se confirma también en otras paginas de la Introduzione, esto al situar el
chamanismo dentro de las pdginas que Brelich dedicaba a la religion de los Yakutos, tomada como caso ejemplar de los sistemas religiosos
de pueblos ganaderos (Brelich, 1966: 139).

6 Igualmente, Eliade opinaba que conceptos y técnicas chamanicas podfan descubrirse investigando retrospectivamente las culturas de
los germanos, de los griegos, de los escitas, de los pueblos iranies y caucdsicos y de las tribus originarias de la India.

94 caMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

nacimiento y la difusién del chamanismo era necesario indagar la aparicién y expansién del budismo
en Asia Central. El trabajo de Shirokogoroft propuso un modelo basado en el reconocimiento del largo
proceso de mediacién a través del cual el término se adentré en el Iéxico europeo y de las consiguien-
tes transformaciones del chamanismo siberiano y centroasidtico. De hecho, Shirokogoroft fue uno de
los primeros especialistas en criticar las tendencias occidentales a generalizar el uso de este concep-
to, préctica intelectual con la que edificaron una “nueva religién” sin un conocimiento adecuado de
aquellos contextos histérico-culturales (1935: 269). En la perspectiva de Shirokogoroft (1935:278-
279), el término saman emergié como resultado de contactos prolongados entre Siberia y Asia Cen-
tral, probablemente a través de la mediacién del budismo en su forma tibetana lamaista. Aunque el
modelo interpretativo de Shirokogoroff contesté el cardcter enteramente autdctono del chamanismo,
su argumento no debe confundirse con un difusionismo ideolégico: su perspectiva se movia en direc-
cién a construir una precisa contextualizacién etnografica y rechazaba cualquiera generalizacion. En
cambio, las disciplinas antropoldgicas parecian haber saturado una categoria técnico-cientifica que atin
no habia sido adecuadamente delimitada. Es decir que el chamanismo, reconfigurado tras dos siglos de
controversias filoséficas, revelaba su naturaleza s6lo aparentemente ezzic, mientras que emergia como
concepto construido tras el encuentro con Occidente.’

Al contrario de esta vision autdctona, Eliade replanted el problema de un origen fordneo del
chamanismo, gracias a una lectura profundamente transfigurada de la propuesta de Shirokogoroff.
Eliade no compartia, de hecho, la hipdtesis de un origen reciente del chamanismo: la influencia del
lamaismo tibetano pudo haber generado un énfasis en la presencia de los espiritus, pero las creencias
cosmoldgicas de tipo extatico debian considerarse de origen arcaico. Por ende, el chamanismo tungus
no se podia considerar como forma clésica del fenémeno, sino exclusivamente como resultado tardio,
producido por la hibridacién con las religiones histéricas del continente asidtico. Aunque no negé la
influencia del pensamiento budista en tiempos histéricos, Eliade senalaba una serie de influencias an-
teriores que venian del Oriente Préximo y del Extremo Oriente y que deberfan haber reiteradamente
influenciado el chamanismo siberiano a lo largo de los siglos. Por lo tanto, para rastrear las formas de
un chamanismo originario, era necesario remontarse a la época enla que aparecerian por primera vez
las técnicas del éxtasis (Eliade, 1951: 430-9). La operacidn arcaizante de Eliade representé tanto la
culminacién de una tendencia de larga duracién como el perfeccionamiento de un paradigma interpre-
tativo basado en la centralidad de las técnicas arcaicas del éxtasis, postura que trataba de trascender los
condicionamientos histéricos e identificar una forma originaria de relacién del hombre con lo sagrado
(Kehoe, 2000).

7 En relacién con el problema del supuesto y aparente cardcter ezzic del concepto de chamanismo, véanse las reflexiones de Lewis

(1984).

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 95



Ernesto De Martino, el chamanismo y la crisis de la presencia

Durante los afios de maxima difusion de las hipétesis de Eliade, también se desarroll6 el interés
por el chamanismo de otro protagonista de la historia de las religiones italianas: Ernesto De Martino.
Aunque su obra no asumi¢ la relevancia de la de Eliade en el estudio de este problema, su punto de
vista merece atencién al menos por dos razones. En primer lugar, porque el chamanismo desempena
un papel fundamental en la formacién y el desarrollo de unos de los problemas mds importantes en la
trayectoria tedrica demartiniana: el tema de la crisis de la presencia y la correspondiente reflexién sobre
el concepto de deshistorizacion.® En segundo lugar, debido a que el chamanismo constituye un espacio
dialdgico entre el mismo De Martino y Eliade que generé un fructifero encuentro intelectual y una
mirada critica a sus respectivas propuestas metodoldgicas.

El chamanismo entré en el horizonte de los intereses demartinianos en una fase de transicién
que posteriormente desembocé en la publicacidn de I/ mondo magico en 1948. Como ya se ha senalado,
el inicio de una especulacién concerniente a la disciplina etnoldgica habia surgido en los afos anterio-
res a la edicién de Naturalismo e storicismo, en los que De Martino postulé la posibilidad de elaborar
una historia de la magia, tema controvertido y escandaloso en el dmbito del historicismo de Benedetto
Croce. Este acercamiento al mundo madgico jugd un rol ambiguo en el pensamiento demartiniano,
dificultando su distanciamiento del irracionalismo etnoldgico e histérico-religioso. En esta fase emer-
gi6 también el problema de la realidad de los poderes magicos, en el que De Martino quedé enredado
durante varios afios, por ¢jemplo, en la construccién de un programa sobre la “etnometapsiquica” (An-
gelini, 2008: 24-50). Fue en este periodo que De Martino establecié por primera vez un paralelo entre
las sesiones chamdnicas y metapsiquicas (1943: 489), recuperando un modelo epistemoldgico francés
que se habia difundido en el campo antropolédgico y que formé parte del interés hacia la parapsicologia
en la cultura europea de aquellos afios.

Sin embargo, no fue hasta 1942 cuando De Martino comenzé a liberarse de ese escandaloso
problema en la redaccién de los materiales que constituyeron el ntcleo tedrico de I mondo magico. El
salto tedrico fue posible porque, gracias a la lectura de la obra de Shirokogoroff, De Martino desplazé
finalmente el énfasis de la realidad de los poderes mégicos a su eficacia. Cabe notar cémo De Martino
se inspird en la obra de Shirokogoroff de forma muy diferente con respecto a Eliade (Angelini, 2008:
33-37). El historiador italiano entré en contacto con la obra del etndlogo ruso en julio de 1942, cuan-
do solicité a Pettazzoni un ejemplar del volumen — que le habia senalado el Padre Michele Schulien
del Museo Etnolégico del Laterano (Severino, 2015: 89) — para dedicarle una atenta resefia, la cual
se publicaria ese mismo afio en las pdginas de la revista Studi e Materiali di Storia delle Religioni (De
Martino, 1942b). La lectura de The Psychomental Complex of the Tungus intervino de forma positiva
en la trayectoria cientifica demartiniana, ya que permitié al erudito italiano reformular el problema
de la realidad de los poderes mégicos. En el transcurso de la elaboracién del proyecto relativo a la “et-

nometapsiquica’, De Martino seguramente revisé diversas obras sobre el chamanismo, entre las que

8  Sobre Ernesto De Martino y la historia de las religiones, véase al menos Gasbarro (1985), Massenzio (1985), Montanari (1993), Di
Donato (1999) y Sasso (2001).

96 CcAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

destacaban los trabajos de Knud Rasmussen dedicados a la cultura esquimal (1929) y, sobre todo, la
entonces reciente y controvertida obra de Ake Ohlmarks (1939), texto que, a pesar de su gran relevan-
cia en aquel entonces, no suscitd una reaccién en el historiador italiano (Satta, 2005: 57-78). En la obra
de Ohlmarks se resumieron los resultados de una etnografia rusa — comparada cuidadosamente con
datos del folclore nérdico — influenciada por una interpretacién evolucionista. De hecho, Ohlmarks
explicé el chamanismo en términos puramente médicos, como un fenémeno propio de aquellas pobla-
ciones expuestas a condiciones climdticas extremas que respondian a las presiones de la naturaleza de
forma psicopatolégica, dando lugar a un fenémeno que se definirfa como “histeria 4rtica” (Montanari,
2021). Desde esta argumentacion, los factores que generarfan trastornos mentales y comportamientos
anormales serian las largas noches, el frio extremo, la llamada “soledad desértica” y la perenne falta de
vitaminas en la dieta de los pueblos siberianos; es decir, una suma de elementos del medio que, bajo esta
explicacidn, eran reabsorbidos por la instituciéon chamanica. El comportamiento del chamén durante
el trance — caracterizado por colapsos catalépticos, delirios de persecucion y alucinaciones — era, por
ende, comparable al de un neurético, un esquizoide, un psicético (Mitrani, 1992). Sin embargo, la obra
de Shirokogoroft propuso una inversién con respecto a la interpretacién psicopatoldgica que domina-
ba el debate a finales de los afios treinta. El volumen era el resultado de una prolongada estancia del
etndgrafo ruso entre los tunguses y los manchuies que comenzé en 1912 y terminé en 1918. Shiroko-
goroff fue un convencido promotor de la necesidad de un nuevo enfoque en el estudio del chamanismo
que operara en sintonia con una perspectiva funcionalista Y, por tanto, critica con cualquier intento
de legitimar empiricamente las aprioristicas miradas evolucionistas (Shirokogoroff, 1935: 268-276).
Su perspectiva innovadora inspird a De Martino, que estaba elaborando su interpretacién del mundo
mégico. El pensamiento del erudito ruso le ayudé a reflexionar el chamanismo ya no en términos de
una psicopatologia, sino como forma culturalmente determinada de resolucién positiva que considerd
aquellos “sintomas drticos” que habian sido identificados por los protagonistas de aquella interpre-
tacién psicopatoldgica. El chaman podria verse como el protagonista de una forma compensatoria
que, mediante el delirio, daba sentido a la realidad: el psychomental complex del chamanismo era segin
Shirokogoroff el instrumento normalizador que garantizaba la existencia del grupo y su adaptacién
creativa a diferentes medioambientes.

La idea fundamental que De Martino encontré en la obra de Shirokogoroff, y que recalcé en la
resefa publicada en Studi ¢ Materiali di Storia delle Religioni (1942b), era la definicién del chamani-
smo como safety valve, una “vélvula de seguridad’, que, gracias a la accién restauradora y reguladora del
chaman, se activaba en condiciones de labilidad psiquica dadas por el ambiente. Por consiguiente, el
chaman debia pensarse como un maestro de espiritus que disponia de un grupo de seres migicamente
dominados (De Martino, 1942: 108). La riqueza de la interpretacién del etnélogo ruso permitié, fi-
nalmente, dar un giro al modo en que De Martino abordaba el problema de la realidad de los poderes
magicos (Angelini, 2008: 34), desplazando la atencién hacia el significado que estos asumian dentro
de una determinada cultura.

En el mismo ano, De Martino comenzd a trabajar en el ntcleo tedrico de esta nueva investiga-

cién sobre la magia, acogiendo la propuesta de Shirokogoroff y abandonando la idea de elaborar una

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 97



historia de la magia. De Martino trabajaba entonces en un largo articulo, Percezione extrasensoriale e
magismo etnologico, publicado en dos partes en Studi e Materiali di Storia delle religioni (1942a; 1943-
46). Esos materiales serfan posteriormente reelaborados para componer el nticleo metodolégico de la
primera parte de I/ mondo mdgico (1948). En aquellas piginas, De Martino desarrollaba su critica al
etnocentrismo europeo, contestando la continua y persistente impermeabilidad por parte del hombre
occidental con respecto a la realidad mdgica (De Martino, 1943-46: 31-32). Sin embargo, segtin el
historiador italiano el registro etnolégico no permitia negar el problema: por muy escandalosa que
pareciera la realidad de los poderes magicos, la historia de las religiones se veia impulsada a superar toda
resistencia del pensamiento, a abrazar el problema (y por tanto también las criticas) y a lanzarse a una
inevitable lucha intelectual (De Martino, 1948 [2022]: 22-23).

Sin embargo, el giro metodoldgico inspirado por Shirokogoroff consintié una consideracién
sin precedentes del valor y del significado de los poderes mégicos dentro de un orden cultural especif-
ico. Es decir, se trataba de repensarlos no como una expresion irracional o psicopatoldgica, sino en su
insercién concreta en la vida espiritual de una comunidad, repensando el valor que estos fenémenos
asumian en el marco de las necesidades, esperanzas, temores y ansiedades del grupo social (De Martino,
1943-46: 47). Por lo tanto, si la accién mdagica se expresaba en el enfrentamiento con ansiedades cultu-
rales, la mirada histérico-religiosa debia abandonar el problema de la enfermedad del chamén — princi-
pal objeto de interés de los estudiosos que apoyaban la interpretacion psicopatoldgica — para interesar-
se de su capacidad de dominar al mal. En cambio, el enfoque histérico-religioso tenia que interrogarse
sobre el mal de sus clientes-pacientes, demostrando asimismo la insuficiencia y el etnocentrismo de
las categorias médicas y psiquidtricas utilizadas en la investigacién de la magia y llegando finalmente a
interpretar el problema de los poderes magicos en relacién con su propia eficacia.

No obstante, cabe notar que De Martino no quiso acoger enteramente la critica radical de Shi-
rokogoroff al etnocentrismo europeo, que de alguna manera anticipaba la agenda de la antropologia
posmoderna’. De hecho, el historiador italiano rechazé el uso de categorias ezic para describir el mal
drtico propuesto por Shirokogoroff (De Martino, 1943-46: 81). Eso se debe a que su reflexiéon no
estaba orientada a un contexto etnogréifico especifico, sino que trataba de generalizar el material que
venia del “mundo magico” para pensar criticamente el conocimiento etnoldgico y revisar un historici-
smo que miraba a la catarsis cultural de la civilizacién occidental. El descubrimiento de la naturaleza
culturalmente condicionada de los poderes magicos debia ser pensado dentro de la condicién general
del drama histérico del mundo mégico (De Martino, 1948 [2022]: 22-23). Al aceptar la imagen del
chamanismo propuesta por el etnélogo ruso, De Martino llevaba la reflexién metodolégica hacia una
primera formulacién del tema de la crisis de la presencia, que desempenaria un papel esencial en su po-
sterior trayectoria cientifica. Los chamanes siberianos aparecen, desde el primer capitulo de la mono-
grafia de 1948 — Il problema dei poteri magici (1948 [2022]: 9-71) — como un instrumento intelectual
para abordar criticamente el dramdtico juicio producido por el escandalo de los poderes magicos. La la-
bilidad psiquica del chaman y la labilidad estructural de los tunguses representaban un ejemplo perfec-

to del funcionamiento del mundo magico. El caso tungus del olonismo — sindrome imitativo expresado

9  Con respecto a la influencia de Shirokogoroff en la critica al etnocentrismo europeo (Lewis, 1992: 117-136).

98 caMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

por automatismos obsesivos (De Martino, 1948 [2022]: 71-72) - constitufa una muestra del riesgo de
ser reabsorbido por la naturaleza, un mal colectivo en que se expresaba el peligro radicalmente humano
de perder contacto con el mundo. En las primeras paginas del segundo capitulo de I/ mondo magico, de-
dicado al drama histérico de la magia, De Martino comparaba diferentes condiciones experimentadas
por los malayos, los tunguses, los yukagires, los yakutes, los ainus, etc. En esa operacién comparativa,
De Martino transcendia el nivel etnolégico y miraba a una condicién humana universal. El historiador
entreveia en esos casos etnoldgicos la posibilidad de analizar la pérdida de la unidad de la persona pro-
ducida por la aparicién repentina de una emocidn; esta condicion generaba formas de visible resisten-
cia, expresiones de la voluntad de ser en el mundo como presencia ante el riesgo de no ser. La caida de
los tunguses en el sindrome imitativo se elevaba a prefiguracién de la crisis de la presencia. La paradoja
de la relacién hombre-naturaleza se generalizaba y, a partir de la crisis de los primitivos, se convertia en
una imagen de un drama permanente para la constitucién de la persona y la cultura.

Es evidente, por consiguiente, que el chamdn le interesaba a De Martino,  entre todos los otros
operadores rituales “primitivos’, ya que Shirokogoroft lo habia descrito como una especie de gigante cul-
tural que, por haber conseguido curar su propia enfermedad; subia sanar y, en consecuencia, mantener
unida a su comunidad. La accién culturalmente determinada del “chaman-curador” representaba precisa-
mente la respuesta colectiva a la angustia generada por el riesgo constante de una crisis de presencia.

Ante tal peligro colectivo, el chamén era el tnico que dentro del grupo habia sabido adquirir
una técnica para enfrentarse con estas crisis. La magia representaria, por ende, una diferente forma de
organizar culturalmente la realidad y de establecer una relacién entre el sujeto y el mundo. El horizonte
cultural e histérico en el que el chaman se mueve es el drama histérico de la presencia que oscila con-
stantemente entre crisis y redencién, en una dimensién en la que el ser-en-el-mundo es constantemente
labil. En las condiciones histéricas en las que subsiste esta forma de historicidad — que De Martino
identifica como magia etnoldgica — las culturas, a pesar de su variabilidad ideoldgica e institucional, se
muestran orgdnicamente conectadas a la disociacién psiquica, y asi conforman su gobierno y dominio,
que se convierte en un verdadero ideal cultural dentro del mundo mégico. Cada miembro del grupo
esta potencialmente dispuesto a dominar la crisis, sin embargo, aunque muchos lo intentan, sélo unos
pocos son capaces de alcanzar esta condicién excepcional y en ellos la comunidad y los individuos con-
fian en los momentos criticos de su vida (De Martino, 1943-46: 70).

Es evidente que la triangulacién tedrico-metodoldgica que relacionaba De Martino y Eliade
con Shirokogoroff generé interpretaciones profundamente distintas de las acciones de los chamanes.
El encuentro entre los dos historiadores de las religiones en el terreno del chamanismo sélo se realizé
cuando las dos perspectivas metodoldgicas ya se habian consolidado con la publicacién, por un lado,
de I/ mondo magico, y, por otro, de Le chamanisme et les techniques archaiques de ['extase. Ambos estu-
diosos dedicaron unas respetuosas lecturas de sus respectivas obras. Sin embargo, los historiadores no
publicaron meras resefias, sino criticas radicales dirigidas a los fundamentos tedricos y metodolédgicos
del otro (Testa, 2015: 101). Eliade reseii6 positivamente I/ mondo magico, destacando el raro valor in-
telectual y la ardiente tension filoséfica demartiniana (Eliade, 1949: 105). Sin embargo, en un escrito

anterior (1948), el historiador rumano no habia dejado de presentar algunas criticas que denunciaban

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 99



un aspecto paraddjico inherente al historicismo demartiniano (Testa, 2015: 102). En la resefia Eliade
retomo sus argumentos criticos y describi la posicion idealista demartiniana que reconocia la realidad
de los poderes mégicos dentro de una naturaleza culturalmente condicionada.!® Por consiguiente, la
critica eliadiana revelaba como De Martino estaba entonces abarcando el problema de la naturaleza de
los poderes mégicos, siendo todavia influenciado por una opcidn parapsicoldgica''.

En cambio, De Martino llegé a la publicacién de su monografia en 1948 sin haberse enfrentado di-
rectamente a la interpretacion eliadiana. Esto se debié a que el erudito italiano no tuvo posibilidad de leer
el articulo que Eliade habia dedicado al tema, Le probléme du chamanisme (Eliade, 1946; Angelini, 2007:
213), ya que el volumen demartiniano fue entregado al editor Einaudi en agosto de 1946. El encuentro
con las tesis de Eliade se pospuso, de hecho, hasta 1952 cuando, en una amplia resefia de los trabajos que el
erudito rumano habia publicado en aquellos afos (De Martino, 1952), el historiador italiano aproveché
la ocasién para exponer una critica al modelo metodoldgico eliadiano y para explicitar su propio distan-
ciamiento no sélo de su lectura del chamanismo, sino en términos més amplios de su idea de la historia
(pero, sin contestar enteramente a las criticas que Eliade habfa expuesto entre 1948 y 1949).

Los tinicos elementos compartidos entre estas dos posturas sobre el chamanismo emergen de la
critica a la interpretacién psicopatoldgica que habia dominado el marco interpretativo hasta los afios
treinta y que, a través de la mediacién de Shirokogoroft, habia llevado a interpretar en sentido positivo
la funcién de los chamanes. Sin embargo, en la definicién de este fendmeno religioso, la distancia entre
ambos estudiosos es infranqueable. El problema de la crisis psicopatolégica habia conducido a De Mar-
tino a un replanteamiento de problema de los poderes magicos, pero también a un refinamiento del
tema de la crisis de la presencia en el seno de la magia etnoldgica y, por tltimo, a marcar una distancia
con Eliade a través de una reflexién original y critica sobre el tema de la historia y de la deshistorizacion.

Las dos trayectorias cientificas divergen en relacién con este ultimo tema, ya que la reflexién
sobre la historicidad del chamanismo habia llevado Eliade a identificar no sélo un origen arcaico del
fenémeno, sino también su esencia en una tensién extdtica universalizada. En el pensamiento eliadia-
no, todo hecho histérico debia considerarse, en consecuencia, como una caida desde una experiencia
original inmediata de lo sagrado. En la citada resefia, De Martino no podia por tanto sino identificar en
Eliade una peligrosa tendencia a participar en el objeto investigado, criticando asi el “método sustracti-
vo” que habia llevado a la construccién artificial de este chamanismo arcaico. En la opinién del histo-
riador italiano, el método seguido por Eliade parecia comprometido con aquella teologia histérica del
Nuevo Testamento que buscaba la “esencia” del cristianismo o de la perspectiva de Wilhelm Schmidt
que, tras haber abolido las diferencias entre las formas histéricas de la vida religiosa de los “primiti-
vos’, lograba, mediante un uso incorrecto de la comparacién, conseguir — o mds bien inventar — una
religion originaria del género humano. El método con el que el padre Schmidt “descubrié” al Dios del

cristianismo, como la forma mds antigua de vida religiosa de la humanidad se parecia a la metodologia

10 Tras tales lineas, Eliade sefial6, no sin cierta ironfa, cdmo esta interpretacion pudiera entrar en un didlogo paradéjico con la perspec-
tiva del idealismo mdgico de Julius Evola (Eliade, 1949: 107). Como es sabido, el acercamiento al pensamiento de Evola preocupé a De
Martino tanto que el pasaje de la resefia eliadiana fue suprimido a partir de la segunda edicién de I/ mondo magico. Cf.. Mancini (1999).
11 Sin embargo, el tema ha suscitado polémicas acaloradas y respuestas criticas: véase, entre otras, la propuesta de Giordana Charuty
(2001).

100 caMpPOs V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

sustractiva a través de la cual Eliade se alej6 de la historia identificando la esencia del chamanismo en el
viaje extético celestial. Fue asi, en el marco de una genérica ideologia religiosa “arcaica” y centrada en la
fe en un ser celestial supremo, que Eliade pudo postular una originaria experiencia extdtica constitutiva
de la condicién humana (De Martino, 1952: 151-152).

En cambio, De Martino buscé en el chamanismo no tanto una categoria analitica para la historia
de las religiones sino una herramienta teérica, comparativamente edificada, que le permitiera pensar
en la deshistorizacién como una tensién horizontal. Paraddjicamente, no se trataba de una huida de
la historia sino de una técnica que garantizaba la magia etnoldgica el rescate de la presencia en la hi-
storia. En cambio, en el pensamiento de Eliade, el éxtasis chamdénico representaba el residuo histérico
de la necesidad humana — una tension vertical — de escapar de una historia buscando la salvacién. Sin
embargo, el humanismo demartiniano no podia consolidarse mediante la trascendencia de su propia
historicidad o, como en la propuesta de Eliade, llamando a la historia de las religiones a colaborar en
esa trascendencia. Por el contrario, s6lo se podria aspirar a un nuevo humanismo que aceptase la pro-
duccién de valores culturales, a la vez que se procurase incitar a la historia de las religiones a reconside-
rar las reivindicaciones antihistdricas de las religiones y culturas concretas (De Martino, 1952: 150).
Aungque la propuesta de Eliade desempené un papel central en el desarrollo del pensamiento demarti-
niano — por ejemplo, en la deuda que el erudito italiano contrajo con el tema del eterno retorno en su
auténoma reformulacién del concepto de deshistorizacién (Angelini, 2007: 216) - la huida eliadiana
de la historia sélo podia ser definitivamente rechazada por De Martino.

Una vez desarrollado el giro metodolédgico alrededor de la magia, el chaman “héroe de la pre-
sencia” casi desaparecié del horizonte de los problemas demartinianos y, por tanto, no tuvo un efecto
persistente en el campo de los estudios chaménicos. Se trataba, de hecho, de un uso instrumental del
concepto que habia sido util para el tratamiento de un problema tedrico que, en cierta medida, es
comparable al simultdneo manejo de la figura del chaman por parte de Claude Lévi Strauss (1949a
y 1949b), que, también a manera de una respuesta a las interpretaciones psicopatoldgicas, utilizd las
précticas y creencias chamdnicas para abrir una reflexién sobre la eficacia simbélica y el consenso en el
que se basaban las relaciones entre el grupo social y los chamanes.

En la obra De Martino, el chamanismo sigue siendo influenciado por la complejidad de su per-
spectiva tedrica. Por un lado, el historiador de las religiones no quiso construir una categoria analitica
que pudiera ser utilizada por la disciplina, mas alld del tema de la crisis de la presencia. Por otra parte,
el chamanismo demartiniano no habia heredado aquella instancia critica hacia la construcciéon del
concepto que habia sido senalada por Pettazzoni y por el propio Shirokogoroff. En cierta medida, la
posibilidad de elevar el chamanismo demartiniano como categoria analitica se vio debilitada por un
enfoque comparativo que, aunque no haya actuado a través de un método sustractivo de orientacién
teoldgica, presuponia la comparabilidad de los fenémenos investigados. De hecho, la identificacién
del drama histérico del mundo magico se fundaba sobre una comparacién no sistematica de materia-
les de procedencia muy diversa (un 4rea de difusién que incluye la Siberia drtica y subdrtica, América
del Norte y Melanesia). Ante tan extensa comparacién, De Martino traté identificar una tendencia

universal de los actores sociales a padecer de una condicién psiquica que llevaria a la pérdida de la pre-

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 101



sencia (De Martino, 1948 [2022]: 71). Para perseguir tal plan analitico, el historiador de las religiones
alineé documentacién etnogréfica de Africa ecuatorial y meridional, asi como de Fiyi, y la yuxtapu-
so a los materiales 4rticos recogidos por Rasmussen y los obtenidos por Bogoras (De Martino, 1948
[2022]: 9-70). El chamanismo demartiniano se revela como un constructo analégico edificado a través
de una comparacion de datos etnograficos a veces todavia afectada por un pensamiento primitivista y
proyectada sobre un mundo magico idealizado. El historicismo demartiniano corria el riesgo de repro-
ducir involuntariamente una imagen inmévil de lo primitivo que habia sido propuesta por Lévi-Bruhl
y que habia sido acogida por la fenomenologia religiosa. El limite de la operacién demartiniana radi-
ca, por tanto, en que el chamanismo no fue pensado en sus propios términos, sino como una imagen
proyectiva de la civilizacién occidental y, por consiguiente, también del humanismo histérico-relig-
ioso. Prueba de ello es el revelador lapsus que llevé a De Martino a senalar en el chaman “un vero e
proprio Cristo magico, mediatore per tutta la comunita dell'esserci nel mondo come riscatto dal rischio
di non esserci” (De Martino, 1948 [2022]: 99). Esta analogia eucaristica se constata asi, en un meca-
nismo de transfer, como el modelo subyacente a la interpretacion del fenémeno chamanico y, al fin 'y
al cabo, de la misma crisis de la presencia. Este pasaje demuestra asi como la categoria demartiniana de
chamanismo es histéricamente connotada. De hecho, su objetivacion se produjo en un momento de la
historia occidental que De Martino percibi6é como altamente dramético. Asi pues, el Occidente, ame-
nazado por el “mundo primitivo” del totalitarismo, solo podria encontrar su catarsis cultural a través

de la generalizacién de la funcién salvifica del chamén como Cristo magico.

sHacia una vanificazione del chamanismo?

En los afos sucesivos al enfrentamiento entre De Martino y Eliade, las trayectorias de la escuela
italiana de historia de las religiones y de la fenomenologia se separaron inexorablemente. Como ya
hemos senalado, el modelo de Eliade alcanzé un enorme éxito, debido principalmente a la visibilidad
ofrecida por la traduccidn al inglés de su monografia y, por tanto, a la difusién de sus tesis en un am-
biente norteamericano receptivo hacia una perspectiva que dialogaba con las instancias espirituales
de la contracultura (Atkinson, 1992; Humphrey, 1999; von Stuckrad, 2002, 2003b; Vazeilles, 2003;
Vitebsky, 1995; Wallis, 2003; Willis, 1994). Si la critica de la fenomenologia religiosa acabé radica-
lizindose en la escuela italiana (De Martino, 1953-4), el paradigma interpretativo eliadiano, en cam-
bio, se hizo hegemodnico y constituyé el punto de referencia de los estudios sobre el chamanismo, al
menos hasta los anos noventa'. Por ende, de aquel momento en adelante, la historia de las religiones
italiana ha mirado sospechosamente al chamanismo como objeto de investigacién,'? aunque en algu-
nas esporadicas ocasiones ha intentado mantener viva aquella instancia critica que se habia impuesto
a partir de las paginas de Pettazzoni. Sin embargo, el enfoque historicista de la escuela italiana (que de

hecho nunca pretendid edificar una categoria tipoldgica) no habia abierto una reflexién colectiva que

12 Para observar el surgimiento de un paradigma alternativo que fuera al menos tan exitoso como el de Eliade, y por lo tanto capaz
de marcar un punto de inflexién en la produccién discursiva sobre el chamanismo, debemos esperar al trabajo estructuralista de Roberte
Hamayon (1990).

13 Con algunas excepciones, como en el caso de los tres volimenes que Gilberto Mazzoleni ha dedicado al estudio del chamanismo
sami: Mazzoleni, 1981, 1982, 2002.

102 caMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

permitiera al chamanismo ocupar un lugar fijo y permanente en el repertorio de problemas cientificos
que caracterizaban la escuela italiana. Asi que, mientras en 4mbito internacional se produjo una fuerte
reaccion a la perspectiva eliadiana, el chamanismo fue identificado solo ocasionalmente por la historia
de las religiones italiana como concepto que debia someterse al escrutinio de una accién critica.

En aquel entonces, la perspectiva de investigacién abierta por Dario Sabbatucci - la vanifica-
zione dell oggetto religioso (1990a'y 1990b) — estaba esbozando una nueva mirada critica consagrada
a la desestructuracion de todos aquellos -ismos construidos como objetos religiosos por la fenome-
nologfa.’ En la propuesta de Sabbatucci, la fenomenologfa debia ser interpretada como una forma
de objetivacion de la religién, mientras que la perspectiva histérico-religiosa debia contrastarla con
una vanificazione de las categorizaciones arbitrarias — inservibles para investigar culturas que no fue-
ran la occidental — que aquella metodologia hegeménica impuso en el estudio de las religiones a lo
largo del siglo XX (Sabbatucci, 1991: 127). Potencialmente, en la perspectiva de Sabbatucci y de sus
seguidores, el chamanismo se interpretaria como resultado de uno de los varios “descubrimientos” a
través de los cuales la cultura occidental recogia, nombraba y ordenaba, sub specie religionis, creencias y
précticas de culturas “otras”. El grupo de estudiosos relacionados a la prospectiva de Sabbatucci realizéd
varios y valiosos ejercicios de deconstruccién de objetos religiosos generalizados por la fenomenologia.
Lamentablemente, el chamanismo no fue incluido en la lista de estos “ejercicios”. Sin embargo, esta
perspectiva deconstructiva, util para contrarrestar la fenomenologia en su momento de méximo desar-
rollo, también conlleva ciertas limitaciones. De hecho, una historizacién radical de lo religioso corre el
riesgo de reproducir imagenes estereotipadas de las “culturas primitivas’, cuya capacidad auténoma de
produccion de valores es en ocasiones subestimada; ademas de que potencialmente estos estereotipos
terminan por reconducir toda la perspectiva histérico-religiosa sobre las religiones indigenas a una
edificacién autorreferencial del mismo Occidente (Botta, 2021).

Tampoco las formas contemporaneas de resignificacion del chamanismo (ya sean autorrepresen-
taciones de culturas indigenas o de spiritual seckers adentro de la cultura occidental) han entrado en el
campo de los intereses de la reciente historia de las religiones italiana, ya que son pensadas como sim-
ples herencias y reproducciones de aquella objetivacién fenomenoldgica. Sin embargo, la afirmacién de
un chamanismo global requiere un cambio en la perspectiva histérico-religiosa, que no puede confor-
marse solamente con perseguir metédicamente su vanificazione y deberia dedicarse también a obser-
var los “usos” y “abusos” contempordneos del chamanismo como problemas culturalmente subjetivos
(Francfort-Hamayon, 2001). De hecho, el campo religioso revela hoy en dia la continua produccién de
nuevos chamanismos, que se multiplican a través del extraordinario interés de actores sociales en todo
el planeta. Una “vanificazione del objeto chamanico” podria, por supuesto, seguir favoreciendo el nece-
sario control epistémico sobre la transformacién indebida de construcciones metaféricas y convencio-
nales en nuevos conceptos metafisicos (Keesing, 1984). Sin embargo, la incesante aparicién de nuevos
chamanismos demuestra la persistente necesidad de un consumo de lo “primitivo” por parte de actores
sociales contemporancos (Botta, 2018), la tenaz reproduccion de procesos culturales y religiosos que

contribuyen a renovar las “narrativas del otro” (Pignato, 2001: 17). En nuestros dias, el chamanismo

14  Como casos ejemplares de esta perspectiva, véanse Sabbatucci (1981, 1986) y Visca (1986).

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 103



se manifiesta como una imagen sintética de una supuesta religiosidad indigena global — pensada como
uniforme, inmévil y desprovista de caracteres culturales subjetivos — y, por ende, como un dispositivo
al servicio del dominio de Occidente para el control politico de una definicién de la religiéon®.

En esta direccién, una renovacion de la perspectiva histérico-religiosa de la escuela italiana sobre
el chamanismo deberd pasar por el establecimiento de una especie de laboratorio de auto-reflexivi-
dad. De hecho, la magia demartiniana — y quizds también la falta de reconocimiento de subjetividad
chamanica antigua y contempordneas — ha terminado por favorecer un uso retérico del primitivo que
ha reproducido formas de temporalizacién y distanciamiento del Otro (Fabian, 1983). Sin embargo,
hoy en dia ya no basta con deconstruir el objeto “chamanico’, sino que es necesario observar al chama-
nismo desde la perspectiva de una evaluacién autocritica de los conceptos antropoldgicos y de su con-
textualizacién en la cultura occidental (von Stuckrad, 2005). Se trata de investigar cémo la continua
multiplicacién de chamanismos (también en contextos académicos) ha contribuido a una produccién
discursiva global sobre la religién que sigue multiplicando designaciones sub specie chaménica. Es decir
que esta mirada autocritica debe partir del reconocimiento de la circularidad y la retroalimentacién de
los discursos — académicos y extra-académicos — en torno al chamanismo. Posteriormente, la perspecti-
va histérico-religiosa podra analizar los enunciados chaménicos fragmentarios y dispersos con el fin de
reconocer las formas de conocimiento que organizan el discurso contemporaneo sobre el chamanismo.
Solamente asi serd posible construir un archivo histérico-religioso que encuentre regularidades discur-
sivas y nos ofrezca la posibilidad de una nueva reflexién sobre el chamanismo. Es decir que la investiga-
cién histérico-religiosa puede reconfigurarse como un ejercicio “arqueoldgico” capaz de abordar las
estrategias retdricas disciplinarias y de colocarse criticamente adentro de la larga trayectoria discursiva
que se abri6 tras el primer contacto europeo con los pueblos siberianos.

La evaluacion critica de esta produccion discursiva permitird, por tanto, repensar las formas de
representacion de la religién producidas en el campo académico'’, y también al interior de la historia
de las religiones italiana. Ante la existencia de multiples chamanismos (Thomas-Humpbhrey, 1994:
208), un andlisis arqueoldgico consentird un replanteamiento del problema de la definicidn de esta
categoria analitica. Indagar genealdgicamente la trayectoria de su “invencién” permitird reconocer en
el chamanismo un dispositivo instituido para establecer un enfrentamiento “controlado” con una re-
alidad ajena. No obstante su contribucién a una critica del concepto de chamanismo, la contribucién
de la historia de las religiones italiana no ha sido totalmente inocente. En la perspectiva demartiniana
— y potencialmente también en la de Sabbatucci —, el chamanismo emergié también como concepto
bueno para reafirmar la funcién civilizadora de Occidente. De hecho, la escuela italiana, aunque de-
sde una perspectiva tedrica opuesta a la fenomenologia religiosa, ha proporcionado una definicién del

chamanismo como objeto incompatible con la modernidad; es decir, como manifestacién de una con-

15  “Like caste, taboo, and mana, shamanism is more of an exotic essence, a romanticized inversion of Western rationalism, than a
scholarly category that can stand up to any sustained interrogation” (Thomas-Humphrey, 1994: 2).

16 Recuperando, por supuesto, la perspectiva de Michel Foucault (1969), pero también en el 4mbito histérico-religioso la propuesta
critica de Carmen Bernand y Serge Gruzinski (1988).

17 En este sentido, habrd que retomar la propuesta de Talal Asad (1993: 24), que en su Genealogies of Religion invita a reflexionar
sobre el hecho de que los conceptos religiosos occidentales contribuyen a definir las formas de produccion histérica: “A contribution to a
historical anthropology that takes the cultural hegemony of the West as its object of inquiry. More precisely, they explore ways in which
Western concepts and practices of religion define forms of history making”.

104 caMpPOs V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

dicién mégico-primitiva de la que la cultura occidental pretendia redimirse. Solamente tras mostrar la
parcialidad del discurso occidental, y por ende también del discurso histérico-religioso, serd finalmen-
te posible edificar una historia de las religiones multivocal y multicultural en el que el chamanismo
obtendra el estatuto de problema culturalmente subjetivo, propésito que abrira espacios para construir

una renovada definicién operativa de esta decisiva categoria analitica.

Sergio Botta es Doctor en Historia Religiosa. Professor Asociado del Departa-
mento de Historia, Antropologia, Religiones, Artes, Artes Escénicas de la Sa-
pienza Universidad de Roma.

BIBLIOGRAFIA

Alberts, TK. (2015). Shamanism. Discourse, Modernity. London: Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315608815

Angelini, P. (2001). Lnomo sul tetto. Mircea Eliade e la «storia delle religioni>. Torino: Bollati Boringhieri.

Angelini, P. (2007). Il rapporto tra Ernesto De Martino ¢ Mircea Eliade. In C. Gallini, & M. Massen-
zio (a cura di). Ernesto De Martino nella cultura europea (pp. 211-222). Napoli: Liguori.

Angelini, P. (2008). Ernesto De Martino. Roma: Carocci.

Asad, T. (1993). Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam.
Baltimore: John Hopkins University Press. https://doi.org/10.1353/book.16014

Atkinson, .M. (1992). Shamanisms Today. Annual Review of Anthropology, 21, 307-330.
https://doi.org/10.1146/annurev.an.21.100192.001515

Bernand, C. & Gruzinski, S. (1988). De lidolitrie. Une archéologie des sciences religieuses. Paris:

Editions du Seuil.

Boekhoven, J. (2011). Genealogies of Shamanism. Struggles for Power, Charisma and Authority. Gro-
ningen: Barkhuis. https://doi.org/10.2307/j.ctt22728fr

Botta, S. (2010). La via storicista allo sciamanismo: prospettive archeologiche e storia delle religioni.

In A. Saggioro (a cura di), Sciamani e sciamanesimi (pp. 59-86). Roma: Carocci.

Botta, S. (2015). I Desired to Learn the Ways of the Shaman. Il contributo della scuola boasiana alla
generalizzazione dello sciamanesimo. In L. Arcari, & A. Saggioro (a cura di), Sciamanesimo e sciama-

nesimi. Un problema storiografico (pp. 11-40). Roma: Nuova Cultura.

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 105


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

Botta, S. (2018). Dagli sciamani allo sciamanesimo. Discorsi, credenze, pratiche. Roma: Carocci.

Botta, S. (2021). Tassonomie, pappagalli ed eroine mitiche. Appunti per una comparazione critica
intorno all’uso delle religioni indigene in Dario Sabbatucci e Jonathan Z. Smith. ASE. Annali di

Storia dell’Esegesi, 38(2), 437-466.

Brelich, A. (1966). Introduzione alla storia delle religioni. Roma-Pisa: Istituti Editoriali e Poligrafici

Internazionali.

Brelich, A. (1979). Verita ¢ scienza. Una vita. In A. Brelich. Storia delle religioni: perché? (86-91).
Napoli: Liguori.

Charuty, G. (2001). Le retour de métapsychistes. L’Homme, 158-159, 353-364.
https://doi.org/10.4000/lhomme.117

Cox, J.L. (2003). Contemporary Shamanism in Global Contexts: “Religious” Appeals to an Archaic
Tradition? Studies in World Christianity: The Edinburgh Review of Theology and Religion”, 9(1), 69-
87. https://doi.org/10.3366/swc.2003.9.1.69

De Martino, E. (1941). Naturalismo e storicismo nelletnologia. Bari: Laterza.

De Martino, E. (1942a). Percezione extrasensoriale e magismo etnologico. Studi ¢ Materiali di Storia

delle Religioni, 18, 1-19.

De Martino, E. (1942b). Recensione a S. M. Shirokogoroff, The Psychomental Complex of the Tungus.
Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 18,108-111.

De Martino, E. (1943). Di alcune condizioni delle sedute metapsichiche alla luce del magismo. Rivi-

sta di antropologia, 34, 479-490.

De Martino, E. (1943-46). Percezione extrasensoriale e magismo etnologico (seconda parte). Studi e
Materiali di Storia delle Religioni, 19-20, 31-84.

De Martino, E. (1948). Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo. Torino: Einaudi.

De Martino, E. (1952). Recensione a Mircea Eliade, Le meythe de [¢ternel retour, archétypes et répé-
tition, Psychologie et histoire des religions, a propos du symbolisme du ‘Centre; Le Chamanisme et les

techniques archdiques de lextase. Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 23, 148-155.

De Martino, E. (1953-54). Fenomenologia religiosa e storicismo assoluto. Studi ¢ Materiali di Storia
delle Religioni, 24-25, 1-25.

Di Donato, R. (1999). I greci selvaggi. Antropologia storica di Ernesto De Martino. Roma: Manifestolibri.

106 caMpPOsS V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023


about:blank
about:blank

EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

DuBois, T.A. (2011). Trends in Contemporary Research on Shamanism. Numen, 58, 100-128.
https://doi.org/10.1163/156852710X514339-2

Eliade, M. (1946). Le probléme du chamanisme. Revue de [’ Histoire des Religions, 131, 5-52.
https://doi.org/10.3406/rhr.1946.5473

Eliade, M. (1948). Science, Idéalisme et phénomeénes paranormaux. Critique, 23, 315-323.

Eliade, M. (1949). Compte rendu: Ernesto De Martino, I/ mondo magico. Prolegomeni a una storia
del magismo. Revue de I’ Histoire des Religions, 135, 105-108.

Eliade, M. (1951). Le chamanisme et les techniques archaiques de ['extase. Paris: Payot.

Eliade, M. (1961). Recent works on Shamanism. A Review Article. History of Religion, 1(1): 152-
186. https://doi.org/10.1086/462442

Eliade, M. (1964). Shamanism: Archaic Techniques of Ecstasy. New York: Pantheon.

Eliade, M. (1987). Shamanism. An Overview. In The Encyclopedia of Religion, vol. 13 (pp. 202-208).
New York: Macmillan.

Fabian, J. (1983). Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object. New York: Columbia

University Press.
Ferrari, . (2012). Ernesto De Martino on Religion. The Crisis and the Presence. Sheflield: Routledge.

Flaherty, G. (1992). Shamanism and the Eighteenth Century. Princeton: Princeton University Press.
https://doi.org/10.1515/978140086264 1

Foucault, M. (1969). Larchéologie du savoir. Paris: Editions Gallimard.

Francfort, H.-P., & Hamayon, R. (eds.) (2001). 7he Concept of Shamanism: Uses and Abuses. Buda-
pest: Akadémiai Kiado.

Gasbarro, N. (1985). E. De Martino: microstoria di un «nostro». Studi e Materiali di Storia delle
Religioni, 51(2), 211-235.

Gasbarro, N. (1990). La terza via tracciata da Raffaele Pettazzoni. Studi e Materiali di Storia delle
Religioni, 56(1), 95-199.

Geisshuesler, EA. (2021). The Life and Work of Ernesto De Martino: Italian Perspectives on Apocalypse
and Rebirth in the Modern Study of Religion. Leiden: Brill. https://doi.org/10.1163/9789004457720

Gilberg, R. (1984). How to recognize a Shaman among Other Religious Specialists? In M. Hopp4l.
(ed.), Shamanism in Eurasia (pp. 21-27). Gottingen: Herodot.

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 107


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

Hamayon, R. (1990). La chasse 4 lime. Esquisse d'une théorie du chamanisme sibérien. Nanterre:

Société dethnologie.

Hamayon, R. (2015). Le chamanisme. Fondements et pratiques d une forme religieuse d’hier et d'au-

Jjourd’hui. Paris: Eyrolles.

Humphrey, C. (1999). Shamans in the City. Anthropology Today, 15(3), 3-10.
https://doi.org/10.2307/2678275

Hutton, R. (2001). Shamans. Siberian Spirituality and the Western Imagination. London: Hambledon.

Keesing, R. (1984). Rethinking Mana. Journal of Anthropological Research, 40(1), 137-156.
https://doi.org/10.1086/jar.40.1.3629696

Kehoe, A. (2000). Shamans and Religion. An Anthropological Exploration in Critical Thinking. Long
Grove: Waveland.

King, C. (2020). Gods of the Upper Air: How a Circle of Renegade Anthropologists Reinvented Race,
Sex, and Gender in the Twentieth Century. New York: Doubleday.

Lanternari, V. (1983). Pettazzoni e le civilta primitive. IDOC Internazionale, 16(6-7), 43-47.

Laufer, B. (1917). Origin of the word Shaman. American Anthropologist, 19, 361-371.
https://doi.org/10.1525/aa.1917.19.3.02a00020

Lévi-Strauss, C. (1949a). Leflicacit. Symbolique. Revue de [’histoire des religions, 135(1), 5-27.
https://doi.org/10.3406/rhr.1949.5632

Lévi-Strauss, C. (1949b). Le sorcier et sa magie. Les temps modernes, 41, 3-24.

Lewis, LM. (1971). Ecstatic Religion. An Anthropologocal Study of Spirit Possession and Shamanism.

Harmondsworth: Penguin.
Lewis, LM. (1984). What is a Shaman?. In M. Hoppdl (ed.). Shamanism in Eurasia (3-12). Géttingen: Herodot.
Lewis, LM. (1986). Religion in context. Cults and Charisma. Cambridge: Cambridge University Press.

Lewis, LM. (1993). Possessione, Stregoneria, Sciamanismo. Contesti religiosi nelle societa tradizionali.

Napoli: Liguori.

Lubbock, J. (1870). The Origin of Civilisation and the Primitive Condition of Man. Mental and Social

Conditions of Savages. London: Longmans, Green, and Co.

Mancini, S. (1999). Postface. E. De Martino. Le monde magique (pp. 285-575). Paris: Les

Empécheurs de penser en rond.

108 caMpOos V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

Massenzio, M. (1985). Destorificazione istituzionale e destorificazione irrelata in E. De Martino.
Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 51(2), 197-204.

Mastromattei, R. (2000). History, Limits and Prospects for Research on Shamanism in Italy. In M.

Hoppél (ed.). Shamanism in Eurasia (pp. 37-45). Gottingen: Herodot.
Mazzoleni, G. (1981). Same L. La dimensione remota. Roma: Bulzoni.
Mazzoleni, G. (1982). Same II. La diversita relativa. Roma: Bulzoni.
Mazzoleni, G. (2002). Same III. Fra tradizione e innovazione. Roma: Bulzoni.

Mitrani, P. (1992). A Ciritical Overview of the Psychiatric Approaches to Shamanism. Diogéne,
158(40), 145-164. https://doi.org/10.1177/039219219204015813

Montanari, M. (1993). Categorie della storia ¢ storicizzazione delle categorie in Ernesto De Martino.
Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 59(1), 265-278.

Montanari, W. (2021). Sciamanesimo e isteria artica. Archeologia della mente primitiva (1897-1939).

Roma: Nuova Cultura.

Németh, J. (1914). Uber den Ursprung des Wortes «shaman» und einige Bemerkungen zur tiirkisch-
mongolischen Lautgeschichte. Keleti Szemle, 14, 240-249.

Ohlmarks, A. (1939). Studien zum Problem des Schamanismus. Lund: Gleerup.
Pettazzoni, R. (1913). La scienza delle religioni e il suo metodo. Scientia, 7,239-247.
Pettazzoni, R. (1924). Svolgimento e carattere della storia delle religioni. Bari: Laterza.

Pharo, L.K. (2011). A Methodology for a Deconstruction and Reconstruction of the Concepts
“Shaman” and “Shamanism”. Numen, 58, 6-70. https://doi.org/10.1163/156852711X540087

Pignato, C. (2001). Totem mana tabii. Archeologia di concetti antropologici. Roma: Meltemi.

Rasmussen, K. (1929). Intellectual Culture of the Iglulik Eskimos. Report of the Fifth Thule Expedition,
1921-1924,vol. 7. Copenhagen: Gyldendalske Boghandel, Nordisk Forlag.

Rydving, H. (2011). Le chamanisme aujourd’hui: constructions et déconstructions d’une illusion

scientifique. Etudes mongoles et sibériennes, centrasiatique et tibétaines>, 42

https://doi.org/10.4000/emscat.1815

Sabbatucci, D. (1963). Raffaele Pettazzoni. Numen, 10, 1-41.
https://doi.org/10.1163/156852763X00016

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 109


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

Sabbatucci, D. (1981). Sui protagonisti di miti. Roma: EuRoma-La Goliardica.
Sabbatucci, D. (1986). Mistica agraria e demistificazione. Roma: EuRoma-La Goliardica.
Sabbatucci, D. (1990a). La prospettiva storico-religiosa. Fede, religione e cultura. Milano: 1l Saggiatore.

Sabbatucci, D. (1990b). La vanificazione dell'oggetto religioso. Studi e Materiali di Storia delle Reli-
gioni, 56(1), 39-41.

Sabbatucci, D. (1991). Sommario di storia delle religioni. Roma: 1l Bagatto.
Sasso, G. (2001). Ernesto De Martino fra religione e filosofia. Napoli: Bibliopolis.

Satta, G. (2005). Le fonti etnografiche de I/ Mondo Magico. In C. Gallini, & M. Massenzio (a cura
di). Ernesto De Martino e la formazione del suo pensiero. Note di metodo (pp. 57-78). Napoli: Liguori.

Severino, V. (2006-2007). La dialettica del pensiero primitivo in Raffaele Pettazzoni (1957-1959).
Mythos. Rivista di Storia delle Religioni, 1,199-214.

Severino, V. (2015). La dittatura della presenza: dai “poteri magici” al “diritto di vivere”. La figura
dello sciamano in Ernesto De Martino. In L. Arcari, & A. Saggioro (a cura di). Sciamanesimo e scia-

manesimi. Un problema storiografico (pp. 87-99). Roma: Nuova Cultura.
Shirokogoroff;, S. (1935). Psychomental Complex of the Tungus. London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co.

Testa, A. (2015). Estasi e crisi. Note su sciamanismo e pessimismo storico in Eliade, De Martino
e Lévi-Strauss. In L. Arcari, & A. Saggioro (a cura di). Sciamanesimo e sciamanesimi. Un problema

storiografico (pp. 101-112). Roma: Nuova Cultura.

Thomas, M., & Humphrey, C. (eds.) (1994). Shamanism, History, and the State. Ann Arbor: Univer-
sity of Michigan Press. https://doi.org/10.3998/mpub.14055

Van Gennep, A. (1903). De 'emploi du mot “chamanisme”. Revue de [”Histoire des Religions, 47(1), 51-57.

Vazeilles, D. (2003). Chamanisme, néo-chamanisme et New Age. In R. Hamayon (¢éd). Chamanisme
(Revue Diogéne) (pp. 239-280). Paris: Quadrige/PUFE.

Visca, D. (1986). La scoperta del tabu. Roma: EuRoma-La Goliardica.

Vitebsky, P. (1995). From Cosmology to Environmentalism: Shamanism as Local Knowledge in a
Global Setting. In R. Fardon (ed.), Counterworks: Managing the Diversity of Knowledge (pp. 182-
203). London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203450994 _chapter 9

Voigt, V. (1984). Shaman - Person or Word? In M. Hoppdl. (ed.). Shamanism in Eurasia (pp. 13-20).

Gottingen: Herodot.

110 caMpOos V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023


about:blank
about:blank

EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

Von Stuckrad, K. (2002). Reenchanting Nature: Modern Western Shamanism and Nineteenth Cen-
tury Thought. Journal of the American Academy of Religion, 70, 771-799.
https://doi.org/10.1093/jaar/70.4.771

Von Stuckrad, K. (2003a). Schamanismus und Esoterik: Kultur und wissenschafisgeschichtliche Be-

trachtungen. Leuven: Peeters.

Von Stuckrad, K. (2003b). Le chamanisme occidental moderne et la dialectique de la science ratio-

nelle. In R. Hamayon (¢éd). Chamanisme (Revue Diogéne) (pp. 281-301). Paris: Quadrige/PUFE.

Von Stuckrad, K. (2005). Constructions, Normativities, Identities: Recent Studies on ‘Shamanism’
and ‘Neo-Shamanism’. Review essay. Religious Studies Review, 31(3-4), 123-128.
https://doi.org/10.1111/j.1748-0922.2005.00007.x

Wallis, R.J. (2003). Shamans/Neo-Shamans. Ecstasy, alternative archaeologies, and contemporary Pa-
gans. London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203417577

Willis, R. (1994). New Shamanism. Anthropology Today, 10(6), 16-18.
https://doi.org/10.2307/2783080

Zieme P. (2008). A Note on the Word “Shaman” in Old Turkic. Shaman, 16(1-2), 137-142.

Znamensky, A.A. (2007). The Beauty of the Primitive. Shamanism and the Western Imagination. New
York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780195172317.001.0001

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 111


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. EL CHAMANISMO COMO
CATEGORIA ANALITICA PROBLEMATICA EN ERNESTO DE MARTINO

Resumen: El objetivo de este articulo es identificar la definicién del chamanismo como categoria ana-
litica, la cual ha resultado problemética en la escuela italiana de historia de las religiones. En particular,
el concepto de “chamanismo” desemped un papel fundamental para el pensamiento de Ernesto De
Martino, pues lo utiliz6 en su reflexién sobre la magia. Tras investigar brevemente los planteamientos
de Raffacele Pettazzoni, el articulo se centrara en la propuesta demartiniana para identificar deudas y
distancias, en particular, con las obras de Sergei Shirokogoroft y Mircea Eliade. Por tltimo, se esbozara
una propuesta histdrico-religiosa para una nueva definicién del chamanismo.

Palabras clave: xamanismo; Ernesto De Martino; Raffaele Pettazzoni; Mircea Eliade; Sergei Shiro-

kogoroft.

IN THE LABORATORY OF THE CRISIS OF PRESENCE. SHAMANISM AS A PROBLE-
MATIC ANALYTICAL CATEGORY IN ERNESTO DE MARTINO

Abstract: The aim of this article is to identify the definition of shamanism as an analytical

category, which has been problematic in the Italian school of history of religions. In particular, the
concept of shamanism, played a fundamental role in Ernesto De Martino’s thought, as he used it in his
reflection on magic. After briefly investigating Raffacle Pettazzoni’s approaches, the article will focus
on demartinian proposal to identify debts and distances, in particular with the works of Sergei Shirok-
ogoroff and Mircea Eliade. Finally, it will outline a historical-religious proposal for a new definition of
shamanism.

Keywords: shamanism; Ernesto De Martino; Raffaele Pettazzoni; Mircea Eliade; Sergei

Shirokogoroff.

NO LABORATORIO DA CRISE DA PRESENCA. O XAMANISMO COMO CATEGORIA
ANALITICA PROBLEMATICA EM ERNESTO DE MARTINO

Resumo: O objetivo deste artigo ¢ identificar a problemética defini¢ao do xamanismo como categoria
analitica na escola italiana de histéria das religioes, com particular aten¢ao ao pensamento de Ernesto
De Martino, no qual o conceito desempenhou um papel fundamental na reflexdo sobre a magia. Apds
uma breve investigacio da abordagem de Raffaele Pettazzoni, o artigo centrar-se-4 na proposta demar-
tiniana, a fim de identificar dividas e distancias, em particular, com as obras de Sergei Shirokogoroff ¢
Mircea Eliade. Finalmente, tentara delinear uma proposta histérico-religiosa para uma nova defini¢ao
de xamanismo.

Palavras-chave: xamanismo; Ernesto De Martino; Raffaele Pettazzoni; Mircea Eliade; Sergei Shiro-

kogoroff.

112 caMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA.

RECEBIDO: 15/07/2022
APROVADO: 15/02/2023
PUBLICADO: 01/07/2024

Este é um material publicado em acesso
aberto sob a licenca Creative Commons
BY-NC

CAMPOS V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 113



