
CAMPOS V. 24 N1/2 P.90-113 - JAN.DEZ.2023
HTTP://DX.DOI.ORG/10.5380/CRA.V24I1.86729

D O SSIÊ

En el laboratorio de la crisis de la 
presencia.
El chamanismo como categoría 
analítica problemática en Ernesto 
De Martino

Sergio Botta 
Sapienza Universidad de Roma, Dipartimento di Storia, Antropologia, Religioni, Arti, Spettacolo, Roma, Itália 
http://orcid.org/0000-0003-0006-7830  
sergio.botta@uniroma1.it  

Introducción

En 1953, Ernesto De Martino volvió a pensar en su primera monografía, titulada Naturalismo 
e storicismo nell’etnologia (1941), en la cual el historiador había planteado el núcleo de los problemas 
científicos del que surgiría posteriormente Il mondo magico (1948), volumen en el que el problema 
conceptual del chamanismo desempeñó un papel fundamental (Angelini, 2008: 14).1 En esas páginas, 
que pertenecen a una fase de investigación que miraba al Sur de Italia, De Martino pretendía contex-
tualizar sus preocupaciones intelectuales hacia la etnología, recordando cómo la redacción de aquel 
primer volumen se había producido en el periodo histórico en el que “Hitler sciamanizzava in Europa 
e in Germania” (De Martino, 1953: 314). En aquellos años, De Martino ya había reflexionado sobre la 
orientación mística y la mentalidad primitiva del régimen nazi alemán. Por un lado, sus planteamientos 
sobre un “chamanismo hitleriano” se fundamentaban en la idea de un supuesto poder de médium del 
Führer (Severino, 2015: 92-93). Por otro lado, ese planteamiento atestiguaba el hecho de que el cha-
manismo había emergido como imagen de una condición barbárica y salvaje que retornaba en la civili-
1   La bibliografía general sobre De Martino es inmensa. Véanse, por lo menos, los recientes Ferrari (2012) y Geisshuesler (2021).

about:blank
about:blank


EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 91

zación moderna. Bajo tales argumentos, el humanismo historicista pensado por De Martino anhelaba 
la catarsis cultural de la civilización occidental, amenazada por un mundo primitivo que permanecía 
latente entre la cultura y la política de aquella época. 

El chamanismo entró en el léxico de las lenguas europeas modernas a partir de la segunda mitad 
del siglo XVII, cuando fue incorporado el término tungús šamān.2 Su primera mención remonta al testi-
monio autobiográfico del arcipreste ortodoxo Avvakum Petrovič, el cual fue escrito entre 1672 y 1675. 
Avvakum fue el primero en utilizar ese concepto siberiano para referirse a las prácticas adivinatorias de los 
pueblos con los que había entrado en contacto. Al igual que De Martino, el arcipreste utilizó el concepto 
en una forma verbal, šamanit, tratando definir el acto de “chamanizar” o “hacer de chaman” como la po-
testad de adivinar la suerte por parte de poblaciones locales (Voigt, 1984: 14). Entonces, ¿cómo fue que, a 
lo largo de tres siglos, un término emic, es decir vinculado a prácticas rituales de una población siberiana, 
brindó a un historiador y etnólogo italiano el vocablo para criticar a la barbarie nazi, al drama histórico 
de la civilización europea y al destino incierto de las disciplinas etnológicas? 

El discurso intelectual en torno a las creencias y las prácticas locales que vendrían a definirse 
como chamanismo produjo una larga historia de transformaciones y resignificaciones. El chamanismo 
se alejó de su locus classicus y surge hoy como una categoría religiosa de naturaleza y de proporciones 
globales (Cox, 2003) que pretende definir no sólo las creencias y las prácticas de varios, y sumamente 
diferentes, pueblos indígenas del planeta, sino que también este concepto engloba formas de “espiri-
tualidad” de los ciudadanos en un mundo globalizado que, de distintas maneras, encuentran en este 
fenómeno una forma de reconocimiento y expresión personal (Alberts, 2015). Se trata por tanto de un 
proceso de re-significación que tuvo lugar al interior de la tradición filosófica e intelectual europea a 
partir del siglo XVIII, pero que se aceleró con la aparición de una perspectiva que, desde el estudio de 
las religiones, favoreció la generalización de esta categoría analítica, a pesar de su “origen” local. Conse-
cuentemente, la historia del discurso sobre el chamanismo representa un tajante ejemplo de cómo, ante 
un panorama tan cambiante y polifacético (DuBois, 2011; Pharo, 2011; Rydving, 2011), la historia de 
las religiones italiana corre el riesgo de minimizar la importancia de fenómenos religiosos que asumen 
hoy en día un carácter global (Botta, 2010). Esto ocurre, como se notará, porque la escuela italiana, 
inspirada en una fuerte vocación historicista, se ha mostrado siempre más interesada en identificar 
las diferencias entre fenómenos distintos que en rescatar supuestas identidades de carácter religioso 
universal. Contrariamente a lo planteado por la fenomenología religiosa, que siempre ha buscado con-
struir morfologías generales, la escuela italiana ha privilegiado la valorización de contextos específicos. 
Aunque la tan necesaria crítica de la fenomenología ha perseguido el objetivo de liberar a la historia de 
las religiones de sus implícitas proposiciones confesionales, sin embargo, este enfoque orientado al re-
conocimiento de particularidades culturales corre el riesgo de no lograr investigar aquellos fenómenos 
religiosos contemporáneos que, en cambio, construyen categorías y conceptos de trascendencia global.

En consecuencia con los argumentos anteriores, y antes de esbozar brevemente una propuesta 
para plantear la aproximación al chamanismo como un problema general, será necesario investigar las 
condiciones de posibilidad del discurso que se han dado sobre este fenómeno entre diferentes expo-
2   Para una historia del debate sobre el chamanismo, véanse por ejemplo las obras recientes de Boekhoven (2011), Botta (2018), Ha-
mayon (2015) y Znamensky (2007).



92 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

nentes de la escuela italiana de historia de las religiones. En primer lugar, se notará una suspicacia ante 
una categoría analítica que se ha generalizado de forma incierta y sin coordenadas histórico-culturales 
precisas. En segundo lugar, fundamentaré sobre cómo la historia de las religiones italiana se ha eman-
cipado de las propuestas de la fenomenología religiosa, concentrándose en la deconstrucción de los 
fundamentos ideológicos y teológicos de aquella perspectiva intelectual, pero sin proponer un opuesto 
y simétrico proceso de reconstrucción del chamanismo como categoría analítica. Ya en esa dirección 
intelectual, enunciaré mis argumentos en cuanto a la problemática colocación del chamanismo en el 
desarrollo teórico-metodológico de la escuela italiana de historia de las religiones, con especial aten-
ción al pensamiento de Ernesto De Martino, en el que este concepto ha jugado un rol imprescindible 
en la construcción de una original reflexión sobre la magia. 

El chamanismo en la “Escuela de Roma”: Raffaele Pettazzoni y 
Angelo Brelich

En un artículo publicado en la revista Scientia, Raffaele Pettazzoni (1913) – que pocos años de-
spués se convertiría en el fundador de la historia de las religiones en la academia italiana (1924) – espe-
culó sobre el estado de la disciplina, instituyendo el campo de los intereses científicos de su perspectiva 
teórico-metodológica (Gasbarro, 1990; Sabbatucci, 1963). 

Al reflexionar sobre la historicidad del conocimiento producido por el estudio de aquellos que 
entonces se definían en Italia como popoli incolti, Pettazzoni argumentó que el estudio de estas religio-
nes “no históricas” contribuyó a la construcción de una fenomenología y morfología religiosas con las 
que se enfrentaría críticamente a lo largo de su carrera (Lanternari, 1983; Severino, 2006-2007). Al 
enumerar las contribuciones positivas que la antropología, la etnología y la sociología podrían aportar 
al conocimiento de los fenómenos religiosos en general, Pettazzoni demostró ser consciente de las 
ambigüedades de un campo disciplinar que, mientras proponía a la comunidad científica nuevos “de-
scubrimientos” (es decir, inéditas categorías como el totemismo, el fetichismo, el animismo, el demo-
nismo, etc.), al mismo tiempo anclaba estos fenómenos originales en series secuenciales. Es decir que, 
cada vez que un nuevo fenómeno se afirmaba en el estudio de las religiones, inmediatamente se tendía 
a universalizarlo y, consecuentemente, a identificar sus huellas en religiones históricas, de esa manera 
fijándolo en el tiempo (Pettazzoni, 1913: 181). 

Entre las formas de religiosidad “primitiva”, consideradas como casos ejemplares para esta ten-
dencia de estudios en la primera parte del siglo XX, Pettazzoni (1913: 181) identificó también el 
problema del chamanismo, que en ese artículo aún denominó como samanismo. En primer lugar, cabe 
señalar cómo el uso de este anticuado término italiano revela que la reflexión de Pettazzoni se situaba 
todavía en una fase incierta del debate. Al mismo tiempo, este primer acercamiento desveló la mirada 
ambivalente que la historia de las religiones italiana ha dirigido al problema del chamanismo. Aunque 
en su artículo resulta notable su conciencia en cuanto a los problemas relacionados con el uso de este 
concepto en la etnología, el historiador no supo elaborar una precisa definición de ese novedoso objeto 



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 93

de investigación. Sin embargo, la ausencia de una reflexión sistemática no dependía más de una pecu-
liar coyuntura histórico-cultural que de una falta de interés científico (Mastromattei, 2000).

En los años en que se estaba formando la escuela italiana, el chamanismo tenía todavía un precario 
estatus heurístico y seguía percibiéndose, sobre todo en el debate europeo, como un problema de carácter 
local, es decir, propio de la zona centroasiática, demasiado lejana de los intereses y conocimientos científ-
icos de Pettazzoni. En cambio, el chamanismo estaba emergiendo poco a poco como categoría analítica 
general en los estudios antropológicos norteamericanos (Botta, 2015), aunque a principio del siglo XX 
no gozó todavía del éxito global que sí tuvo con la publicación del volumen de Mircea Eliade, Le chama-
nisme et les techniques archaïques de l’extase (1951), traducido posteriormente en Estados Unidos (1964). 

Sin embargo, la mirada ocasional de Pettazzoni puede constituir un laboratorio de reflexión 
autocrítica sobre la metodología histórico-religiosa, sus logros teóricos y sus límites. En su artículo de 
1913, Pettazzoni supo percibir prontamente la creciente importancia del chamanismo en el campo 
académico, importancia que el historiador asoció con la de otros términos que marcarían el debate 
histórico-religioso de las décadas subsiguientes. Pettazzoni propuso una mirada crítica hacia las ten-
dencias evolucionistas que contribuyeron a la generalización del chamanismo y a su ubicación dentro 
de series secuenciales que lo convirtieron en un objeto descontextualizado y a-histórico.3

Una instancia crítica comparable a la de Pettazzoni revivió en la obra del sucesor titular de la 
cátedra romana de historia de las religiones, Angelo Brelich. Ni siquiera el historiador de origen húng-
aro dedicó un estudio monográfico al chamanismo, ni a la zona siberiana, locus classicus del fenómeno, 
la cual tampoco pertenecía a su campo de interés histórico-religioso. Por otra parte, en los años en 
que Brelich analizó episódicamente este problema, ya había cambiado profundamente el marco inter-
pretativo del concepto tras la publicación de la obra de Eliade. La categoría analítica fue utilizada por 
Brelich casi exclusivamente en las páginas metodológicas de su Introduzione alla storia delle religioni 
(1966). Al esbozar las formas de especialización características de distintas organizaciones religiosas, 
Brelich abordó las “llamadas chamánicas” como casos particulares de aquellas inclinaciones, dones y 
vocaciones personales que caracterizaban a operadores religiosos en las civilizaciones antiguas. Descri-
biendo a este particular tipo de trabajo religioso, Brelich (1966: 62) identificó una afinidad entre varios 
especialistas rituales “descubiertos” en la literatura etnológica como hechiceros, curanderos y, con un 
significado más o menos amplio, los propios chamanes. Tratando de describir los rasgos característicos 
del chamanismo – delimitando así funciones y campos de intervención de distintos operadores rituales 
–, Brelich utilizó una noción del fenómeno que reflejaba indirectamente la reciente difusión del mo-
delo propuesto por Eliade.4 Sin embargo, la interpretación del historiador de las religiones denotaba 
3   La perspectiva de Pettazzoni es confirmada por el uso de trabajos críticos para orientar su investigación sobre el chamanismo. De 
hecho, el historiador no utilizó las obras que en aquella coyuntura trataban de difundir una primera generalización del fenómeno –por 
ejemplo, el volumen de Radloff (1884)– sino un célebre artículo que Arnold van Gennep había publicado en la Revue de l’Histoire des 
Religions (1903) y en que el autor se mostraba preocupado por el repentino éxito que el término había tenido en los círculos antropo-
lógicos. La aparición del chamanismo fue tan rápida que van Gennep expresó su escepticismo, señalando como las ciencias de la época 
habían heredado una serie de términos extremadamente vagos. Términos que, por lo general, habían sido creados por viajeros, adoptados 
por aficionados a las disciplinas antropológicas, utilizados por ellos de las formas más diversas, y que, en consecuencia, terminaron por 
ser aplicados sin una definición precisa.
4   Por supuesto, es necesario constatar cómo el carácter de aquel volumen, concebido para los estudiantes, requería una esquematiza-
ción didáctica de problemas histórico-religiosos (Brelich, 1979). Sin embargo, Brelich anticipó una reflexión crítica que algunos estudio-
sos harían más tarde en relación con la interpretación eliadiana y preguntándose bajo qué términos podría identificarse una especificidad 
de la función chamánica. Véanse, por ejemplo, las reflexiones de Gilberg (1984), Voigt (1984) y Lewis (1971, 1986).



94 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

también una diferente sensibilidad histórico-geográfica, cuando subrayó la necesidad de identificar 
cuidadosamente la peculiaridad del fenómeno y el origen tungús del término.5 

De hecho, el problema de una contextualización histórico-cultural del chamanismo, hasta hoy 
en día discutida en campo académico, ha representado uno de los principales retos problemáticos de la 
interpretación de Eliade (Angelini, 2001: 62-76). En la overview que el historiador de las religiones ru-
mano escribió para la Encyclopedia of Religion (Eliade, 1987), el chamanismo había sido definido como 
un fenómeno reconocible principalmente en Siberia y Asia interior. Sin embargo, a pesar de que Eliade 
parecía apoyar el origen tungús del término šamān (del que, a través de préstamos y resignificaciones, 
derivaría el término chamán, presente en las lenguas europeas modernas: Zieme, 2008), también creía 
que el chamanismo siberiano constituía exclusivamente la manifestación local – y superviviente aun-
que degenerada– de una tendencia general hacia la manifestación de fenómenos extáticos, expresiones 
de un único chamanismo arcaico que seguía manifestándose en América del Norte y del Sur, Indonesia, 
Oceanía, Tíbet, China, Extremo Oriente, Indochina y Birmania6. 

Sin embargo, no existe un consenso generalizado en el ámbito académico en torno al origen hi-
stórico del chamanismo. El término chamán pasó a formar parte del léxico intelectual europeo gracias 
a la mediación de viajeros alemanes y holandeses, quienes desde finales del siglo XVII exploraron el 
territorio siberiano (Flaherty, 1992). Posteriormente, estas prácticas religiosas exóticas han constitu-
ido un terreno de disputa entre filósofos de la Ilustración y del Romanticismo, pues ambas corrientes 
entrevieron en aquellas prácticas objetos capaces de estimular una discusión en torno a la naturaleza 
de la religión (von Stuckrad, 2003a). En cuanto al problema de los orígenes, muchos orientalistas – 
sobre todo influenciados por una perspectiva romántica – apoyaron la tesis de un origen indio, o más 
generalmente oriental, no sólo del término (que se consideraba derivado erróneamente del pāli sāmaṇa 
o del sanscrito śrāmaṇa) sino también, en cierta medida, del fenómeno general (Hutton, 2001: 113; 
Znamenski, 2007: 11-17). Hacia finales del siglo XIX, la aparición del paradigma victoriano produjo 
una descontextualización del chamanismo, que ya no debía entenderse como fenómeno exclusivamen-
te siberiano, sino como uno de los posibles estadios originarios de la vida religiosa (Lubbock, 1870). 
De la misma forma, la afirmación de la antropología particularista de Franz Boas condujo a una sor-
prendente introducción del chamanismo en el contexto norteamericano, que, mientras promovía una 
atención sin precedentes hacia las culturas nativas, también abrió nuevos y controvertidos caminos 
para el estudio antropológico de los pueblos indígenas (King, 2020). 

La reacción en contra de estas tentativas de descontextualización del fenómeno chamánico se 
expresó principalmente en los trabajos de dos lingüistas, Julius Németh (1914) y Berthold Laufer 
(1917), pues ambos rechazaron la hipótesis del origen ajeno de la noción de chamán y afirmaron, en 
cambio, que el término šamān debía considerarse un fruto exclusivamente autóctono, perteneciente a 
la familia lingüística turco-mongola. Sin embargo, la tesis difusionista reapareció, aunque “débil”, con 
la publicación de la obra de Sergei Shirokogoroff (1935). Según el antropólogo ruso, para entender el 
5   El reconocimiento de la consistencia local del fenómeno se confirma también en otras páginas de la Introduzione, esto al situar el 
chamanismo dentro de las páginas que Brelich dedicaba a la religión de los Yakutos, tomada como caso ejemplar de los sistemas religiosos 
de pueblos ganaderos (Brelich, 1966: 139).
6   Igualmente, Eliade opinaba que conceptos y técnicas chamánicas podían descubrirse investigando retrospectivamente las culturas de 
los germanos, de los griegos, de los escitas, de los pueblos iraníes y caucásicos y de las tribus originarias de la India.



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 95

nacimiento y la difusión del chamanismo era necesario indagar la aparición y expansión del budismo 
en Asia Central. El trabajo de Shirokogoroff propuso un modelo basado en el reconocimiento del largo 
proceso de mediación a través del cual el término se adentró en el léxico europeo y de las consiguien-
tes transformaciones del chamanismo siberiano y centroasiático. De hecho, Shirokogoroff fue uno de 
los primeros especialistas en criticar las tendencias occidentales a generalizar el uso de este concep-
to, práctica intelectual con la que edificaron una “nueva religión” sin un conocimiento adecuado de 
aquellos contextos histórico-culturales (1935: 269). En la perspectiva de Shirokogoroff (1935:278-
279), el término šamān emergió como resultado de contactos prolongados entre Siberia y Asia Cen-
tral, probablemente a través de la mediación del budismo en su forma tibetana lamaísta. Aunque el 
modelo interpretativo de Shirokogoroff contestó el carácter enteramente autóctono del chamanismo, 
su argumento no debe confundirse con un difusionismo ideológico: su perspectiva se movía en direc-
ción a construir una precisa contextualización etnográfica y rechazaba cualquiera generalización. En 
cambio, las disciplinas antropológicas parecían haber saturado una categoría técnico-científica que aún 
no había sido adecuadamente delimitada. Es decir que el chamanismo, reconfigurado tras dos siglos de 
controversias filosóficas, revelaba su naturaleza sólo aparentemente emic, mientras que emergía como 
concepto construido tras el encuentro con Occidente.7

Al contrario de esta visión autóctona, Eliade replanteó el problema de un origen foráneo del 
chamanismo, gracias a una lectura profundamente transfigurada de la propuesta de Shirokogoroff. 
Eliade no compartía, de hecho, la hipótesis de un origen reciente del chamanismo: la influencia del 
lamaísmo tibetano pudo haber generado un énfasis en la presencia de los espíritus, pero las creencias 
cosmológicas de tipo extático debían considerarse de origen arcaico. Por ende, el chamanismo tungús 
no se podía considerar como forma clásica del fenómeno, sino exclusivamente como resultado tardío, 
producido por la hibridación con las religiones históricas del continente asiático. Aunque no negó la 
influencia del pensamiento budista en tiempos históricos, Eliade señalaba una serie de influencias an-
teriores que venían del Oriente Próximo y del Extremo Oriente y que deberían haber reiteradamente 
influenciado el chamanismo siberiano a lo largo de los siglos. Por lo tanto, para rastrear las formas de 
un chamanismo originario, era necesario remontarse a la época en la que aparecerían por primera vez 
las técnicas del éxtasis (Eliade, 1951: 430-9). La operación arcaizante de Eliade representó tanto la 
culminación de una tendencia de larga duración como el perfeccionamiento de un paradigma interpre-
tativo basado en la centralidad de las técnicas arcaicas del éxtasis, postura que trataba de trascender los 
condicionamientos históricos e identificar una forma originaria de relación del hombre con lo sagrado 
(Kehoe, 2000).

7   En relación con el problema del supuesto y aparente carácter emic del concepto de chamanismo, véanse las reflexiones de Lewis 
(1984).



96 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

Ernesto De Martino, el chamanismo y la crisis de la presencia

Durante los años de máxima difusión de las hipótesis de Eliade, también se desarrolló el interés 
por el chamanismo de otro protagonista de la historia de las religiones italianas: Ernesto De Martino. 
Aunque su obra no asumió la relevancia de la de Eliade en el estudio de este problema, su punto de 
vista merece atención al menos por dos razones. En primer lugar, porque el chamanismo desempeña 
un papel fundamental en la formación y el desarrollo de unos de los problemas más importantes en la 
trayectoria teórica demartiniana: el tema de la crisis de la presencia y la correspondiente reflexión sobre 
el concepto de deshistorización.8 En segundo lugar, debido a que el chamanismo constituye un espacio 
dialógico entre el mismo De Martino y Eliade que generó un fructífero encuentro intelectual y una 
mirada crítica a sus respectivas propuestas metodológicas.

El chamanismo entró en el horizonte de los intereses demartinianos en una fase de transición 
que posteriormente desembocó en la publicación de Il mondo magico en 1948. Como ya se ha señalado, 
el inicio de una especulación concerniente a la disciplina etnológica había surgido en los años anterio-
res a la edición de Naturalismo e storicismo, en los que De Martino postuló la posibilidad de elaborar 
una historia de la magia, tema controvertido y escandaloso en el ámbito del historicismo de Benedetto 
Croce. Este acercamiento al mundo mágico jugó un rol ambiguo en el pensamiento demartiniano, 
dificultando su distanciamiento del irracionalismo etnológico e histórico-religioso. En esta fase emer-
gió también el problema de la realidad de los poderes mágicos, en el que De Martino quedó enredado 
durante varios años, por ejemplo, en la construcción de un programa sobre la “etnometapsíquica” (An-
gelini, 2008: 24-50). Fue en este período que De Martino estableció por primera vez un paralelo entre 
las sesiones chamánicas y metapsíquicas (1943: 489), recuperando un modelo epistemológico francés 
que se había difundido en el campo antropológico y que formó parte del interés hacia la parapsicología 
en la cultura europea de aquellos años.

Sin embargo, no fue hasta 1942 cuando De Martino comenzó a liberarse de ese escandaloso 
problema en la redacción de los materiales que constituyeron el núcleo teórico de Il mondo magico. El 
salto teórico fue posible porque, gracias a la lectura de la obra de Shirokogoroff, De Martino desplazó 
finalmente el énfasis de la realidad de los poderes mágicos a su eficacia. Cabe notar cómo De Martino 
se inspiró en la obra de Shirokogoroff de forma muy diferente con respecto a Eliade (Angelini, 2008: 
33-37). El historiador italiano entró en contacto con la obra del etnólogo ruso en julio de 1942, cuan-
do solicitó a Pettazzoni un ejemplar del volumen – que le había señalado el Padre Michele Schulien 
del Museo Etnológico del Laterano (Severino, 2015: 89) – para dedicarle una atenta reseña, la cual 
se publicaría ese mismo año en las páginas de la revista Studi e Materiali di Storia delle Religioni (De 
Martino, 1942b). La lectura de The Psychomental Complex of the Tungus intervino de forma positiva 
en la trayectoria científica demartiniana, ya que permitió al erudito italiano reformular el problema 
de la realidad de los poderes mágicos. En el transcurso de la elaboración del proyecto relativo a la “et-
nometapsíquica”, De Martino seguramente revisó diversas obras sobre el chamanismo, entre las que 

8   Sobre Ernesto De Martino y la historia de las religiones, véase al menos Gasbarro (1985), Massenzio (1985), Montanari (1993), Di 
Donato (1999) y Sasso (2001).



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 97

destacaban los trabajos de Knud Rasmussen dedicados a la cultura esquimal (1929) y, sobre todo, la 
entonces reciente y controvertida obra de Åke Ohlmarks (1939), texto que, a pesar de su gran relevan-
cia en aquel entonces, no suscitó una reacción en el historiador italiano (Satta, 2005: 57-78). En la obra 
de Ohlmarks se resumieron los resultados de una etnografía rusa – comparada cuidadosamente con 
datos del folclore nórdico – influenciada por una interpretación evolucionista. De hecho, Ohlmarks 
explicó el chamanismo en términos puramente médicos, como un fenómeno propio de aquellas pobla-
ciones expuestas a condiciones climáticas extremas que respondían a las presiones de la naturaleza de 
forma psicopatológica, dando lugar a un fenómeno que se definiría como “histeria ártica” (Montanari, 
2021). Desde esta argumentación, los factores que generarían trastornos mentales y comportamientos 
anormales serían las largas noches, el frío extremo, la llamada “soledad desértica” y la perenne falta de 
vitaminas en la dieta de los pueblos siberianos; es decir, una suma de elementos del medio que, bajo esta 
explicación, eran reabsorbidos por la institución chamánica. El comportamiento del chamán durante 
el trance – caracterizado por colapsos catalépticos, delirios de persecución y alucinaciones – era, por 
ende, comparable al de un neurótico, un esquizoide, un psicótico (Mitrani, 1992). Sin embargo, la obra 
de Shirokogoroff propuso una inversión con respecto a la interpretación psicopatológica que domina-
ba el debate a finales de los años treinta. El volumen era el resultado de una prolongada estancia del 
etnógrafo ruso entre los tunguses y los manchúes que comenzó en 1912 y terminó en 1918. Shiroko-
goroff fue un convencido promotor de la necesidad de un nuevo enfoque en el estudio del chamanismo 
que operara en sintonía con una perspectiva funcionalista y, por tanto, crítica con cualquier intento 
de legitimar empíricamente las apriorísticas miradas evolucionistas (Shirokogoroff, 1935: 268-276). 
Su perspectiva innovadora inspiró a De Martino, que estaba elaborando su interpretación del mundo 
mágico. El pensamiento del erudito ruso le ayudó a reflexionar el chamanismo ya no en términos de 
una psicopatología, sino como forma culturalmente determinada de resolución positiva que consideró 
aquellos “síntomas árticos” que habían sido identificados por los protagonistas de aquella interpre-
tación psicopatológica. El chamán podría verse como el protagonista de una forma compensatoria 
que, mediante el delirio, daba sentido a la realidad: el psychomental complex del chamanismo era según 
Shirokogoroff el instrumento normalizador que garantizaba la existencia del grupo y su adaptación 
creativa a diferentes medioambientes. 

La idea fundamental que De Martino encontró en la obra de Shirokogoroff, y que recalcó en la 
reseña publicada en Studi e Materiali di Storia delle Religioni (1942b), era la definición del chamani-
smo como safety valve, una “válvula de seguridad”, que, gracias a la acción restauradora y reguladora del 
chamán, se activaba en condiciones de labilidad psíquica dadas por el ambiente. Por consiguiente, el 
chamán debía pensarse como un maestro de espíritus que disponía de un grupo de seres mágicamente 
dominados (De Martino, 1942: 108). La riqueza de la interpretación del etnólogo ruso permitió, fi-
nalmente, dar un giro al modo en que De Martino abordaba el problema de la realidad de los poderes 
mágicos (Angelini, 2008: 34), desplazando la atención hacia el significado que estos asumían dentro 
de una determinada cultura. 

En el mismo año, De Martino comenzó a trabajar en el núcleo teórico de esta nueva investiga-
ción sobre la magia, acogiendo la propuesta de Shirokogoroff y abandonando la idea de elaborar una 



98 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

historia de la magia. De Martino trabajaba entonces en un largo artículo, Percezione extrasensoriale e 
magismo etnologico, publicado en dos partes en Studi e Materiali di Storia delle religioni (1942a; 1943-
46). Esos materiales serían posteriormente reelaborados para componer el núcleo metodológico de la 
primera parte de Il mondo mágico (1948). En aquellas páginas, De Martino desarrollaba su crítica al 
etnocentrismo europeo, contestando la continua y persistente impermeabilidad por parte del hombre 
occidental con respecto a la realidad mágica (De Martino, 1943-46: 31-32). Sin embargo, según el 
historiador italiano el registro etnológico no permitía negar el problema: por muy escandalosa que 
pareciera la realidad de los poderes mágicos, la historia de las religiones se veía impulsada a superar toda 
resistencia del pensamiento, a abrazar el problema (y por tanto también las críticas) y a lanzarse a una 
inevitable lucha intelectual (De Martino, 1948 [2022]: 22-23).

Sin embargo, el giro metodológico inspirado por Shirokogoroff consintió una consideración 
sin precedentes del valor y del significado de los poderes mágicos dentro de un orden cultural específ-
ico. Es decir, se trataba de repensarlos no como una expresión irracional o psicopatológica, sino en su 
inserción concreta en la vida espiritual de una comunidad, repensando el valor que estos fenómenos 
asumían en el marco de las necesidades, esperanzas, temores y ansiedades del grupo social (De Martino, 
1943-46: 47). Por lo tanto, si la acción mágica se expresaba en el enfrentamiento con ansiedades cultu-
rales, la mirada histórico-religiosa debía abandonar el problema de la enfermedad del chamán – princi-
pal objeto de interés de los estudiosos que apoyaban la interpretación psicopatológica – para interesar-
se de su capacidad de dominar al mal. En cambio, el enfoque histórico-religioso tenía que interrogarse 
sobre el mal de sus clientes-pacientes, demostrando asimismo la insuficiencia y el etnocentrismo de 
las categorías médicas y psiquiátricas utilizadas en la investigación de la magia y llegando finalmente a 
interpretar el problema de los poderes mágicos en relación con su propia eficacia. 

No obstante, cabe notar que De Martino no quiso acoger enteramente la crítica radical de Shi-
rokogoroff al etnocentrismo europeo, que de alguna manera anticipaba la agenda de la antropología 
posmoderna9. De hecho, el historiador italiano rechazó el uso de categorías emic para describir el mal 
ártico propuesto por Shirokogoroff (De Martino, 1943-46: 81). Eso se debe a que su reflexión no 
estaba orientada a un contexto etnográfico específico, sino que trataba de generalizar el material que 
venía del “mundo mágico” para pensar críticamente el conocimiento etnológico y revisar un historici-
smo que miraba a la catarsis cultural de la civilización occidental. El descubrimiento de la naturaleza 
culturalmente condicionada de los poderes mágicos debía ser pensado dentro de la condición general 
del drama histórico del mundo mágico (De Martino, 1948 [2022]: 22-23). Al aceptar la imagen del 
chamanismo propuesta por el etnólogo ruso, De Martino llevaba la reflexión metodológica hacia una 
primera formulación del tema de la crisis de la presencia, que desempeñaría un papel esencial en su po-
sterior trayectoria científica. Los chamanes siberianos aparecen, desde el primer capítulo de la mono-
grafía de 1948 – Il problema dei poteri magici (1948 [2022]: 9-71) – como un instrumento intelectual 
para abordar críticamente el dramático juicio producido por el escándalo de los poderes mágicos. La la-
bilidad psíquica del chamán y la labilidad estructural de los tunguses representaban un ejemplo perfec-
to del funcionamiento del mundo mágico. El caso tungús del olonismo – síndrome imitativo expresado 

9   Con respecto a la influencia de Shirokogoroff en la crítica al etnocentrismo europeo (Lewis, 1992: 117-136).



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 99

por automatismos obsesivos (De Martino, 1948 [2022]: 71-72) – constituía una muestra del riesgo de 
ser reabsorbido por la naturaleza, un mal colectivo en que se expresaba el peligro radicalmente humano 
de perder contacto con el mundo. En las primeras páginas del segundo capítulo de Il mondo magico, de-
dicado al drama histórico de la magia, De Martino comparaba diferentes condiciones experimentadas 
por los malayos, los tunguses, los yukagires, los yakutes, los ainus, etc. En esa operación comparativa, 
De Martino transcendía el nivel etnológico y miraba a una condición humana universal. El historiador 
entreveía en esos casos etnológicos la posibilidad de analizar la pérdida de la unidad de la persona pro-
ducida por la aparición repentina de una emoción; esta condición generaba formas de visible resisten-
cia, expresiones de la voluntad de ser en el mundo como presencia ante el riesgo de no ser. La caída de 
los tunguses en el síndrome imitativo se elevaba a prefiguración de la crisis de la presencia. La paradoja 
de la relación hombre-naturaleza se generalizaba y, a partir de la crisis de los primitivos, se convertía en 
una imagen de un drama permanente para la constitución de la persona y la cultura.

Es evidente, por consiguiente, que el chamán le interesaba a De Martino, 	 entre todos los otros 
operadores rituales “primitivos”, ya que Shirokogoroff lo había descrito como una especie de gigante cul-
tural que, por haber conseguido curar su propia enfermedad; subía sanar y, en consecuencia, mantener 
unida a su comunidad. La acción culturalmente determinada del “chamán-curador” representaba precisa-
mente la respuesta colectiva a la angustia generada por el riesgo constante de una crisis de presencia.

Ante tal peligro colectivo, el chamán era el único que dentro del grupo había sabido adquirir 
una técnica para enfrentarse con estas crisis. La magia representaría, por ende, una diferente forma de 
organizar culturalmente la realidad y de establecer una relación entre el sujeto y el mundo. El horizonte 
cultural e histórico en el que el chamán se mueve es el drama histórico de la presencia que oscila con-
stantemente entre crisis y redención, en una dimensión en la que el ser-en-el-mundo es constantemente 
lábil. En las condiciones históricas en las que subsiste esta forma de historicidad – que De Martino 
identifica como magia etnológica – las culturas, a pesar de su variabilidad ideológica e institucional, se 
muestran orgánicamente conectadas a la disociación psíquica, y así conforman su gobierno y dominio, 
que se convierte en un verdadero ideal cultural dentro del mundo mágico. Cada miembro del grupo 
está potencialmente dispuesto a dominar la crisis, sin embargo, aunque muchos lo intentan, sólo unos 
pocos son capaces de alcanzar esta condición excepcional y en ellos la comunidad y los individuos con-
fían en los momentos críticos de su vida (De Martino, 1943-46: 70).

Es evidente que la triangulación teórico-metodológica que relacionaba De Martino y Eliade 
con Shirokogoroff generó interpretaciones profundamente distintas de las acciones de los chamanes. 
El encuentro entre los dos historiadores de las religiones en el terreno del chamanismo sólo se realizó 
cuando las dos perspectivas metodológicas ya se habían consolidado con la publicación, por un lado, 
de Il mondo magico, y, por otro, de Le chamanisme et les techniques archaïques de l’extase. Ambos estu-
diosos dedicaron unas respetuosas lecturas de sus respectivas obras. Sin embargo, los historiadores no 
publicaron meras reseñas, sino críticas radicales dirigidas a los fundamentos teóricos y metodológicos 
del otro (Testa, 2015: 101). Eliade reseñó positivamente Il mondo magico, destacando el raro valor in-
telectual y la ardiente tensión filosófica demartiniana (Eliade, 1949: 105). Sin embargo, en un escrito 
anterior (1948), el historiador rumano no había dejado de presentar algunas críticas que denunciaban 



100 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

un aspecto paradójico inherente al historicismo demartiniano (Testa, 2015: 102). En la reseña Eliade 
retomó sus argumentos críticos y describió la posición idealista demartiniana que reconocía la realidad 
de los poderes mágicos dentro de una naturaleza culturalmente condicionada.10 Por consiguiente, la 
crítica eliadiana revelaba como De Martino estaba entonces abarcando el problema de la naturaleza de 
los poderes mágicos, siendo todavía influenciado por una opción parapsicológica11. 

En cambio, De Martino llegó a la publicación de su monografía en 1948 sin haberse enfrentado di-
rectamente a la interpretación eliadiana. Esto se debió a que el erudito italiano no tuvo posibilidad de leer 
el artículo que Eliade había dedicado al tema, Le problème du chamanisme (Eliade, 1946; Angelini, 2007: 
213), ya que el volumen demartiniano fue entregado al editor Einaudi en agosto de 1946. El encuentro 
con las tesis de Eliade se pospuso, de hecho, hasta 1952 cuando, en una amplia reseña de los trabajos que el 
erudito rumano había publicado en aquellos años (De Martino, 1952), el historiador italiano aprovechó 
la ocasión para exponer una crítica al modelo metodológico eliadiano y para explicitar su propio distan-
ciamiento no sólo de su lectura del chamanismo, sino en términos más amplios de su idea de la historia 
(pero, sin contestar enteramente a las críticas que Eliade había expuesto entre 1948 y 1949). 

Los únicos elementos compartidos entre estas dos posturas sobre el chamanismo emergen de la 
crítica a la interpretación psicopatológica que había dominado el marco interpretativo hasta los años 
treinta y que, a través de la mediación de Shirokogoroff, había llevado a interpretar en sentido positivo 
la función de los chamanes. Sin embargo, en la definición de este fenómeno religioso, la distancia entre 
ambos estudiosos es infranqueable. El problema de la crisis psicopatológica había conducido a De Mar-
tino a un replanteamiento de problema de los poderes mágicos, pero también a un refinamiento del 
tema de la crisis de la presencia en el seno de la magia etnológica y, por último, a marcar una distancia 
con Eliade a través de una reflexión original y crítica sobre el tema de la historia y de la deshistorización. 

Las dos trayectorias científicas divergen en relación con este último tema, ya que la reflexión 
sobre la historicidad del chamanismo había llevado Eliade a identificar no sólo un origen arcaico del 
fenómeno, sino también su esencia en una tensión extática universalizada. En el pensamiento eliadia-
no, todo hecho histórico debía considerarse, en consecuencia, como una caída desde una experiencia 
original inmediata de lo sagrado. En la citada reseña, De Martino no podía por tanto sino identificar en 
Eliade una peligrosa tendencia a participar en el objeto investigado, criticando así el “método sustracti-
vo” que había llevado a la construcción artificial de este chamanismo arcaico. En la opinión del histo-
riador italiano, el método seguido por Eliade parecía comprometido con aquella teología histórica del 
Nuevo Testamento que buscaba la “esencia” del cristianismo o de la perspectiva de Wilhelm Schmidt 
que, tras haber abolido las diferencias entre las formas históricas de la vida religiosa de los “primiti-
vos”, lograba, mediante un uso incorrecto de la comparación, conseguir – o más bien inventar – una 
religión originaria del género humano. El método con el que el padre Schmidt “descubrió” al Dios del 
cristianismo, como la forma más antigua de vida religiosa de la humanidad se parecía a la metodología 

10   Tras tales líneas, Eliade señaló, no sin cierta ironía, cómo esta interpretación pudiera entrar en un diálogo paradójico con la perspec-
tiva del idealismo mágico de Julius Evola (Eliade, 1949: 107). Como es sabido, el acercamiento al pensamiento de Evola preocupó a De 
Martino tanto que el pasaje de la reseña eliadiana fue suprimido a partir de la segunda edición de Il mondo magico. Cf.. Mancini (1999). 
11   Sin embargo, el tema ha suscitado polémicas acaloradas y respuestas críticas: véase, entre otras, la propuesta de Giordana Charuty 
(2001).



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 101

sustractiva a través de la cual Eliade se alejó de la historia identificando la esencia del chamanismo en el 
viaje extático celestial. Fue así, en el marco de una genérica ideología religiosa “arcaica” y centrada en la 
fe en un ser celestial supremo, que Eliade pudo postular una originaria experiencia extática constitutiva 
de la condición humana (De Martino, 1952: 151-152). 

En cambio, De Martino buscó en el chamanismo no tanto una categoría analítica para la historia 
de las religiones sino una herramienta teórica, comparativamente edificada, que le permitiera pensar 
en la deshistorización como una tensión horizontal. Paradójicamente, no se trataba de una huida de 
la historia sino de una técnica que garantizaba la magia etnológica el rescate de la presencia en la hi-
storia. En cambio, en el pensamiento de Eliade, el éxtasis chamánico representaba el residuo histórico 
de la necesidad humana – una tensión vertical – de escapar de una historia buscando la salvación. Sin 
embargo, el humanismo demartiniano no podía consolidarse mediante la trascendencia de su propia 
historicidad o, como en la propuesta de Eliade, llamando a la historia de las religiones a colaborar en 
esa trascendencia. Por el contrario, sólo se podría aspirar a un nuevo humanismo que aceptase la pro-
ducción de valores culturales, a la vez que se procurase incitar a la historia de las religiones a reconside-
rar las reivindicaciones antihistóricas de las religiones y culturas concretas (De Martino, 1952: 150). 
Aunque la propuesta de Eliade desempeñó un papel central en el desarrollo del pensamiento demarti-
niano – por ejemplo, en la deuda que el erudito italiano contrajo con el tema del eterno retorno en su 
autónoma reformulación del concepto de deshistorización (Angelini, 2007: 216) – la huida eliadiana 
de la historia sólo podía ser definitivamente rechazada por De Martino. 

Una vez desarrollado el giro metodológico alrededor de la magia, el chamán “héroe de la pre-
sencia” casi desapareció del horizonte de los problemas demartinianos y, por tanto, no tuvo un efecto 
persistente en el campo de los estudios chamánicos. Se trataba, de hecho, de un uso instrumental del 
concepto que había sido útil para el tratamiento de un problema teórico que, en cierta medida, es 
comparable al simultáneo manejo de la figura del chamán por parte de Claude Lévi Strauss (1949a 
y 1949b), que, también a manera de una respuesta a las interpretaciones psicopatológicas, utilizó las 
prácticas y creencias chamánicas para abrir una reflexión sobre la eficacia simbólica y el consenso en el 
que se basaban las relaciones entre el grupo social y los chamanes.

En la obra De Martino, el chamanismo sigue siendo influenciado por la complejidad de su per-
spectiva teórica. Por un lado, el historiador de las religiones no quiso construir una categoría analítica 
que pudiera ser utilizada por la disciplina, más allá del tema de la crisis de la presencia. Por otra parte, 
el chamanismo demartiniano no había heredado aquella instancia crítica hacia la construcción del 
concepto que había sido señalada por Pettazzoni y por el propio Shirokogoroff. En cierta medida, la 
posibilidad de elevar el chamanismo demartiniano como categoría analítica se vio debilitada por un 
enfoque comparativo que, aunque no haya actuado a través de un método sustractivo de orientación 
teológica, presuponía la comparabilidad de los fenómenos investigados. De hecho, la identificación 
del drama histórico del mundo mágico se fundaba sobre una comparación no sistemática de materia-
les de procedencia muy diversa (un área de difusión que incluye la Siberia ártica y subártica, América 
del Norte y Melanesia). Ante tan extensa comparación, De Martino trató identificar una tendencia 
universal de los actores sociales a padecer de una condición psíquica que llevaría a la pérdida de la pre-



102 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

sencia (De Martino, 1948 [2022]: 71). Para perseguir tal plan analítico, el historiador de las religiones 
alineó documentación etnográfica de África ecuatorial y meridional, así como de Fiyi, y la yuxtapu-
so a los materiales árticos recogidos por Rasmussen y los obtenidos por Bogoras (De Martino, 1948 
[2022]: 9-70). El chamanismo demartiniano se revela como un constructo analógico edificado a través 
de una comparación de datos etnográficos a veces todavía afectada por un pensamiento primitivista y 
proyectada sobre un mundo mágico idealizado. El historicismo demartiniano corría el riesgo de repro-
ducir involuntariamente una imagen inmóvil de lo primitivo que había sido propuesta por Lévi-Bruhl 
y que había sido acogida por la fenomenología religiosa. El límite de la operación demartiniana radi-
ca, por tanto, en que el chamanismo no fue pensado en sus propios términos, sino como una imagen 
proyectiva de la civilización occidental y, por consiguiente, también del humanismo histórico-relig-
ioso. Prueba de ello es el revelador lapsus que llevó a De Martino a señalar en el chamán “un vero e 
proprio Cristo magico, mediatore per tutta la comunità dell’esserci nel mondo come riscatto dal rischio 
di non esserci” (De Martino, 1948 [2022]: 99). Esta analogía eucarística se constata así, en un meca-
nismo de transfer, como el modelo subyacente a la interpretación del fenómeno chamánico y, al fin y 
al cabo, de la misma crisis de la presencia. Este pasaje demuestra así cómo la categoría demartiniana de 
chamanismo es históricamente connotada. De hecho, su objetivación se produjo en un momento de la 
historia occidental que De Martino percibió como altamente dramático. Así pues, el Occidente, ame-
nazado por el “mundo primitivo” del totalitarismo, solo podría encontrar su catarsis cultural a través 
de la generalización de la función salvífica del chamán como Cristo mágico.

¿Hacia una vanificazione del chamanismo?

En los años sucesivos al enfrentamiento entre De Martino y Eliade, las trayectorias de la escuela 
italiana de historia de las religiones y de la fenomenología se separaron inexorablemente. Como ya 
hemos señalado, el modelo de Eliade alcanzó un enorme éxito, debido principalmente a la visibilidad 
ofrecida por la traducción al inglés de su monografía y, por tanto, a la difusión de sus tesis en un am-
biente norteamericano receptivo hacia una perspectiva que dialogaba con las instancias espirituales 
de la contracultura (Atkinson, 1992; Humphrey, 1999; von Stuckrad, 2002, 2003b; Vazeilles, 2003; 
Vitebsky, 1995; Wallis, 2003; Willis, 1994). Si la crítica de la fenomenología religiosa acabó radica-
lizándose en la escuela italiana (De Martino, 1953-4), el paradigma interpretativo eliadiano, en cam-
bio, se hizo hegemónico y constituyó el punto de referencia de los estudios sobre el chamanismo, al 
menos hasta los años noventa12. Por ende, de aquel momento en adelante, la historia de las religiones 
italiana ha mirado sospechosamente al chamanismo como objeto de investigación,13 aunque en algu-
nas esporádicas ocasiones ha intentado mantener viva aquella instancia crítica que se había impuesto 
a partir de las páginas de Pettazzoni. Sin embargo, el enfoque historicista de la escuela italiana (que de 
hecho nunca pretendió edificar una categoría tipológica) no había abierto una reflexión colectiva que 
12   Para observar el surgimiento de un paradigma alternativo que fuera al menos tan exitoso como el de Eliade, y por lo tanto capaz 
de marcar un punto de inflexión en la producción discursiva sobre el chamanismo, debemos esperar al trabajo estructuralista de Roberte 
Hamayon (1990).
13   Con algunas excepciones, como en el caso de los tres volúmenes que Gilberto Mazzoleni ha dedicado al estudio del chamanismo 
sami: Mazzoleni, 1981, 1982, 2002.



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 103

permitiera al chamanismo ocupar un lugar fijo y permanente en el repertorio de problemas científicos 
que caracterizaban la escuela italiana. Así que, mientras en ámbito internacional se produjo una fuerte 
reacción a la perspectiva eliadiana, el chamanismo fue identificado solo ocasionalmente por la historia 
de las religiones italiana como concepto que debía someterse al escrutinio de una acción crítica. 

En aquel entonces, la perspectiva de investigación abierta por Darío Sabbatucci – la vanifica-
zione dell’oggetto religioso (1990a y 1990b) – estaba esbozando una nueva mirada crítica consagrada 
a la desestructuración de todos aquellos -ismos construidos como objetos religiosos por la fenome-
nología.14 En la propuesta de Sabbatucci, la fenomenología debía ser interpretada como una forma 
de objetivación de la religión, mientras que la perspectiva histórico-religiosa debía contrastarla con 
una vanificazione de las categorizaciones arbitrarias – inservibles para investigar culturas que no fue-
ran la occidental – que aquella metodología hegemónica impuso en el estudio de las religiones a lo 
largo del siglo XX (Sabbatucci, 1991: 127). Potencialmente, en la perspectiva de Sabbatucci y de sus 
seguidores, el chamanismo se interpretaría como resultado de uno de los varios “descubrimientos” a 
través de los cuales la cultura occidental recogía, nombraba y ordenaba, sub specie religionis, creencias y 
prácticas de culturas “otras”. El grupo de estudiosos relacionados a la prospectiva de Sabbatucci realizó 
varios y valiosos ejercicios de deconstrucción de objetos religiosos generalizados por la fenomenología. 
Lamentablemente, el chamanismo no fue incluido en la lista de estos “ejercicios”. Sin embargo, esta 
perspectiva deconstructiva, útil para contrarrestar la fenomenología en su momento de máximo desar-
rollo, también conlleva ciertas limitaciones. De hecho, una historización radical de lo religioso corre el 
riesgo de reproducir imágenes estereotipadas de las “culturas primitivas”, cuya capacidad autónoma de 
producción de valores es en ocasiones subestimada; además de que potencialmente estos estereotipos 
terminan por reconducir toda la perspectiva histórico-religiosa sobre las religiones indígenas a una 
edificación autorreferencial del mismo Occidente (Botta, 2021). 

Tampoco las formas contemporáneas de resignificación del chamanismo (ya sean autorrepresen-
taciones de culturas indígenas o de spiritual seekers adentro de la cultura occidental) han entrado en el 
campo de los intereses de la reciente historia de las religiones italiana, ya que son pensadas como sim-
ples herencias y reproducciones de aquella objetivación fenomenológica. Sin embargo, la afirmación de 
un chamanismo global requiere un cambio en la perspectiva histórico-religiosa, que no puede confor-
marse solamente con perseguir metódicamente su vanificazione y debería dedicarse también a obser-
var los “usos” y “abusos” contemporáneos del chamanismo como problemas culturalmente subjetivos 
(Francfort-Hamayon, 2001). De hecho, el campo religioso revela hoy en día la continua producción de 
nuevos chamanismos, que se multiplican a través del extraordinario interés de actores sociales en todo 
el planeta. Una “vanificazione del objeto chamánico” podría, por supuesto, seguir favoreciendo el nece-
sario control epistémico sobre la transformación indebida de construcciones metafóricas y convencio-
nales en nuevos conceptos metafísicos (Keesing, 1984). Sin embargo, la incesante aparición de nuevos 
chamanismos demuestra la persistente necesidad de un consumo de lo “primitivo” por parte de actores 
sociales contemporáneos (Botta, 2018), la tenaz reproducción de procesos culturales y religiosos que 
contribuyen a renovar las “narrativas del otro” (Pignato, 2001: 17). En nuestros días, el chamanismo 

14   Como casos ejemplares de esta perspectiva, véanse Sabbatucci (1981, 1986) y Visca (1986).



104 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

se manifiesta como una imagen sintética de una supuesta religiosidad indígena global – pensada como 
uniforme, inmóvil y desprovista de caracteres culturales subjetivos – y, por ende, como un dispositivo 
al servicio del dominio de Occidente para el control político de una definición de la religión15. 

En esta dirección, una renovación de la perspectiva histórico-religiosa de la escuela italiana sobre 
el chamanismo deberá pasar por el establecimiento de una especie de laboratorio de auto-reflexivi-
dad. De hecho, la magia demartiniana – y quizás también la falta de reconocimiento de subjetividad 
chamánica antigua y contemporáneas – ha terminado por favorecer un uso retórico del primitivo que 
ha reproducido formas de temporalización y distanciamiento del Otro (Fabian, 1983). Sin embargo, 
hoy en día ya no basta con deconstruir el objeto “chamánico”, sino que es necesario observar al chama-
nismo desde la perspectiva de una evaluación autocrítica de los conceptos antropológicos y de su con-
textualización en la cultura occidental (von Stuckrad, 2005).  Se trata de investigar cómo la continua 
multiplicación de chamanismos (también en contextos académicos) ha contribuido a una producción 
discursiva global sobre la religión que sigue multiplicando designaciones sub specie chamánica. Es decir 
que esta mirada autocrítica debe partir del reconocimiento de la circularidad y la retroalimentación de 
los discursos – académicos y extra-académicos – en torno al chamanismo. Posteriormente, la perspecti-
va histórico-religiosa podrá analizar los enunciados chamánicos fragmentarios y dispersos con el fin de 
reconocer las formas de conocimiento que organizan el discurso contemporáneo sobre el chamanismo. 
Solamente así será posible construir un archivo histórico-religioso que encuentre regularidades discur-
sivas y nos ofrezca la posibilidad de una nueva reflexión sobre el chamanismo. Es decir que la investiga-
ción histórico-religiosa puede reconfigurarse como un ejercicio “arqueológico”16 capaz de abordar las 
estrategias retóricas disciplinarias y de colocarse críticamente adentro de la larga trayectoria discursiva 
que se abrió tras el primer contacto europeo con los pueblos siberianos. 

La evaluación crítica de esta producción discursiva permitirá, por tanto, repensar las formas de 
representación de la religión producidas en el campo académico17, y también al interior de la historia 
de las religiones italiana. Ante la existencia de múltiples chamanismos (Thomas-Humphrey, 1994: 
208), un análisis arqueológico consentirá un replanteamiento del problema de la definición de esta 
categoría analítica. Indagar genealógicamente la trayectoria de su “invención” permitirá reconocer en 
el chamanismo un dispositivo instituido para establecer un enfrentamiento “controlado” con una re-
alidad ajena. No obstante su contribución a una crítica del concepto de chamanismo, la contribución 
de la historia de las religiones italiana no ha sido totalmente inocente. En la perspectiva demartiniana 
– y potencialmente también en la de Sabbatucci –, el chamanismo emergió también como concepto 
bueno para reafirmar la función civilizadora de Occidente. De hecho, la escuela italiana, aunque de-
sde una perspectiva teórica opuesta a la fenomenología religiosa, ha proporcionado una definición del 
chamanismo como objeto incompatible con la modernidad; es decir, como manifestación de una con-

15   “Like caste, taboo, and mana, shamanism is more of an exotic essence, a romanticized inversion of Western rationalism, than a 
scholarly category that can stand up to any sustained interrogation” (Thomas-Humphrey, 1994: 2).
16   Recuperando, por supuesto, la perspectiva de Michel Foucault (1969), pero también en el ámbito histórico-religioso la propuesta 
crítica de Carmen Bernand y Serge Gruzinski (1988).
17   En este sentido, habrá que retomar la propuesta de Talal Asad (1993: 24), que en su Genealogies of Religion invita a reflexionar 
sobre el hecho de que los conceptos religiosos occidentales contribuyen a definir las formas de producción histórica: “A contribution to a 
historical anthropology that takes the cultural hegemony of the West as its object of inquiry. More precisely, they explore ways in which 
Western concepts and practices of religion define forms of history making”. 



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 105

dición mágico-primitiva de la que la cultura occidental pretendía redimirse. Solamente tras mostrar la 
parcialidad del discurso occidental, y por ende también del discurso histórico-religioso, será finalmen-
te posible edificar una historia de las religiones multivocal y multicultural en el que el chamanismo 
obtendrá el estatuto de problema culturalmente subjetivo, propósito que abrirá espacios para construir 
una renovada definición operativa de esta decisiva categoría analítica.

Sergio Botta es Doctor en Historia Religiosa. Professor Asociado del Departa-
mento de Historia, Antropología, Religiones, Artes, Artes Escénicas de la Sa-
pienza Universidad de Roma.

Bibliografia

Alberts, T.K. (2015). Shamanism. Discourse, Modernity. London: Routledge.			    
https://doi.org/10.4324/9781315608815

Angelini, P. (2001). L’uomo sul tetto. Mircea Eliade e la «storia delle religioni». Torino: Bollati Boringhieri. 

Angelini, P. (2007). Il rapporto tra Ernesto De Martino e Mircea Eliade. In C. Gallini, & M. Massen-
zio (a cura di). Ernesto De Martino nella cultura europea (pp. 211-222). Napoli: Liguori.

Angelini, P. (2008). Ernesto De Martino. Roma: Carocci. 

Asad, T. (1993). Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam. 
Baltimore: John Hopkins University Press. https://doi.org/10.1353/book.16014

Atkinson, J.M. (1992). Shamanisms Today. Annual Review of Anthropology, 21, 307-330. 	
https://doi.org/10.1146/annurev.an.21.100192.001515

Bernand, C. & Gruzinski, S. (1988). De l’idolâtrie. Une archéologie des sciences religieuses. Paris: 
Éditions du Seuil.

Boekhoven, J. (2011). Genealogies of Shamanism. Struggles for Power, Charisma and Authority. Gro-
ningen: Barkhuis. https://doi.org/10.2307/j.ctt22728fr

Botta, S. (2010). La via storicista allo sciamanismo: prospettive archeologiche e storia delle religioni. 
In A. Saggioro (a cura di), Sciamani e sciamanesimi (pp. 59-86). Roma: Carocci.

Botta, S.  (2015). I Desired to Learn the Ways of the Shaman. Il contributo della scuola boasiana alla 
generalizzazione dello sciamanesimo. In L. Arcari, & A. Saggioro (a cura di), Sciamanesimo e sciama-
nesimi. Un problema storiografico (pp. 11-40). Roma: Nuova Cultura.

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


106 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

Botta, S. (2018). Dagli sciamani allo sciamanesimo. Discorsi, credenze, pratiche. Roma: Carocci.

Botta, S. (2021). Tassonomie, pappagalli ed eroine mitiche. Appunti per una comparazione critica 
intorno all’uso delle religioni indigene in Dario Sabbatucci e Jonathan Z. Smith. ASE. Annali di 
Storia dell’Esegesi, 38(2), 437-466.

Brelich, A. (1966). Introduzione alla storia delle religioni. Roma-Pisa: Istituti Editoriali e Poligrafici 
Internazionali.

Brelich, A. (1979). Verità e scienza. Una vita. In A. Brelich. Storia delle religioni: perché? (86-91). 
Napoli: Liguori. 

Charuty, G. (2001). Le retour de métapsychistes. L’Homme, 158-159, 353-364.			    
https://doi.org/10.4000/lhomme.117 

Cox, J.L. (2003). Contemporary Shamanism in Global Contexts: “Religious” Appeals to an Archaic 
Tradition? Studies in World Christianity: The Edinburgh Review of Theology and Religion”, 9(1), 69-
87. https://doi.org/10.3366/swc.2003.9.1.69

De Martino, E. (1941). Naturalismo e storicismo nell’etnologia. Bari: Laterza.

De Martino, E. (1942a). Percezione extrasensoriale e magismo etnologico. Studi e Materiali di Storia 
delle Religioni, 18, 1-19.

De Martino, E. (1942b). Recensione a S. M. Shirokogoroff, The Psychomental Complex of the Tungus. 
Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 18, 108-111.

De Martino, E. (1943). Di alcune condizioni delle sedute metapsichiche alla luce del magismo. Rivi-
sta di antropologia, 34, 479-490.

De Martino, E. (1943-46). Percezione extrasensoriale e magismo etnologico (seconda parte). Studi e 
Materiali di Storia delle Religioni, 19-20, 31-84. 

De Martino, E. (1948). Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo. Torino: Einaudi.

De Martino, E. (1952). Recensione a Mircea Eliade, Le mythe de l’éternel retour, archétypes et répé-
tition, Psychologie et histoire des religions, à propos du symbolisme du ‘Centre’, Le Chamanisme et les 
techniques archäiques de l’extase. Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 23, 148-155.

De Martino, E. (1953-54). Fenomenologia religiosa e storicismo assoluto. Studi e Materiali di Storia 
delle Religioni, 24-25, 1-25.

Di Donato, R. (1999). I greci selvaggi. Antropologia storica di Ernesto De Martino. Roma: Manifestolibri. 

about:blank
about:blank


EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 107

DuBois, T.A. (2011). Trends in Contemporary Research on Shamanism. Numen, 58, 100-128. 	
https://doi.org/10.1163/156852710X514339-2

Eliade, M. (1946). Le problème du chamanisme. Revue de l’Histoire des Religions, 131, 5-52. 	
https://doi.org/10.3406/rhr.1946.5473

Eliade, M. (1948). Science, Idéalisme et phénomènes paranormaux. Critique, 23, 315-323.

Eliade, M. (1949). Compte rendu: Ernesto De Martino, Il mondo magico. Prolegomeni a una storia 
del magismo. Revue de l’Histoire des Religions, 135, 105-108.

Eliade, M. (1951). Le chamanisme et les techniques archaïques de l’extase. Paris: Payot.

Eliade, M. (1961). Recent works on Shamanism. A Review Article. History of Religion, 1(1): 152-
186. https://doi.org/10.1086/462442

Eliade, M. (1964). Shamanism: Archaic Techniques of Ecstasy. New York: Pantheon.

Eliade, M. (1987). Shamanism. An Overview. In The Encyclopedia of Religion, vol. 13 (pp. 202-208). 
New York: Macmillan. 

Fabian, J. (1983). Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object. New York: Columbia 
University Press.

Ferrari, F. (2012). Ernesto De Martino on Religion. The Crisis and the Presence. Sheffield: Routledge.

Flaherty, G. (1992). Shamanism and the Eighteenth Century. Princeton: Princeton University Press. 
https://doi.org/10.1515/9781400862641

Foucault, M. (1969). L’archéologie du savoir. Paris: Éditions Gallimard.

Francfort, H.-P., & Hamayon, R. (eds.) (2001). The Concept of Shamanism: Uses and Abuses. Buda-
pest: Akadémiai Kiadó. 

Gasbarro, N. (1985). E. De Martino: microstoria di un «nostro». Studi e Materiali di Storia delle 
Religioni, 51(2), 211-235. 

Gasbarro, N. (1990). La terza via tracciata da Raffaele Pettazzoni. Studi e Materiali di Storia delle 
Religioni, 56(1), 95-199. 

Geisshuesler, F.A. (2021). The Life and Work of Ernesto De Martino: Italian Perspectives on Apocalypse 
and Rebirth in the Modern Study of Religion. Leiden: Brill. https://doi.org/10.1163/9789004457720

Gilberg, R. (1984). How to recognize a Shaman among Other Religious Specialists? In M. Hoppál. 
(ed.), Shamanism in Eurasia (pp. 21-27). Göttingen: Herodot. 

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


108 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

Hamayon, R. (1990). La chasse à l’âme. Esquisse d’une théorie du chamanisme sibérien. Nanterre: 
Société d’ethnologie.

Hamayon, R. (2015). Le chamanisme. Fondements et pratiques d’une forme religieuse d’hier et d’au-
jourd’hui. Paris: Eyrolles.

Humphrey, C. (1999). Shamans in the City. Anthropology Today, 15(3), 3-10. 			 
https://doi.org/10.2307/2678275

Hutton, R. (2001). Shamans. Siberian Spirituality and the Western Imagination. London: Hambledon.

Keesing, R. (1984). Rethinking Mana. Journal of Anthropological Research, 40(1), 137-156. 		
https://doi.org/10.1086/jar.40.1.3629696

Kehoe, A. (2000). Shamans and Religion. An Anthropological Exploration in Critical Thinking. Long 
Grove: Waveland.

King, C. (2020). Gods of the Upper Air: How a Circle of Renegade Anthropologists Reinvented Race, 
Sex, and Gender in the Twentieth Century. New York: Doubleday.

Lanternari, V. (1983). Pettazzoni e le civiltà primitive. IDOC Internazionale, 16(6-7), 43-47. 

Laufer, B. (1917). Origin of the word Shaman. American Anthropologist, 19, 361-371. 		
https://doi.org/10.1525/aa.1917.19.3.02a00020

Lévi-Strauss, C. (1949a). L’efficacit. Symbolique. Revue de l’histoire des religions, 135(1), 5-27. 	
https://doi.org/10.3406/rhr.1949.5632

Lévi-Strauss, C. (1949b). Le sorcier et sa magie. Les temps modernes, 41, 3-24.

Lewis, I.M. (1971). Ecstatic Religion. An Anthropologocal Study of Spirit Possession and Shamanism. 
Harmondsworth: Penguin.

Lewis, I.M. (1984). What is a Shaman?. In M. Hoppál (ed.). Shamanism in Eurasia (3-12). Göttingen: Herodot.

Lewis, I.M. (1986). Religion in context. Cults and Charisma. Cambridge: Cambridge University Press.

Lewis, I.M. (1993). Possessione, Stregoneria, Sciamanismo. Contesti religiosi nelle società tradizionali. 
Napoli: Liguori.

Lubbock, J. (1870). The Origin of Civilisation and the Primitive Condition of Man. Mental and Social 
Conditions of Savages. London: Longmans, Green, and Co.

Mancini, S. (1999). Postface. E. De Martino. Le monde magique (pp. 285-575). Paris: Les 
Empêcheurs de penser en rond.

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 109

Massenzio, M. (1985). Destorificazione istituzionale e destorificazione irrelata in E. De Martino. 
Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 51(2), 197-204. 

Mastromattei, R. (2000). History, Limits and Prospects for Research on Shamanism in Italy. In M. 
Hoppál (ed.). Shamanism in Eurasia (pp. 37-45). Göttingen: Herodot.

Mazzoleni, G. (1981). Same I. La dimensione remota. Roma: Bulzoni.

Mazzoleni, G. (1982). Same II. La diversità relativa. Roma: Bulzoni.

Mazzoleni, G. (2002). Same III. Fra tradizione e innovazione. Roma: Bulzoni.

Mitrani, P. (1992). A Critical Overview of the Psychiatric Approaches to Shamanism. Diogène, 
158(40), 145-164. https://doi.org/10.1177/039219219204015813

Montanari, M. (1993). Categorie della storia e storicizzazione delle categorie in Ernesto De Martino. 
Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 59(1), 265-278. 

Montanari, W. (2021). Sciamanesimo e isteria artica. Archeologia della mente primitiva (1897-1939). 
Roma: Nuova Cultura.

Németh, J. (1914). Über den Ursprung des Wortes «shaman» und einige Bemerkungen zur türkisch-
mongolischen Lautgeschichte. Keleti Szemle, 14, 240-249. 

Ohlmarks, Å. (1939). Studien zum Problem des Schamanismus. Lund: Gleerup.

Pettazzoni, R. (1913). La scienza delle religioni e il suo metodo. Scientia, 7, 239-247. 

Pettazzoni, R. (1924). Svolgimento e carattere della storia delle religioni. Bari: Laterza.

Pharo, L.K. (2011). A Methodology for a Deconstruction and Reconstruction of the Concepts 
“Shaman” and “Shamanism”. Numen, 58, 6-70. https://doi.org/10.1163/156852711X540087

Pignato, C. (2001). Totem mana tabù. Archeologia di concetti antropologici. Roma: Meltemi.

Rasmussen, K. (1929). Intellectual Culture of the Iglulik Eskimos. Report of the Fifth Thule Expedition, 
1921–1924, vol. 7. Copenhagen: Gyldendalske Boghandel, Nordisk Forlag.

Rydving, H. (2011). Le chamanisme aujourd’hui: constructions et déconstructions d’une illusion 
scientifique. Études mongoles et sibériennes, centrasiatique et tibétaines», 42 			 
https://doi.org/10.4000/emscat.1815

Sabbatucci, D. (1963). Raffaele Pettazzoni. Numen, 10, 1-41. 					   
https://doi.org/10.1163/156852763X00016

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


110 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

Sabbatucci, D. (1981). Sui protagonisti di miti. Roma: EuRoma-La Goliardica.

Sabbatucci, D. (1986). Mistica agraria e demistificazione. Roma: EuRoma-La Goliardica.

Sabbatucci, D. (1990a). La prospettiva storico-religiosa. Fede, religione e cultura. Milano: Il Saggiatore. 

Sabbatucci, D. (1990b). La vanificazione dell’oggetto religioso. Studi e Materiali di Storia delle Reli-
gioni, 56(1), 39-41. 

Sabbatucci, D. (1991). Sommario di storia delle religioni. Roma: Il Bagatto.

Sasso, G. (2001). Ernesto De Martino fra religione e filosofia. Napoli: Bibliopolis. 

Satta, G. (2005). Le fonti etnografiche de Il Mondo Magico. In C. Gallini, & M. Massenzio  (a cura 
di). Ernesto De Martino e la formazione del suo pensiero. Note di metodo (pp. 57-78). Napoli: Liguori.

Severino, V. (2006-2007). La dialettica del pensiero primitivo in Raffaele Pettazzoni (1957-1959). 
Mythos. Rivista di Storia delle Religioni, 1, 199-214.

Severino, V. (2015). La dittatura della presenza: dai “poteri magici” al “diritto di vivere”. La figura 
dello sciamano in Ernesto De Martino. In L. Arcari, & A. Saggioro (a cura di). Sciamanesimo e scia-
manesimi. Un problema storiografico (pp. 87-99). Roma: Nuova Cultura.

Shirokogoroff, S. (1935). Psychomental Complex of the Tungus. London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. 

Testa, A. (2015). Estasi e crisi. Note su sciamanismo e pessimismo storico in Eliade, De Martino 
e Lévi-Strauss. In L. Arcari, & A. Saggioro (a cura di). Sciamanesimo e sciamanesimi. Un problema 
storiografico (pp. 101-112). Roma: Nuova Cultura.

Thomas, M., & Humphrey, C. (eds.) (1994). Shamanism, History, and the State. Ann Arbor: Univer-
sity of Michigan Press. https://doi.org/10.3998/mpub.14055

Van Gennep, A. (1903). De l’emploi du mot “chamanisme”. Revue de l’Histoire des Religions, 47(1), 51-57.

Vazeilles, D. (2003). Chamanisme, néo-chamanisme et New Age. In R. Hamayon (éd). Chamanisme 
(Revue Diogène) (pp. 239-280). Paris: Quadrige/PUF.

Visca, D. (1986). La scoperta del tabu. Roma: EuRoma-La Goliardica.

Vitebsky, P. (1995). From Cosmology to Environmentalism: Shamanism as Local Knowledge in a 
Global Setting. In R. Fardon (ed.), Counterworks: Managing the Diversity of Knowledge (pp. 182-
203). London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203450994_chapter_9

Voigt, V. (1984). Shaman - Person or Word? In M. Hoppál. (ed.). Shamanism in Eurasia (pp. 13-20). 
Göttingen: Herodot.

about:blank
about:blank


EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 111

Von Stuckrad, K. (2002). Reenchanting Nature: Modern Western Shamanism and Nineteenth Cen-
tury Thought. Journal of the American Academy of Religion, 70, 771-799. 			 
https://doi.org/10.1093/jaar/70.4.771

Von Stuckrad, K. (2003a). Schamanismus und Esoterik: Kultur und wissenschaftsgeschichtliche Be-
trachtungen. Leuven: Peeters.

Von Stuckrad, K. (2003b). Le chamanisme occidental moderne et la dialectique de la science ratio-
nelle. In R. Hamayon (éd). Chamanisme (Revue Diogène) (pp. 281-301). Paris: Quadrige/PUF. 

Von Stuckrad, K. (2005). Constructions, Normativities, Identities: Recent Studies on ‘Shamanism’ 
and ‘Neo-Shamanism’. Review essay. Religious Studies Review, 31(3-4), 123-128. 		
https://doi.org/10.1111/j.1748-0922.2005.00007.x

Wallis, R.J. (2003). Shamans/Neo-Shamans. Ecstasy, alternative archaeologies, and contemporary Pa-
gans. London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203417577

Willis, R. (1994). New Shamanism. Anthropology Today, 10(6), 16-18. 				  
https://doi.org/10.2307/2783080

Zieme P. (2008). A Note on the Word “Shaman” in Old Turkic. Shaman, 16(1-2), 137-142.

Znamensky, A.A. (2007). The Beauty of the Primitive. Shamanism and the Western Imagination. New 
York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195172317.001.0001

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


112 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 JAN.DEZ.2023

En el laboratorio de la crisis de la presencia. El chamanismo como 
categoría analítica problemática en Ernesto De Martino

Resumen: El objetivo de este artículo es identificar la definición del chamanismo como categoría ana-
lítica, la cual ha resultado problemática en la escuela italiana de historia de las religiones. En particular, 
el concepto de “chamanismo” desempeñó un papel fundamental para el pensamiento de Ernesto De 
Martino, pues lo utilizó en su reflexión sobre la magia. Tras investigar brevemente los planteamientos 
de Raffaele Pettazzoni, el artículo se centrará en la propuesta demartiniana para identificar deudas y 
distancias, en particular, con las obras de Sergei Shirokogoroff y Mircea Eliade. Por último, se esbozará 
una propuesta histórico-religiosa para una nueva definición del chamanismo.
Palabras clave: xamanismo; Ernesto De Martino; Raffaele Pettazzoni; Mircea Eliade; Sergei Shiro-
kogoroff.

In the Laboratory of the Crisis of Presence. Shamanism as a Proble-
matic Analytical Category in Ernesto De Martino

Abstract: The aim of this article is to identify the definition of shamanism as an analytical
category, which has been problematic in the Italian school of history of religions. In particular, the 
concept of shamanism, played a fundamental role in Ernesto De Martino’s thought, as he used it in his 
reflection on magic. After briefly investigating Raffaele Pettazzoni’s approaches, the article will focus 
on demartinian proposal to identify debts and distances, in particular with the works of Sergei Shirok-
ogoroff and Mircea Eliade. Finally, it will outline a historical-religious proposal for a new definition of 
shamanism.
Keywords: shamanism; Ernesto De Martino; Raffaele Pettazzoni; Mircea Eliade; Sergei
Shirokogoroff.

No laboratório da crise da presença. O xamanismo como categoria 
analítica problemática em Ernesto De Martino

Resumo: O objetivo deste artigo é identificar a problemática definição do xamanismo como categoria 
analítica na escola italiana de história das religiões, com particular atenção ao pensamento de Ernesto 
De Martino, no qual o conceito desempenhou um papel fundamental na reflexão sobre a magia. Após 
uma breve investigação da abordagem de Raffaele Pettazzoni, o artigo centrar-se-á na proposta demar-
tiniana, a fim de identificar dívidas e distâncias, em particular, com as obras de Sergei Shirokogoroff e 
Mircea Eliade. Finalmente, tentará delinear uma proposta histórico-religiosa para uma nova definição 
de xamanismo.
Palavras-chave: xamanismo; Ernesto De Martino; Raffaele Pettazzoni; Mircea Eliade; Sergei Shiro-
kogoroff.



EN EL LABORATORIO DE LA CRISIS DE LA PRESENCIA. 

 CAMPOS  V.24 N.1/2 p.90-113 - JAN.DEZ.2023 113

RECEBIDO: 15/07/2022

APROVADO: 15/02/2023

PUBLICADO: 01/07/2024

 
Este é um material publicado em acesso 
aberto sob a licença Creative Commons  

BY-NC


