DOSSIE

Lamento, amarrac¢ao e tarantismo:
contribuicdes da teoria de Ernesto
De Martino as pesquisas sobre
religidoes populares no Brasil

HUGO RICARDO SOARES

MARCUS VINICIUS RIOS BARRETO

Introducao

O grupo de pesquisa Antropologia e Histdria das Religioes no Século XX: Teoria e Métodos
(Unifesp/CNPq), uma iniciativa criada em 2011 pela antropdloga Cristina Pompa' em parceria com o
historiador Adone Agnolin,” surgiu no cendrio académico brasileiro com o objetivo de investigar a cons-
trugao histdrica do conceito de religiao na modernidade ocidental. Desde entao, seus integrantes tém em-
penhado esforcos para cumprir a tarefa proposta por meio do exercicio continuo de confrontar este con-
ceito com algumas abordagens devedoras do debate intelectual europeu que, a partir da primeira metade
do século XX, discutiu a questao religiosa com base em certos pressupostos epistemoldgicos oriundos de

campos de estudo como as ciéncias sociais, a fenomenologia religiosa e a histéria das religioes.

1 Professora Associada do Departamento de Ciéncias Sociais da Unifesp.
2 Professor Livre-docente do Departamento de Historia da USP.



Inicialmente, o grupo privilegiou um conjunto de textos sobre religiao no intuito de analisar as
classicas interpretagoes socioldgicas, antropoldgicas e fenomenoldgicas desse tema. Em um segundo
momento, ampliando o escopo analitico, os pesquisadores passaram a discutir a questao religiosa a
partir da perspectiva historicista proposta pela Escola Italiana de Histdria das Religides: tradigao in-
telectual fundada nos anos 1920 pelo historiador das religides Raffaele Pettazzoni, juntamente com
alguns de seus alunos, mas que ainda ¢ pouco conhecida no cendrio académico brasileiro.

H4 aproximadamente dois anos, o grupo vem se dedicando exclusivamente as obras do etnélogo
¢ historiador das religioes napolitano Ernesto De Martino (1908 — 1965), um dos expoentes da Escola
Italiana e proponente de uma abordagem bastante original do assunto. A partir de um método que
investiga praticas religiosas como técnicas de reintegragao construidas histérica e culturalmente, De
Martino, ao longo de quase trés décadas, se empenhou na problematizagao de categorias “cléssicas’,
como “magia” e “religiao”, e propds outras, até entao estranhas a este campo de estudo, como os concei-
tos de “crise da presenga’, “de-historiza¢ao do devir” e “resgate cultural”

Esse itinerdrio tedrico percorrido pelo grupo nao se trata de uma escolha aleatéria, pois, desde o
inicio das atividades, seus pesquisadores vislumbravam o estudo e a anélise das obras de De Martino, mas
conscientes da complexidade e da novidade — para nosso cenario académico — de suas ideias, eles mapea-
ram alguns dos principais interlocutores, com os quais o etn6logo estabeleceu um dilogo critico, con-
solidando, assim, suas teorias no contexto académico italiano. Ademais, o interesse por uma bibliografia
sobre religido que, como mostraremos adiante, distancia-se dos cAnones adotados por boa parte dos cien-
tistas sociais brasileiros, trouxe para o grupo outro grande desafio: como as propostas analiticas demarti-
nianas poderiam trazer contribui¢des ao campo de investigagoes sobre religides no contexto brasileiro?

O presente artigo ¢ uma tentativa de refletir sobre essa inquietagao uma vez que, na condigao
de continuadores do grupo, somos por ela desafiados. Assim, nosso intuito ¢ estabelecer uma possi-
vel aproximagao entre as propostas de De Martino e aquelas apresentadas por alguns pesquisadores
brasileiros — a respeito dos quais falaremos mais a frente — sobre a questao religiosa.” Nosso recorte
privilegia alguns debates em torno da categoria “religioes populares”, pois aventamos a hipétese de que
o arcabouco tedrico-metodoldgico construido pelo etnélogo italiano pode oferecer renovadas possibi-
lidades analiticas & maneira como esta categoria vem sendo agenciada pela intelectualidade no Brasil.
Deste modo, pensamos que contemplar outras abordagens sobre religiao para além do “popular” im-
plicaria assumir uma tarefa demasiada aos limites desse artigo.

De antemao, percebemos que uma aproximagao das teorias demartinianas ao campo das religioes
populares do Brasil pode trazer grandes contribui¢coes mediante as seguintes justificativas: primeiro,
aquilo que foi classificado como “religiao/ religiosidade popular” pela literatura académica, a despeito
das semelhancas na defini¢ao de “popular”, apresenta diferengas na maneira pela qual De Martino, por
um lado, ¢ os autores brasileiros, por outro, analisam as praticas religiosas como tais. Segundo, na obra
demartiniana, as dimensdes analitica e descritiva da categoria sao problematizadas conjuntamente, ao

passo que no Brasil, a maioria dos cientistas sociais descreveu a religiosidade popular tomando a cate-

3 Essaaproximagio, ainda que de maneira muito pontual, foi realizada por alguns intelectuais. Trataremos deste ponto adiante.

44 caMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

goria como dado auto evidente, e alguns outros questionaram sua potencialidade analitica, mas assim
o fizeram fundamentando suas criticas menos a partir das préticas que dos discursos.

No intuito de enfrentar o desafio a que nos propusemos, levaremos a cabo a fundamentagao
da hipétese aventada, assumindo nossos eventuais deslizes, afinal de contas, trata-se de um autor do
comego do século XX e que se estabeleceu como etndlogo fora dos contextos nos quais a antropologia
foi primeiramente estabelecida como disciplina académica. Dessa maneira, no préximo item, vamos
discutir o tema da religiosidade popular tal como abordado na obra de De Martino. Em seguida, nosso
foco recaird sobre alguns autores do contexto brasileiro a fim de analisar como eles tém trabalhado o
tema em questdo. Finalmente, tendo estabelecido alguns contrapontos entre as diferentes concepgoes
tedricas, o intuito ¢ elaborar uma visao afirmativa sobre a pertinéncia da teoria demartiniana para o

contexto académico brasileiro.

Ernesto De Martino e suas Contribuigées Teorico-
metodologicas

Entre os intelectuais europeus da primeira metade do século XX, Ernesto De Martino ¢, sem
duvida, um dos principais expoentes dos estudos sobre religiao, mais especificamente das chamadas
“religioes populares”. No entanto, o pouco reconhecimento ainda dedicado a esse autor, principalmen-
te no mundo luséfono, justifica-se pelo fato de que a antropologia italiana, de maneira geral, foi du-
rante muito tempo reduzida ao folclorismo bem como 2 antropologia fisica (Pompa, 2022: 319). Esse
lugar periférico ocupado por De Martino também ¢ devedor de suas escolhas teérico-metodoldgicas
no tratamento da questao religiosa, pois a perspectiva historicista da Escola Italiana por ele adotada
nas andlises foi bastante critica tanto as diretrizes das ciéncias sociais, que se consolidavam em Franca e
Inglaterra, quanto aos postulados e formulagoes da fenomenologia religiosa que se desenvolvia na Ale-
manha. No entanto, 20 mesmo tempo em que corroborou com tal perspectiva historicista conformada
as teorias de seu mestre, o filésofo Benedetto Croce (2019), De Martino contradisse em parte essa
orientagao ao incluir como objeto de pesquisa histérica as praticas simboélicas daqueles que escapavam
aos interesses de Croce e que eram por ele denominados como “plebes rusticas”

Sendo assim, De Martino analisou o tema da religiao dialogando, por um lado, com o historicis-
mo crociano e, por outro, com categorias oriundas de outras tradi¢oes do pensamento ocidental, como
as filosofias de Martin Heiddeger e de Karl Jaspers e, nessa escolha, se distanciou das abordagens mais
difundidas pelos cientistas sociais europeus.

A critica fundamental que De Martino enderega s principais correntes das ciéncias sociais e da
fenomenologia da primeira metade do século XX diz respeito a concepgao da religidao como fendmeno
ontoldgico e “a-histérico” — ou mesmo, anti-histérico — que estas formulam. Lembremos que entre os
séculos XIX e XX, diferentes compreensoes recairam sobre préticas simbdlicas classificadas pela inte-

lectualidade — sobretudo a europeia —, ora como magia ora como religiao. Tais compreensoes, devedoras

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 45



da polémica anti-mégica, originada no Renascimento, que confrontou as categorias de magia, religiao e
ciéncia (Frazer, 1976; Tylor, 2016), foram traduzidas em termos de: forma elementar de coesio social
(Durkheim, 1989); oposicao entre sagrado e profano (Eliade 1999; Otto, 2007; Van der Leeuw, 1992);
espirito do capitalismo (Weber, 2004); operagio psicoldgica que cumpre determinada fungio (Malino-
wski, 1978); eficdcia simbdlica (Mauss, 2000; Radcliffe-Brown, 2013); comportamento e modo de pen-
sar o mundo coerentes com um cédigo de moralidade (Evans-Pritchard, 2005), entre outros.

Esses autores, a despeito das diferengas conceituais e metodoldgicas de suas abordagens, grosso
modo, interpretaram as préticas simbdlicas por eles investigadas levando em consideragao o pensamen-
to ¢ o significado intrinsecos ao nivel das representagoes formuladas em relagao as narrativas escritas
— a biblia e demais textos “sagrados” — ou as narrativas orais apresentadas pelos nativos em contextos
de interesse etnoldgico. De Martino, a seu turno, nio obstante tenha abordado a nogao de religiao a
partir da relagao com a categoria de magia e fazendo jus, portanto, a uma comparagao reiterada pelos
intelectuais de sua geragao, caminhou na contramao dessa férmula que acabou predominando nas pes-
quisas. Assim, em vez da primazia do significado dos simbolos ou mesmo das ideias de f¢é e crenga, foi
a dimensao mitico-ritual, bem como os efeitos protetivos ou curativos dela decorrentes, que ganharam
destaque em suas analises.

A construgao dessa via alternativa foi fruto de um longo e intenso trabalho que, se nao descartou
certos métodos jé experimentados pelos cientistas sociais consagrados — De Martino também produziu
suas proprias etnografias —, privilegiou o método histérico, até entao, pouco valorizado por esses cien-
tistas que analisavam os fendmenos sociais de forma sincréonica. Em outras palavras, € necessario reco-
nhecer na trajetdria académica de De Martino uma autoria constituida simultaneamente pelo etndélogo
e pelo historiador das religioes formado pela Escola Italiana que, em linhas gerais, divergia de outras
tradi¢oes que pouco valorizavam as dimensdes historica, filoséfica e psicolégica dos fendmenos sociais.

Nesse sentido, ao encontro de estudiosos como Raffaclle Pettazzoni (1959), Angelo Brelich
(1956), Dario Sabbatucci (1990), Vitério Lanternari (1960), entre outros, De Martino contribuiu
para a sedimentagao da Escola Italiana, estabelecendo como tarefa de pesquisa mais importante a his-
toricizagao tanto dos objetos de investiga¢ao quanto das categorias analiticas. Porém, mesmo com este
protagonismo, nem todo estudioso do pensamento demartiniano concorda em coloci-lo na genealogia
da tradi¢ao pettazzoniana. Agnolin, por exemplo, argumenta que, apesar da proximidade de interes-
ses e da parceria de pesquisa estabelecida entre ambos, algumas categorias utilizadas por De Martino,
como “crise da presenca’, desafiavam a ldgica historicista tao cara a Pettazzoni e a seus alunos mais
préximos (Agnolin, 2013).

De Martino sedimentou sua produgio intelectual a partir dos anos 1940 com a publicagao de trés
importantes trabalhos: os livros Naturalismo e storicismo nelletnologia (1941) e Il mondo magico (2007),
e o ensaio Intorno a una storia del mondo popolare subalterno, publicado na revista Societa em 1949.
Nessas obras aparecem suas primeiras criticas aos expoentes das ciéncias sociais (Durkheim, 1989;
Mauss, 2000) e da fenomenologia religiosa (Eliade, 1999; Otto, 2007). Na leitura demartiniana, essas
tradi¢oes tedricas, ao analisarem a vida religiosa na modernidade, adotaram, cada uma a sua maneira, a

nogao de religido enquanto um pressuposto ontoldgico classificado ora como estrutura do pensamen-

46 CcAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

to, ora como categoria do espirito ou mesmo como um tipo de mentalidade. Em contraposigao a essas
concepgdes, De Martino tratou a questao religiosa de maneira interdisciplinar — entre histéria, filosofia
e psicanélise — € neste exercicio questionou a oposi¢ao entre magia e religiéo, que remete a polémica
anti-mégica do Ocidente, colocando sob escrutinio aquilo que, tanto nas ciéncias sociais quanto na
fenomenologia religiosa, foi classificado em termos de magia.

No intuito de fundamentar seu problema de pesquisa, em um primeiro momento, De Martino
investigou um conjunto de documentos etnoldgicos relativo a “poderes magicos” e, observando alguns
relatos contidos nesses documentos acerca de rituais praticados por grupos indigenas do Artico, da Si-
béria, da América do Norte e da Melanésia, concluiu em I/ mondo magico que a questao central nao diz
respeito a critérios de classificacao, mas a pratica ritual compreendida como uma estratégia operatéria
ou uma agao técnica destinada a salvaguardar a integridade da pessoa em sua relagao com o mundo (De
Martino, 2007). Ao chegar a esta conclusio, o etnélogo aproxima as no¢oes de magia e religido argu-
mentando que, a despeito de algumas diferencas pontuais, ambas sao constituidas por simbolismos
mitico-rituais. Para De Martino, o problema a ser investigado pelos pesquisadores ¢ a propria nogao
de realidade — entendida aqui como uma construgao efetuada permanentemente pelos sujeitos para
garantir sua condi¢ao de humanidade — associada a cada um desses simbolismos.

Dessa maneira, De Martino analisa a questao religiosa e/ou mégica partindo da historicizag¢ao
destas categorias ¢ justificando que no cerne dos rituais elaborados por cada cultura encontra-se a rela-
¢ao entre sujeito, realidade e presenca. Assim, ao rejeitar a premissa da realidade enquanto um dado, tal
como defendida por aquela que ele chamou de a “arrogancia” da ciéncia ocidental — nascida justamente
da polémica anti-mégica —, o autor inovou os estudos sobre magia e religiao, definindo tanto uma
quanto a outra como técnicas que visam a protecao e resgate da presenca pessoal que ¢ lébil e, portanto,
sujeita a um permanente risco de perda ou, ainda, enquanto dispositivos tedricos e praticos destinados
a objetivar, circunscrever e resolver o problema da “crise da presenga’: categoria fulcral de suas teses.

As categorias de “presenca” e “crise da presenga” sao utilizadas pelo etnélogo italiano a partir dos
mencionados didlogos que ele estabeleceu com diferentes dreas do pensamento. Por exemplo, ¢ notéria
sua divida com a nogao filoséfica de desein, de Heidegger, ou do “ser-ai” no mundo como condigao
propria da humanidade. Desse modo, De Martino define presenca como um “dever ser” que se impoe
ao processo de individuagao do sujeito tanto como uma tarefa histérica de “estar-no-mundo’, quanto
como uma condigio sentenciada pela cultura (De Martino, 2009). Ademais, a partir da teoria existen-
cialista legada por Jaspers, ele lan¢a mao da ideia de crise da presenga a fim de investigar os momentos
em que o sujeito se vé diante do risco de perder o préprio “eu” no mundo ou de perder o mundo para
si proprio, comprometendo a tarefa de construgao da realidade (Pompa, 2022).

Para fundamentar esses complexos conceitos teéricos, De Martino utilizou em I/ mondo magico
dados etnogréficos de segunda mao, fato que nao o impediu de oferecer uma contribuigao bastante
original ao acalorado debate que ocupava a intelectualidade europeia, desde final do século XIX, sobre
o papel ou o lugar dos entao chamados “povos primitivos” na cultura e na histéria. No mesmo periodo
em que escrevia o livro, que acabou se tornando uma das suas obras mais emblematicas, ele comegou a

se interessar pela chamada “Questione Meridionale’; ou seja, pelo conjunto de problemas que enfrenta-

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 47



vam as popula¢oes empobrecidas do Sul do pais, os quais passaram a ser intensamente debatidos pela
intelectualidade e pela classe politica italianas nos anos subsequentes ao fim da Segunda Guerra.

Seu interesse pelo tema foi despertado pela leitura do livro Cristo se é fermato ad’Eboli cujo au-
tor, Carlo Levi, um pintor ¢ jornalista militante antifascista, ao descrever sua experiéncia de exilado
politico na regido de Eboli, localizada na Lucénia®, durante o perfodo fascista, fez uma dentncia das
condi¢des de vida degradantes e do abandono em que viviam as populagdes camponesas daquela re-
giao. Outra leitura de grande influéncia para De Martino foram os Cadernos do Carcere, de Antdnio
Gramsci, notadamente as discussoes sobre as condi¢des de vida e as manifestagdes folcléricas das po-
pulagdes campesinas do Sul da Itdlia.

Inspirado por essas duas leituras, De Martino escreveu em 1949, poucos meses ap6s a publicagao
de 1/ mondo magico, o citado ensaio Intorno a una storia del mondo popular subalterno. Neste texto de
carater panfletario e militante, ele volta a criticar a maneira como o mundo burgués ocidental percebe
os “povos primitivos”. Esta critica vale tanto para os estudos de folclore italiano, que concebiam as
praticas magico-religiosas das populac¢oes do Sul como “sobrevivéncias” ou “exotismos”, mas sem histo-
riciza-las; quanto para outras correntes das ciéncias sociais que concebiam essas mesmas préticas como
irracionais ou pré-logicas, para citar uma expressao consagrada por Lévy-Bruhl, um dos autores mais
criticados por De Martino.

Esse trabalho, juntamente com I/ Mondo magico, marcou, por um lado, o inicio do distanciamen-
to de De Martino das ideias de Benedetto Croce que, como vimos, nao considerava os povos “primiti-
vos~ como sujeitos capazes de fazer historia e, por outro, de sua aproximag¢ao a0 marxismo gramsciano,
com sua filosofia da praxis e sua concepgio de folclore como “cultura popular” (ou uma espécie de mo-
ral ou “filosofia implicita” desses povos). Portanto, no ensaio, De Martino também tratou do problema
dos “povos primitivos’, mas agora na “versao italiana” da questao, ou seja, considerando as populagoes
empobrecidas e subalternizadas do Sul, que tanto preocupavam as elites e as classes dirigentes do pais.

Ele ainda ampliou o sentido do termo “subalterno” para incluir nele nao apenas os identificados
até entio como “primitivos”, mas também outras populag(’)es: as de origem africana que iniciavam seu
periodo de descolonizagao, as populagoes indigenas e tradicionais espalhadas pelo mundo e que come-
cavam, mais ou menos no mesmo periodo, a lutar por um lugar na histéria, bem como as massas prole-
tarias urbanas que cada vez mais reivindicavam melhores condi¢oes de trabalho. Este movimento mais
geral, de emergéncia de diferentes grupos em situagao de subalternidade perante a sociedade ocidental
dominante, foi denominado por De Martino de “irrup¢ao do mundo popular subalterno na histéria”
(De Martino, 1949).

Os primeiros contatos que De Martino estabeleceu com as massas populares do Sul acontece-
ram quando ele era militante politico, primeiro do Partido Socialista e depois do Partido Comunista
Italiano. Em seu entendimento, era necessario conhecer melhor as condi¢oes de vida daquelas pessoas
para qualificar a atuagao politica em prol de sua libertagao da situagao de subalternidade. A necessidade
de pesquisa, portanto, vinha de uma demanda politica. Aqui, percebemos claramente que a nogao de

intelectual que esta em jogo para De Martino ¢ bastante semelhante aquela do “intelectual organico”

4 Em 1947, a regido passou a ser denominada oficialmente como Basilicata. Mas o termo Lucinia continuou a ser usado de
maneira informal.

48 CcAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

de Gramsci. Portanto, se afirmamos paginas atrds que De Martino tinha uma dupla formagao, a de
etndlogo ¢ a de historiador das religides, soma-se a isso também o seu lado de militante politico.

Foi nesse momento que a nogao de “popular” passou a ser evidenciada em seus trabalhos e numa
articulagao simultinea: mirando a descri¢ao das préticas simbdlicas Sul-italianas sob um ponto de vis-
ta histérico e, a0 mesmo tempo, (re)avaliando neste contexto a poténcia analitica das categorias de
religiio, magia e presenga. Assim, entre os anos 1949 e 1957, De Martino deu inicio a investigagoes
em campo, produzindo algumas etnografias a respeito de praticas do catolicismo popular por ele ob-
servadas nas regides da Lucania — Basilicata — e da Apulia. Tais etnografias, Morte ¢ Pianto Rituale: dal
lamento funebre antico al pianto de Maria ([1958]; 2008), Sud ¢ Magia ([1959]; 2011) e La Terra del
Rimorso ([1961]; 2009), foram nomeadas pela fortuna critica de Trilogia Meridionalista.’

Portanto, nao obstante se contrapusesse as formas candnicas de andlise da vida religiosa na mo-
dernidade, De Martino nio se eximiu aos métodos que consagraram os etnélogos nos contextos em
que a disciplina antropolégica inicialmente se estabeleceu — Inglaterra, Estados Unidos e Franca. Se, a
principio, suas contribuicdes aos estudos de religiao foram devedoras de uma pesquisa de gabinete, na
sequéncia, ele optou pelo trabalho de campo em contextos de interesse etnoldgico. Ademais, como ja
indicado, ele adota em suas pesquisas a nocao gramsciana de “popular”, que também ¢ utilizada com
um sentido muito préximo pelos estudiosos das religides populares do Brasil. Todavia, a diferenga
reside no aspecto empirico que De Martino elege para descrever e analisar: o simbolismo mitico-ri-
tual das praticas — especificamente, as Sul-italianas — a partir de uma perspectiva histdrica em vez dos
significados dos simbolos apreendidos no “aqui e agora” da observagao do etnélogo informada pelo
discurso nativo.

A seguir, apontaremos algumas questoes desenvolvidas por De Martino no conjunto de suas
etnografias a fim de observar como o etndlogo descreve certas praticas rituais das populagoes campone-
sas Sul-italianas a partir de um horizonte histérico cuja intersecc¢ao de elementos da antiguidade cléssi-
ca paga com sua pretensa negacao pelo cristianismo produziu um simbolismo mitico-ritual particular
dessa regiao — o catolicismo popular — interpretado pelo autor como técnica de protecao ao iminente

risco de perda da presenca.

5  Expressio que, grosso modo, faz referéncia A chamada “questdo meridional” que despontou no ambiente intelectual e politico italiano
no momento posterior & Unificagio Italiana em 1861. No comego do século XX, essa questio ganhou respaldo tedrico no 4mbito do
pensamento de esquerda a partir de um ensaio escrito por Gramsci, o qual foi publicado em 1930 na revista Lo Stato Operario do Partido
Comunista Italiano, Partido esse dirigido pelo préprio Gramsci na época. Outros intelectuais filiados a0 PCI, a exemplo de De Martino,
refletiram sobre a mesma questdo que expunha, de um ponto de vista tedrico, a critica de Gramsci ao viés economicista da teoria marxista
¢ engendrava, em termos de agio politica, o debate proposto pelos militantes acerca de uma possivel alianga entre os operérios da regiao
Norte e os camponeses do Sul - regiio do Mediterraneo (Alciati, 2019; Trindade, 2015).

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 49



Mapeando Questdes-chave da Trilogia Meridionalista

A comegar por Morte ¢ Pianto Rituale: dal lamento funebre antico al pianto de Maria, esta etnogra-
fia ¢ o resultado de uma pesquisa histérico-religiosa sobre a lamentagao finebre. Nessa obra, De Martino
analisa os ritos funerérios, verificando que a lamentagao ¢ uma prética ritual constante — do Egito & Me-
sopotimia, de Isracl a Atenas até Roma — e, nao obstante as diferentes elaboragdes em cada uma dessas ci-
vilizagdes, tal prética estaria articulada ao horizonte mitico do Numen ou do deus que morre e ressuscita:
tema recorrente entre as civilizagdes que se formaram em torno do Mediterrneo. Neste sentido, conclui
o autor que as chamadas “civiliza¢des primitivas” construiram formas de controle a perda da presenca que
pode ser desencadeada por uma angustia capaz de afetar os vivos quando se encontram diante do ente
morto. Este controle, para De Martino, ¢ garantido pelo choro e, principalmente, por um saber chorar:
técnica que, no momento funebre, “reintegra o homem na histéria humana” (De Martino, 2000: 9).

Além dessas referéncias, De Martino analisa documentos relativos ao mundo cristio e, de forma
comparativa, conclui que o cristianismo provocou uma fratura na institui¢ao cultural do lamento fu-
nebre na medida em que sua cosmologia construiu a figura do Cristo vencedor da morte o qual ensina
aos homens o destemor ao falecido. Assim, de acordo com o autor, o cristianismo rejeitou o lamento
funebre por considerd-lo um costume pagao posto que antitético a propria ideologia crista da morte
(De Martino, 2000: 13). No entanto, ele também observa que esta mesma cosmologia narra a lamen-
tagao de Maria que, em estado de pranto, debruga-se sobre o corpo morto de Jesus. Ou seja, a despeito
da rejeicao institucional e dogmdtica, o rito da lamentagao na civilizagao crista é nao apenas persistente
como remete ao horizonte histérico do saber chorar.

De Martino percebe que o corpo lamentoso protege sua presenca a partir de determinadas per-
formances legadas pela tradi¢ao meridional. De acordo com as fontes documentais pesquisadas pelo
autor, o ato de debrugar-se sobre o morto, batidas no préprio peito, o erguimento dos bragos, entre
outros gestos fazem do lamento um ritual interpretado pelo etnélogo na perspectiva de uma técnica
de reintegragao da presenga ou da permanéncia do “agir no mundo” a partir daquilo que ele definiu em
termos de “de- historizagao do devir”: a retirada temporéria do sujeito do fluir histérico e a instauragao
de um “regime protegido” em que ¢ possivel estar na histéria como se nela nio se estivesse.

Empiricamente, seu interesse pelas mencionadas fontes, bem como sua etnografia resultam de
um trabalho de campo na regiao da Lucinia — marcada por condi¢oes de extrema pobreza — em cujos
vilarejos ele verifica a presenga de mulheres convocadas pelos entes do falecido para chorar diante do
morto. Assim, comparativamente, constata De Martino que os corpos — lamentosos — dessas mulhe-
res performam gestos que coincidem com aqueles descritos nos documentos por ele analisados. Esta
perspectiva, porém, nao significa que o autor tenha procurado o que hd de “universal” ou “arquetipico”
frente & morte. Ao contrério, ele chama a atengao para a especificidade de tais praticas no interior de
um contexto histdrico-cultural peculiar em que elas se manifestam.

Jaem Sud e Magia, De Martino mais uma vez mobiliza documentos da tradi¢ao greco-romanace,
juntamente com os registros de campo oriundos da expedicao desenvolvida em vilarejos lucanos, ana-

lisa as relagdes entre magia e racionalidade, considerando a polémica antimégica como o grande tema

50 camMpos V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

que deu origem 2 civilizagao moderna. Neste sentido, mesmo no interior do processo de modernizagao
dos Estados nacionais europeus, o autor percebe que em certas regioes, a exemplo do Sul da Italia, ha
uma manutencao de técnicas mitico-rituais e do poder mégico da palavra e do gesto. Tal percepgao ¢
devedora do seu estudo etnografico sobre ceriménias magicas praticadas por lucanos e, por meio deste
estudo, sua intengao foi a de determinar a estrutura técnica da magia, sua fungio psicoldgica e o regime
de existéncia que favorece sua continuidade em uma area bastante afetada pela pobreza, nao no sentido
de uma “sobrevivéncia’, mas no da manutencao da fungao protetora das préticas rituais em determina-
dos contextos (De Martino, 1982: 2).

Empiricamente, o autor analisa aquilo que no dialeto lucano ¢ chamado de fascinatura ou affascino,
ou seja, uma condi¢ao psiquica de impedimento ou inibi¢ao causada por uma sensagao de possessao
experimentada por alguém que estd sob a influéncia de uma for¢a misteriosa que, por sua vez, remove
a autonomia da pessoa influenciada ou sua capacidade para tomada de decisao. Nestes casos de pos-
sessao, os lucanos colocam em pratica certos rituais de amarragao no intuito de provocar, pelo corpo
amarrado, uma dissociagéo entre o agente possuidor e a vitima. Assim como no lamento, De Martino
constata em campo que existem tipos de amarragao a depender daquilo que causa a possessao. Normal-
mente, junto ao corpo amarrado, alguns objetos podem somar-se a cena ritual além de salmos ou ou-
tras formas de oragao que sao pronunciados de acordo com um repertério pré-estabelecido. Ademais,
quem amarra o corpo ¢ alguém que domina a técnica, a exemplo da figura da fatucchiera — a “bruxa’.

Finalmente, em La Terra del Rimorso, De Martino explicita seu compromisso quanto ao uso da
etnografia como fonte documental de uma histéria religiosa do Sul, mas na perspectiva de uma nova
dimensao para a “questao meridional”. Neste sentido, o autor critica a literatura que, tradicionalmente,
abordou essa questao nos limites de seus aspectos sociais, econdmicos e politicos, obliterando a di-
mensao histérico-religiosa tal como advertiu Gramsci para quem um conhecimento renovado acerca
da referida questao pressupunha a valorizac¢ao do catolicismo popular, bem como das manifestagoes
culturais das “classes subalternas” (De Martino, 2008: 48).

Dessa vez, De Martino realizou uma investigacao sobre o tarantismo apuliano com base em
documentos que, desde o século XVII, relatam esta prética e, grosso modo, a definem como estados
catatonicos resultantes da mordida de uma aranha, a “tarintula’, que se configura na simbologia mi-
tico-ritual como um auténtico ser mitico. Seu interesse por esta documentagéo, no entanto, partiu de
um trabalho de campo na regiao da Apulia onde o etnélogo se deparou com alguns habitantes dos po-
voados de Salento os quais, entre 28 ¢ 30 de junho, chegavam 4 capela de Galatina — onde, nestes dias,
havia comemoragdes a Sao Paulo - sob estados alterados de consciéncia.

Em campo, De Martino constata que, antes de chegarem 4 mencionada capela, os “atarantados” cele-
bravam no interior de suas respectivas casas um ritual assistido pela vizinhanga e acompanhado de musica,
danca e objetos coloridos em fungio destes mesmos sujeitos terem experimentado simbolicamente a sen-
sacao da mordida de uma tarintula que causava uma agitagao frenética e os impelia a realizar movimentos
performéticos do aracnideo — a coreografia que dd origem a farantella. Ainda de acordo com o autor, um dos
momentos importantes deste ritual doméstico ¢ a conversa do atarantado com alguma imagem de Sao Paulo

— considerado o protetor dos atarantados — antes do percurso rumo ao desfecho do préprio ritual na capela.

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 51



Dessa maneira, ao analisar os documentos histéricos sobre a pratica do tarantismo, De Martino
conclui que as manifestagoes por ele observadas na Apulia sio devedoras de mais uma instituicao da
cultura meridional a qual, assim como no caso da lamentagao, o cristianismo também se opds, desvian-
do, a0 longo do tempo, a fungao mitico-ritual da mordida da tarintula para interpretagdes médicas:
a mordida spsis litteris de um aracnideo venenoso ou um comportamento classificado em termos de
patologia psiquica (De Martino, 2008: 52).

Em suma, as interpretagdes construidas pelo etnélogo sobre a lamentacao funebre e a fascinatura
lucanas bem como sobre o tarantismo apuliano, em grande medida, derivam de sua pesquisa sobre as
performances de corpos lamentosos, amarrados e atarantados respectivamente, performances essas com-
preendidas por De Martino como técnicas protetivas diante do risco iminente de perda da presenga. Ou-
tro ponto relevante diz respeito aos materiais ¢ métodos por ele utilizados. Como dito, além de analisar
documentos legados pela tradi¢iao greco-romano, De Martino também se vale de técnicas de pesquisa
como entrevista, caderno de campo etc. Ademais, o etn6logo faz uso de imagens em suas etnografias.®
Claro estd que analisar as obras de um autor tao complexo nos limites de um artigo pode conduzir o leitor
ainterpretagoes demasiado redutoras e, desta maneira, cabem algumas reflexdes complementares.

Ainda com relagio a trilogia, ¢ importante reiterar que, ao definir a lamentagao, a fascinatura e
o tarantismo como institui¢des culturais, De Martino confronta o tipo de literatura académica — par-
ticularmente a psiquidtrica — que interpretou as mencionadas performances corporais elaboradas no
interior das civilizacoes mediterrineas em termos de transtorno mental, fanatismo ou loucura. Contra
estas acepgoes, o etnélogo coteja categorias filosoficas e psicanaliticas — presenca e crise da presenca
— para fundamentar teoricamente a construgio e o legado coletivos destas técnicas de protegao. Por-
tanto, o que De Martino propde em suas obras ¢ uma leitura antropolégica da nogao de loucura como
inversio da nogao de cultura (De Martino, 2019).

Em outras palavras, o autor reconhece que essas institui¢oes culturais investiram em formula-
¢oes miticas no intuito de oferecer a existéncia humana condi¢des de enfrentamento a situacio inexo-
ravel de estar na histéria, construir a realidade ¢, portanto, relacionar-se com o mundo. Neste sentido,
o horizonte meta-histérico — contido no mito — cujo alcance depende da prética ritual, promoveria um
instante de ocultamento do “estar-na-histdria” para, na sequéncia, recuperar as formas culturalmente
definidas de “estar-no-mundo”: a “de-historifica¢ao do devir” nos termos demartinianos. Consequen-
temente, aquilo que foi traduzido segundo a nogao de loucura, consistiria, para De Martino, exatamen-
te no movimento contrério, ou seja, na resolucio da crise ou na protecao da existéncia humana frente
ao estado de total alienagao representado pela perda da presenca.

No que concerne a polémica antimagica, De Martino salienta que o cristianismo, também com-

uma institui¢ao cultural, a despeito de ter promovido a desagregacao das técnicas
6 Em Morte e Pianto Rituale, De Martino também analisa a iconografia do mundo antigo mostrando, ao final da etnografia, figuras
performando gestos de lamento. Além disso, ele expde fotos de funerais da Lucinia em cujas imagens aparecem mulheres que pranteiam
sobre os mortos. Em Sud e magia, no meio da etnografia, ele expoe fotografias contendo imagens de objetos ritualisticos, corpos amar-
rados e pessoas em estados alterados de consciéncia. J4 na introdugao de La Terra del Rimorso, ele afirma que, antes da ida a campo e do
acesso aos documentos, seu primeiro contato com o tarantismo apuliano ocorreu mediante as fotografias de André Martin — presentes
na prépria etnografia — as quais circulavam no meio intelectual italiano daquela época. Para além do material fotogréfico, vale ressaltar
que as expedi¢des realizadas s regioes da LucAnia e da Apulia renderam filmes etnogréficos realizados por renomados cineastas italianos,
amigos de De Martino, a exemplo de Luigi Di Gianii, Gianfranco Mingozzi, entre outros (Carpitella, 1981; Chiozzi, 1997; Marano,
2007).

52 caMpPOsS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

mediterrineas, criou suas proprias medidas protetivas, ocultando ou mascarando a histéria a partir do
mito da promessa do Reino — interrompida pela morte de Jesus, mas logo reavivada pela narrativa da
ressurreicao — e, inclusive, incorporando neste mascaramento “paganismos” das civilizag()es pregressas.
Jé a ciéncia, no entender do autor, ao julgar as praticas magicas e religiosas como irracionais, rechagou
o legado das técnicas coletivas de mascaramento da histéria, construindo, assim, a legitimidade de seu
discurso justamente no pretenso desnudamento da histéria — as formas de protegao a existéncia huma-
na passariam a derivar do método tal qual ditado pela ciéncia (De Martino, 2019).

Finalmente, De Martino reconhece que, entre as ciéncias, a etnologia, uma das tnicas a investi-
gar as civilizagoes do mito e do rito, foi prédiga quando tornou os limites do humanismo no ocidente
objeto de pesquisa. Ao mesmo tempo, ele critica a maneira pela qual os etnélogos de sua geragao, de
maneira geral, analisaram tais limites. Para o autor, se estas limitagdes sao, por um lado, devedoras da
necessidade de relagao entre diferengas — as culturas que violentamente se encontraram a partir do Re-
nascimento —, por outro, as diferencas respondem aquilo que “unifica” este mesmo ocidente, ou seja, as
possibilidades histéricas da existéncia humana. Essa reflexao parte da ideia de “humanismo etnografi-
co’, outra categoria por ele proposta (De Martino, 2019: 391).

Segundo De Martino, ao pontuar somente as diferengas, os etndlogos incorrem em relativismos
idiossincréticos: espirito, mentalidade, crenca, fungio, comportamento etc., comprometendo o que ele
denomina de “etnocentrismo critico’; ou seja, o pesquisador deve descrever e analisar os fendmenos
que observa com base nas suas proprias categorias — caso contrério, esbarraria em uma impossibilidade
prética e um absurdo tedrico —, mas criticar essas categorias implica necessariamente em historiciza-las
tanto quanto o préprio objeto de pesquisa para cuja andlise elas sao mobilizadas.

Feita essa exposi¢ao preliminar das principais ideias de De Martino, no préximo item, vamos
abordar a maneira pela qual alguns pesquisadores no Brasil vém trabalhando o tema da religiosidade
popular. Desde jd, advertimos que, neste contexto, as pesquisas foram desenvolvidas a partir de duas
linhas principais: o catolicismo popular e as religides de matriz africana. No intuito de aproximar as
propostas demartinianas as investigagoes académicas aqui desenvolvidas, nosso recorte privilegia os

autores que se dedicaram as praticas do catolicismo popular.

Religioes Populares no Brasil: Um Campo de Estudos
Controverso

O conceito de “religiao popular” comegou a ser utilizado no contexto brasileiro para fazer refe-
réncia as préticas e vivéncias catélicas que escapavam do controle e da normatizagio eclesiastica. Esse
“catolicismo rustico’, para usarmos a expressao consagrada por Maria Isaura Pereira de Queiroz (1965)
¢ Antonio Céandido (2017), tipico das regioes sertanejas, foi percebido e analisado a partir de duas ca-
tegorias fundamentais: “messianismo” ¢ “milenarismo”. Uma primeira mengao a tais categorias consta
no livro Os Sertdes, de Euclides da Cunha (2009), publicado em 1902. Em algumas passagens deste
texto, a alusdo a0 messianismo decorre do modo como a personagem central — Antonio Conselheiro, o lider

de Canudos — ¢ descrita na narrativa. Mais tarde, nos anos 1930, em obra péstuma e da autoria de Nina Ro-

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 53



drigues, As coletividades anormais, faz-se alguma mengao ao catolicismo também associado 4 figura de Con-
selheiro, tratada em termos de patologia psiquica ou manifestagao de loucura. Em ambas as obras, portanto,
os respectivos autores interpretaram a religiosidade popular sob um viés psicopatolégico (Queiroz, 2005).

Se aliteratura da primeira metade do século XX abordou o messianismo sob uma ética psiquica e
racial, entre os anos 1950 e 1960, alguns estudiosos propuseram novas interpretagoes de cunho sociolé-
gico (Facd, 1972; Pereira de Queiroz, 1957, 1965; Vinhas de Queiroz, 1966). Nesse periodo, as nogoes
de messianismo e milenarismo, guardadas as especificidades conceituais, foram utilizadas conjuntamente
para indicar certas manifestacdes populares associadas a praticas do catolicismo mais recorrentes nas dreas
classificadas como sertanejas ou rurais. Em tais regioes, segundo os estudiosos, teria surgido uma versao
“rastica” do catolicismo caracterizado por a¢oes de peniténcia e discursos apocalipticos em razao da escas-
sez de sacerdotes e da falta de instrugao dos praticantes religiosos (Bastide, 1976).

Assim, nessa defini¢ao, estaria implicita uma divisao estabelecida pelos proprios pesquisadores en-
tre dois tipos de catolicismo: o das regides litordneas onde os praticantes pertenceriam a classes mais
abastadas e receberiam instrugao religiosa; outro de tipo popular, mais independente da igreja e de sua
ortodoxia, colocado em prética pelas camadas subalternizadas dispersas nas 4reas sertanejas (Benedetti,
1983; Benedetti, 1983).

A propésito da dicotomia litoral/sertao enfatizada pelos intelectuais, verificamos que as pes-
quisas sobre o catolicismo popular privilegiaram as areas sertanejas € os autores buscaram interpretar
alguns eventos historicos quase que exclusivamente a partir de categorias sociolégicas, tais como “con-
flito social’, “crise estrutural” e “luta de classes”. Este ¢ o caso das investigac¢oes sobre alguns episddios
como o da Serra do Rodeador (Pernambuco, 1817-1820), de Pedra Bonita (Pernambuco, 1836-1838),
de Canudos (Bahia, 1896-1897), do Contestado (Parand/Santa Catarina, 1912-1916) e de Juazeiro
(Ceara, 1914), estes ultimos desencadeados a partir da instauragio do regime republicano, caracteriza-
do por profundas transformagdes econdmicas, politicas e sociais, tais como a aboli¢ao da escravatura e
a consequente transi¢ao para o trabalho “livre”, a crise das estruturas locais de poder, a romanizagao do
clero brasileiro, as turbuléncias decorrentes do processo de modernizagao entao em curso no pais, etc.
(Pereira de Queiroz, 2005: 140).

Em suma, essa tradi¢ao socioldgica concebeu o catolicismo ristico como uma prética religiosa
tipica do mundo rural — portanto, isolado dos grandes centros —, regida muito mais pela familia do que
por uma comunidade mais ampla — ritos domésticos — e com liderangas leigas.

A partir dos anos 1970, surgiram outras abordagens acerca do catolicismo popular. Nelas, em
vez de escolherem exclusivamente os referidos eventos histéricos como estudo de caso, os cientistas so-
ciais analisaram diferentes fendmenos sob uma perspectiva mais émica sem, no entanto, menosprezar
as condi¢oes materiais das classes neles envolvidas (Brandio, 1982; Consorte, 1983; Monteiro, 1974,
1977; Mourao, 1974; Negrao, 1984). Nestas obras, a leitura do “popular” na perspectiva das relagdes
de classe, levou a conceituagao do catolicismo em termos de ideologia. Além disso, os estudiosos lan-
caram mao de categorias nativas como “sagrado’, “crenca” e “devo¢ao”, naturalizando-as no bojo das
andlises. A este respeito, podemos lembrar que alguns autores eram praticantes, eles préprios, do cato-

licismo, principalmente na vertente da teologia da libertagao.

54 camMpos V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

Nas propostas analiticas ainda desse periodo, é possivel verificar que alguns autores anunciaram
outros caminhos como Alba Zaluar (1983) para quem o catolicismo popular deveria ser explicado me-
nos pelos discursos ideoldgicos que pelas agoes rituais. Este também ¢ o caso de José de Souza Martins
(1983), que analisou alguns ritos funebres em contextos rurais, chegando, inclusive, a observar certas
formas de cuidado que os vivos dedicam aos mortos desde a lavagem e preparagao do ente falecido para
o velério até o sepultamento. Todavia, do ponto de vista teérico, ambos os autores fundamentam seus
argumentos ratificando a centralidade da ideia de crenga.

Seguindo nesta mesma linha interpretativa, outro pesquisador que se dedicou profundamente a
esse tema tao amplo e polissémico foi Carlos Rodrigues Brandao. Autor de uma vasta obra, que inclui
temas diversos, Brandao certamente ¢ um dos pesquisadores que mais contribuiu para dar inteligibi-
lidade e coeréncia ao termo “religides populares” nas ciéncias sociais brasileiras. No livro Deuses do
Povo, seu principal trabalho sobre o tema, Brandao define o campo religioso como formado por duas
partes: o lado das religides eruditas, praticadas pelas classes dominantes com seu projeto hegeménico
de dominagao, e o lado das religioes populares, praticadas pelas classes subalternizadas e resistentes a
esta dominacao.

No mesmo livro, ele analisa de maneira minuciosa as relagoes e representagoes dos grupos de
praticantes das diferentes religioes populares presentes nos bairros pobres e na zona rural da cidade
paulista de Itapira. Para o autor, a “religido popular” nao se constituiria apenas pelo catolicismo rustico
do campesinato, como concebia a tradi¢ao socioldgica das décadas de 1950 e 1960, mas também por
outras tradicoes religiosas, como o pentecostalismo tradicional, os cultos de tradi¢ao afro-brasileira e
os “surtos messidnicos”. Conforme argumenta André Silva, na anélise de Brandao, as relagdes que se
estabelecem entre religido e poder secular tém a ver tanto com o projeto de dominagao hegemoénica
das elites quanto com a parte subalternizada de um trabalho simbélico e politico de produgao contra-
-hegemoénica no setor religioso (Silva, 2003). Além disso, na leitura de Brandao, as religides populares
também se diferenciam das “religioes de mediagao™: aquelas que possuem uma matriz doutrinal erudi-
ta, mas que sao frequentadas por pessoas pertencentes as classes subalternizadas da sociedade.

Sendo fortemente influenciado pelo marxismo de matriz gramsciana — assim como De Marti-
no —, com sua centraliza¢ao analitica no movimento dialético entre hegemonia e subalternidade que
estrutura o campo religioso, o trabalho de Brandao também estd marcado por outras influéncias. Se-
gundo Rubem César Fernandes, na leitura de Deuses do Povo fica clara a inspiragao durkheiminiana
na concepgao das categorias dicotdmicas de sagrado e profano, entendidas enquanto vinculos sociais
elementares. Também conseguimos perceber ecos da sociologia de Weber, quando o autor analisa os
tipos de dominagdo que sacerdotes das religioes eruditas, representando suas institui¢oes, exercem so-
bre as classes populares. Por fim, tudo isso aparece mediado ao longo do texto pela teoria bourdiesiana
segunda a qual os bens simbdlicos sao produzidos e valorizados na competi¢ao pelo poder dentro de

um determinado campo social (Fernandes, 1994).

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 55



Paula Montero reconhece o mérito de Brandao em conseguir, com seu estudo, apresentar uma
visao complexa das relagdes sociais que sustentam e sao sustentadas por préticas religiosas, superando,
assim, visoes reducionistas que compreenderam a religido como o “grito dos excluidos” ou como o
“6pio do povo”. Ao mesmo tempo, Montero também formula uma critica importante ao autor, pois,
paraela, ainda que Brandao afirme em diversos momentos de seus escritos a atualidade e vitalidade dos
ritos e das festas da religiosidade popular, considerada aqui como resisténcia simbélica dos subalter-
nizados, o sistema cultural que acaba descrevendo ¢ o “de uma sociedade que, na transi¢ao para a vida
urbana, s6 se degrada” (Montero, 1999: 336). Na verdade, esse mundo camponés j vinha se degra-
dando nas anélises desde o trabalho de Maria Isaura Pereira de Queiroz (1965) sobre os movimentos
messiinicos no Brasil e no mundo. Neste livro, que também influencia o trabalho de Brandio, a autora
afirma que com a modernizagao e a urbanizagao da sociedade brasileira, o “catolicismo rustico” — este
antepassado do “catolicismo popular” — nao teria vida muito longa.

Em suma, as chamadas “religioes populares” ocuparam uma parte substancial das pesquisas sobre
religides feitas nas ciéncias sociais brasileiras entre os anos 1960 e 1980 — especialmente na antropolo-
gia — e, nas obras citadas, pudemos observar que tais investigagdes foram realizadas seguindo as dire-
trizes teérico-metodoldgicas ora da Escola Francesa de Sociologia, ora de alguma vertente do marxismo,
ou ainda, da prépria fenomenologia religiosa. Certamente este intervalo de trés décadas foi o periodo
mais prolifico das pesquisas sobre o tema, porém, nos tltimos anos, o conceito “religioes populares” - e
todos aqueles que funcionam como seus sindnimos ou que orbitam ao seu redor — passou por algumas
criticas categoriais ¢ metodoldgicas diferentemente das mencionadas décadas em que, de modo geral,
a categoria foi agenciada pelos autores de maneira essencializada.

Ainda no que se refere ao trabalho de revisao da categoria, alternativas foram propostas para a
sua substitui¢ao, porém, mesmo combalido pelas criticas, o termo nunca deixou de aparecer, fosse a
partir de novos arranjos tedricos, propostos em trabalhos de pesquisas, fosse como categoria émica,
ressignificada e acionada politicamente por um grupo numa situagao especifica, como o registro de
salvaguarda de um bem cultural imaterial — por exemplo, a pratica ritual do benzimento, uma festa reli-
giosa, uma devogao especifica, etc. Sendo controverso, resistente ao ostracismo definitivo — geralmente
imposto pelas desconstrugoes tedricas mais severas — e adepto de certa sazonalidade em sua apari¢ao
nas pesquisas, o termo “religides populares” continua sendo um “bom tema” para discussao (Fernan-
des, 1994: 215) e, como tal, foi alvo de alguns balancos bibliograficos importantes.

O primeiro deles foi publicado originalmente em 1984 e republicado dez anos depois sem alte-
ragoes. Como bem enfatizou seu autor, Rubem César Fernandes (1994), ele préprio um grande pes-
quisador do tema, apesar da distAncia temporal, o texto continuava atual para aquele periodo — ¢ em
nosso entendimento, salvo algumas mudancas contextuais, ainda continua. O segundo, escrito por
Misia Lins Reesink quase 30 anos depois, em 2013, retoma alguns dados e argumentos do primeiro
e os compara com outro trabalho de natureza parecida feito na Fran¢a — ¢ no mesmo periodo — por
Francois-André Isambert (Reesink, 2013).

Podemos citar mais alguns artigos: o de André Luiz da Silva, publicado em 2004, que discute

os textos de alguns autores que se dedicaram ao estudo das “devogdes populares no Brasil” (inclusive,

56 caMPOs V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

Brandio), tema paradigmatico e presente em grande parte dos estudos sobre o “catolicismo popular”
(Silva, 2003); o de Elofsa Martin, que apresenta a discussio sobre o termo religiio popular comparan-
do trabalhos brasileiros e argentinos (Martin, 2009); ¢ o de Emerson José Ferreira de Sousa, que analisa
o desenvolvimento e os usos do conceito de “catolicismo popular” na historiografia brasileira (Sousa,
2021). Estes dois tltimos demonstram que no campo de pesquisas sobre as chamadas religiées popula-
res, o catolicismo continua tendo uma proeminéncia.

Além desses artigos, que sao especificos sobre o tema da “religiao popular” — ou das “religioes’,
ou das “religiosidades” populares —, existem outros que se dedicam a avaliar a produgao bibliografica
mais ampla sobre as religides no Brasil, como os textos de Paula Montero (1999) e o de Ronaldo de
Almeida (2010) que também mencionam o campo das religides populares, atribuindo-lhe certas ca-
racteristicas proprias. Guardadas as diferencas de abordagem e objetivos de cada um desses trabalhos,
todos apontam um mesmo problema central em relagao ao conceito de “religides populares™: o fato de
que ele engloba muita coisa a0 mesmo tempo em que nao define um objeto especifico e delimitado.

Essa imprecisio do conceito também ¢ apontada por Elofsa Martin (2009). A partir de uma
revisao da produgao bibliografica argentina e brasileira sobre o tema, a autora conclui que a maior
parte dos pesquisadores consultados se preocupou mais com o termo “popular” do que com o termo
“religiao”. Porém, em seu entendimento, o desafio maior ¢ encontrar um conceito de “religiao” que
seja suficientemente abstrato para funcionar como uma categoria efetivamente explicativa da pratica
religiosa da classe trabalhadora. Inspirando-se no clssico modelo explicativo da religiosidade — ¢ da
cultura — popular na América Latina, formulado por Christian Parker, que, em linhas gerais, afirma
que, nesta regiao especifica, desenvolveu-se historicamente uma racionalidade popular diferente da-
quela Ocidental, trazida pelos colonizadores europeus (Parker, 1998), Martin propde uma abordagem
processual que considera o sagrado como uma textura auténoma e diferencial do mundo habitado e
que ¢ realizada por pessoas em diferentes situagdes e contextos. Nesta interpretagao, sagrado e profano
nao sao pensados de maneira descontinua, como boa parte da literatura sobre o tema faz, mas como
gradacoes de um mesmo continuo.

A proposta metodoldgica que a autora defende ¢ a de nos concentrarmos nos gestos da religiao
popular, que ela denomina como “préticas de sacralizacao”. Desta forma, a autora, inspirada no conceito
de “feit(i)che” de Bruno Latour, entende que ¢ possivel reconhecer a origem humana e a poténcia criativa
dos ritos, dos mitos e dos seres sagrados mobilizados pelas classes populares — “trabalhadoras’, na sua for-
mulagio —, sem perder, com isso, a percepcio da condicio auténoma da religido. (Martin, 2009)

Ruben César Fernandes, por sua vez, observa que o problema maior na defini¢ao da categoria se
encontra no segundo termo do par, o “popular’, que designaria elementos oriundos de diferentes matri-
zes culturais, como a ibérica, a africana e a indigena. Como o préprio autor questiona, “caberia o mun-
do inteiro embaixo de uma categoria qualificada apenas como popular?” (Fernandes, 1994: 216). No
caso brasileiro, além desse componente étnico-cultural, haveria ainda uma variagao geogréfica dentro
do préprio territério nacional onde essas préticas religiosas “populares” se desenvolveram. As religides
populares do Nordeste apresentam os mesmos elementos constitutivos daquelas praticadas na regiao

Sul? O que essa variagao define no campo das religioes e das religiosidades populares?

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 57



Nessa linha de raciocinio, pesquisas desenvolvidas na regiao norte do Brasil, especificamente na
Amazonia, demonstram que a religiao popular, apresenta especificidades regionais, como elementos
oriundos de culturas tradicionais de cada regiao (Maués, 2011), mas também algumas invariantes, ou
seja, elementos estruturais e que estao presentes em diferentes regioes, como a centralidade ritualistica
no culto dos santos, o protagonismo dos leigos como agentes de autoprodugao religiosa ¢ a produgao
de uma ética das relagdes capaz de unir céu e terra (Oliveira, 2007).

Mais uma questio apontada tanto por Fernandes (1994) quanto por Reesink (2013) ¢ que o
termo “religido popular” nao ¢ uma categoria émica. Os rezadores, os puxadores de ter¢o, os mestres
folides, os devotos de santos, os folgazdes, os festeiros, as benzedeiras, dentre outros agentes deste uni-
verso, nao se reconhecem como praticantes de uma “religiao popular” A categoria pode ser entendi-
da, portanto, como uma invengao analitica produzida pelos pesquisadores para localizar e organizar
determinado fendmeno social num espectro mais amplo de fendmenos tanto no tempo quanto no
espago (Souza, 2021). Esse fato, por si s6, nao se configura necessariamente como um problema ja que
¢ da natureza do processo cientifico classificar e organizar, segundo critérios convencionalmente esta-
belecidos, os objetos que compdem a empiria analisada. De qualquer forma, se nao forem tomados os
devidos cuidados, corre-se o risco de tirar o poder de autodefini¢ao e autolegitimagao dos pesquisados,
atribuindo-lhes uma identidade com a qual nao se reconhecem.

Outro grande problema do conceito diz respeito especificamente as diferentes acepgoes que o
termo “popular” pode assumir nos mais variados discursos ou contextos: o que efetivamente estamos
querendo dizer quando classificamos uma pratica, seja ela religiosa ou nao, como “popular”? Analisan-
do algumas obras especificas sobre a tematica, Fernandes identifica trés sentidos diferentes para o ter-
mo, sentidos estes que podem, inclusive, aparecer sobrepostos uns aos outros: primeiramente, ele men-
ciona o uso do “popular” como referéncia a algo que ¢ conhecido e que pertence a todos. Certamente
este ¢ o sentido mais ficil de ser encontrado no senso comum da sociedade brasileira. Outro sentido
apontado ¢ aquele que faz referéncia ao que pertence as classes menos favorecidas economicamente e
subalternizadas em relagao as classes dominantes. Conforme vimos anteriormente, este segundo senti-
do ¢ o que mais aparece nos trabalhos sobre a temadtica, notadamente naqueles de orientagao marxista.
Por fim, temos o “popular” representando o que nao ¢ oficial ou institucional. Aqui o termo ganha ares
de contestacao e resisténcia as imposi¢oes das religioes das elites — ou “dominantes” ou “oficiais” ou
“institucionais”.

A partir dessas trés acepgoes que o “popular” pode adquirir, Fernandes argumenta que o termo
acaba por criar um problema axioldgico de base para as ciéncias sociais, pois ele remete a dois focos dis-
tintos da anélise. Por um lado, o termo “popular” deve caracterizar relagoes sociais produzidas a partir
de posicoes desiguais num eixo “vertical’, remetendo a relagoes dialéticas de dominagao e resisténcia a
esta dominagao. Por outro, deve fazer referéncia a relagoes entre iguais, remetendo as ideias de fraterni-
dade. Brandao, para definir este segundo sentido da ideia de popular, fala num “ecumenismo realista’,
que seria a condi¢ao dada pela porosidade das fronteiras ritualisticas, cosmoldgicas e imagéticas que

separam os sistemas religiosos presentes na parte subalternizada do campo religioso.

58 camMpos V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

Com tantas criticas e problematicas apontadas, algumas alternativas surgiram para substituir o
conceito de religiao popular ou o par dicotdmico “religiao popular x religido erudita”. Reesink (2013),
por exemplo, ao falar especificamente dos estudos sobre catolicismo, descarta de maneira decidida o
conceito de “catolicismo popular”, alegando para isso que o termo, mais do que um conceito, se confi-
gura como um juizo de valor. A autora também aponta que a perspectiva dicotomizada entre o “mundo
popular” e 0 “mundo erudito’, adotada em muitos dos estudos sobre catolicismo popular — inclusive o
de Brandao —, acaba por ofuscar outras possibilidades de atuagao religiosa que podem acontecer entre
esses extremos. Como solucio, a autora passa a falar num “catolicismo concéntrico”. Para ela, diferen-
temente de Fernandes, que fala de um eixo vertical e outro horizontal para representar os sentidos
das relagoes que se estabelecem num campo religioso, o agente catélico pode se mover em qualquer
dire¢ao, mas sempre tendo o centro teoldgico como referéncia. Nesta perspectiva, ¢ possivel perceber
como individuos catdlicos constroem sua prética religiosa cotidianamente, ora estando mais préximos
do centro teoldgico da religido, ora mais distantes. A relagao que cada individuo estabelece com sua
prética e com sua pertenga religiosa ganha ares mais complexos com esta abordagem.

Por fim, salientamos que outra alternativa ao uso do termo “religioes populares ou subalternas” ¢
oferecida por Oscar Calavia Sdez (2009) que inverte o sistema classificatério consagrado pelaliteratura
e fala em “religiao superalterna” para se referir a religiao dos padres, da teologia ¢ dos dogmas. Como
justificativa, o antropdlogo argumenta que as praticas do chamado catolicismo popular, como o culto
aos santos ou o benzimento, s3o na verdade as préticas cotidianas da religido. A relagio com o santo,
que acontece entre dois sujeitos, seria, portanto, a relagéo padréo no catolicismo. Consequentemente, a
relagao com deus, estabelecida entre um sujeito e um objeto, que marcaria a centralidade da por¢ao eru-
dita da religiao em outras anélises, nao ¢, em seu entendimento, a pratica padrao da religiao, mas o limi-
te das relagoes religiosas, pois ¢ esta relacao que ¢ invocada para marcar as fronteiras entre as religioes.

Diante do exposto, observamos que, seja no uso descritivo naturalizado da categoria seja nas suas
diferentes andlises criticas, as investigagoes sobre religides populares no Brasil, diferentemente da pro-
posta demartiniana, pouco aprofundam a nog¢ao de popular como um horizonte histérico e cultural
especifico no qual os rituais — e seus mitos correlatos — sao elaborados, produzindo efeitos protetivos
nas populagdes que os praticam. No item seguinte, avancamos na discussao a fim de refletir sobre a po-

téncia analitica da teoria de De Martino para o estudo destas praticas religiosas no contexto brasileiro.

O Pensamento Demartiniano no Contexto Brasileiro

Em que medida o pensamento de Ernesto De Martino pode contribuir para uma revisao concei-
tual e metodolégica do campo de estudos das religides populares no Brasil? Quais seriam, no entanto,
os limites da apropriagao de seus conceitos teérico-metodoldgicos e de sua maneira peculiar de abor-
dar e problematizar o fendmeno magico-religioso, quando aplicados a um contexto histérico-cultural
diferente daquele de onde surgiram?

Essas sao questoes dificeis de serem respondidas de maneira assertiva, j4 que as obras do etn6logo

¢ historiador das religiées ainda sao pouco conhecidas entre os pesquisadores brasileiros. De qualquer

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 59



forma, entendendo a dimensao experimental de nossa reflexao e assumindo os riscos inerentes a este
tipo de empreendimento, temos como inten¢ao sugerir que, em termos metodoldgicos, o simbolismo
mitico-ritual das praticas, privilegiado como objeto de descricao e anilise juntamente 4 historicizagao
das categorias analiticas, venha a ser um possivel caminho de aproximagao desse autor ao campo de es-
tudos das religioes em nosso pais, notadamente daquelas que se convencionou denominar de “religides
populares” — nao sem polémica, como expusemos no item anterior.

Mesmo sendo um autor praticamente desconhecido no meio académico brasileiro, ¢ importante
mencionar que algumas de suas ideias, ainda que de maneira timida, jé apareceram em trabalhos pon-
tuais de pesquisa no pais. As primeiras referéncias estao no livro de Liana Trindade intitulado Erzesto
De Martino: resisténcia e magia no Sul da Itdlia (2015), publicado originalmente no inicio dos anos
1990 ¢ relangado em 2015. Em linhas gerais, nesse trabalho, a autora apresenta as principais ideias e
conceitos desenvolvidos por De Martino, principalmente em suas pesquisas etnograficas sobre a reli-
giosidade dos povos e populagoes subalternizados do Sul da Italia — o livro concentra-se na anélise de
I Mondo Magico e da trilogia meridionalista. A autora também faz referéncia a algumas contribuicoes
de seu pensamento para os campos da etnopsiquiatria e da antropologia médica, com sua dinAmica
interdisciplinar, e da antropologia da arte, com sua preocupagao centralizada na pratica ritual e perfor-
matica das populagoes estudadas. Trindade, acertadamente, também apresenta em seu livro algumas
informagodes biograficas sobre De Martino pois, como ele préprio registrou em vérias partes de seus
escritos, seus objetivos de pesquisa estao intimamente associados a sua pratica militante em prol da
emancipagio das “populagdes subalternas” do Mezzogiorno’ italiano (De Martino, 1949).

De qualquer forma, se, por um lado, podemos valorizar o pioneirismo e o esfor¢o de Trindade
na divulgacio das ideias de De Martino em solo brasileiro, por outro, nao deixamos de observar e
mencionar certos equivocos interpretativos e conclusoes precipitadas em relago a sua intrincada teo-
ria. Como exemplo, pontuamos que a autora contextualiza as pesquisas da Escola Italiana, incluindo
o trabalho do préprio De Martino, nos dominios de uma “antropologia cultural”. Este fato, que pode
parecer apenas um detalhe classificatério e interpretativo, na verdade tem implicagdes metodoldgicas e
politicas que dizem respeito as disputas no campo intelectual e académico italiano.

De Martino, em seus escritos, sempre falou em “etnologia” e “histéria das religides” para se re-
ferir as suas dreas de interesse ¢ atuacdo. Em seu entendimento, por serem disciplinas constituidas a
partir de uma légica historicista, elas se opunham a maioria das correntes tedricas das ciéncias sociais
do periodo, como a “antropologia cultural’, pois estas, dada a maneira como naturalizavam e universa-
lizavam conceitos e categorias ocidentais, acabavam concebendo as populagdes estudadas — os “primi-
tivos” ou “selvagens” — como povos a-histdricos ou até anti-histéricos (De Martino, 1949). Ainda no
seu entender, a “antropologia cultural” foi associada ao trabalho de antropé6logos estrangeiros, princi-
palmente oriundos dos Estados Unidos, ou italianos formados na tradi¢ao antropolédgica daquele pais,

que comegaram a chegar na Itélia nos anos que sucederam ao término da Segunda Guerra Mundial
(Feixa, 2008).

7 Mezzogiorno, que literalmente significa “meio-dia’, ¢ um termo utilizado na Itdlia para se referir 4 regido sul continental e 4 parte
insular do paifs.

60 caAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

Para De Martino, o trabalho desses pesquisadores, que também se interessaram em estudar as
comunidades pobres do Sul do pais, tinha cardter “reformista’, “assistencialista” e “desenvolvimentista”
(De Martino, 1949). Incentivados pelos governos da Democracia Crista, grupo politico que passou a
ocupar o poder na Italia apds a guerra, e que desejava encontrar uma solugao para o “problema meri-
dional’, a applied anthropology praticada por esses pesquisadores partia de uma “teoria da moderniza-
¢ao0” produzida no contexto intelectual estadunidense para explicar a realidade e propor melhorias na
condi¢ao de vida das populagdes subalternizadas do Sul do pais. Porém, segundo De Martino, estes
estudos nao levavam em conta as especificidades culturais e a condigao de agentes histéricos destas
populagoes, colocando-as, desta forma, nao somente numa condi¢ao de submissao frente a cultura
ocidental, mas também de populagoes tuteladas pelas elites do pais (Feixa, 2008).

Voltando a nossa discussao bibliogréfica, nos deparamos, ainda na década de 1990, com o tra-
balho de Cristina Pompa, Memdrias do fim do mundo: para uma leitura do movimento sécio-religioso
de Pau de Colher (1995). Nesse texto, a antropéloga analisa os chamados movimentos sociorreligiosos
no meio rural brasileiro, tradicionalmente classificados pela literatura académica como “messinicos”
e “milenaristas” — compreendidos pelos intelectuais, portanto, como fendémeno tipico do universo do
catolicismo popular —, a partir de um estudo de caso: o movimento Pau de Colher que ocorreu no
municipio de Casa Nova — norte do Estado da Bahia — durante os anos 1930.

Na academia brasileira, o trabalho de Pompa pode ser considerado um primeiro esfor¢o de ana-
lise das religioes populares no/do Brasil a partir do arcabougo tedrico-metodolédgico desenvolvido por
De Martino. Ademais, ela é a principal divulgadora de suas ideias no contexto brasileiro até o presente
momento (Pompa, 1998; 2022). Cabe ressaltar que o rigor tedrico e 0 amplo conhecimento bibliogra-
fico perceptiveis em sua obra, podem ser justificados, dentre outros motivos, pelo fato de ela ter realiza-
do uma parte de sua formagao intelectual na Itdlia e ter sido aluna de alguns importantes pesquisadores
filiados a Escola Italiana de Historia das Religioes.

Muito tempo depois das duas obras mencionadas, encontramos o trabalho de Daniel Ribeiro,
Ruando a pessoa vira mundo e o mundo vira gente: a “crise da presenga” no candomblé de Sio Paulo
(2015). Nessa dissertacio, inspirada pela perspectiva demartiniana, como evidencia o titulo, o autor
caracteriza os rituais do candomblé como técnicas de controle e protecao diante da iminéncia de uma
crise, que pode ser tanto a que ¢ provocada intencionalmente no préprio ambiente da prética ritual,
quanto aquela decorrente das condi¢oes adversas da vida numa grande cidade, como ¢ Sao Paulo.

Os trabalhos de Pompa e de Ribeiro representam, portanto, os primeiros usos da perspectiva
historicista e dos conceitos de Ernesto De Martino em pesquisas etnograficas sobre religioes populares
no Brasil. No entanto, ¢ preciso estar ciente que esse tipo de anélise ainda pode causar estranhamentos
a uma boa parte dos cientistas sociais de nosso pais. Dois seriam os motivos principais que aponta-
mos para isso: primeiro, no contexto brasileiro, as intersecgoes entre antropologia ¢ histéria ou entre
antropologia e psicanalise ou, ainda, entre antropologia ¢ filosofia, em que pese a boa receptividade
de autores como Clifford Geertz e Marshall Sahlins, ou o lugar conquistado na academia pela virada
ontolégica e seus didlogos filoséficos, ainda encontram rejei¢des por uma parte expressiva dos cien-

tistas sociais que seguem os principios teérico-metodolégicos historicamente consagrados em nossa

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 61



tradicdo intelectual; segundo, em virtude destas filiagdes disciplinares, as religiées populares do Brasil,
mais especificamente o catolicismo popular, foram interpretadas fundamentalmente a partir das ideias
de “crenca” e “f¢”, entendidas ou como categorias ontoldgicas do humano ou como dados essenciais da
realidade cultural/religiosa do pais, sem, no entanto, passarem por uma investigagao histérica de seu
processo de surgimento e desenvolvimento na sociedade brasileira.

No que tange ao candomblé — outro campo de pesquisa sobre religides populares no Brasil —,
em quase todos os trabalhos, além do agenciamento das nogoes de crenca e sincretismo, ha a defesa do
argumento da constru¢ao de uma identidade cultural afro pelos seus praticantes. Em outras palavras,
nestes estudos estariam presentes as idiossincrasias criticadas por De Martino e que, talvez, sejam uma
das justificativas de sua auséncia nas discussoes antropoldgicas brasileiras.

Em suma, a ideia de pensar sobre algumas possibilidades de usos e desdobramentos de concei-
tos ¢ modelos explicativos demartinianos no campo de estudos das religioes no Brasil, especialmente
naquele que se dedicou as chamadas “religiées populares”, tem, portanto, seu fundamento na prépria
atualidade e pertinéncia dessas reflexdes e na perspectiva historicista do autor, com base na qual ¢ pos-
sivel langar um novo olhar sobre algumas abordagens, nao somente de pesquisadores brasileiros, mas
também latino-americanos como o caso de Parker (1998), que defende a existéncia de uma racionali-
dade e uma producio cultural prépria das classes populares da América Latina, e de Martin (2007), que

enaltece a produgao popular cotidiana da religido representada nas préticas.

Consideracoes Finais

No presente artigo, procuramos discutir como as propostas analiticas demartinianas poderiam
trazer contribui¢des ao campo de investigagoes sobre religides no contexto brasileiro. Tendo em vista
o carater ainda experimental desta discussio, procuramos estabelecer uma possivel aproximagao entre
as obras de De Martino e aquelas apresentadas por alguns pesquisadores brasileiros sobre a questao
religiosa. De antemao, observamos que a anélise ganharia folego a partir de alguns debates em torno da
categoria “religides populares”, pois aventamos que o arcabougo teérico-metodolégico construido pelo
etnologo italiano pode oferecer renovadas possibilidades analiticas & maneira como esta categoria vem
sendo agenciada pela intelectualidade no Brasil.

Assim, aquilo que foi classificado como “religiao/ religiosidade popular” pela literatura académi-
ca, a despeito das semelhancas na defini¢ao de “popular’, apresenta grandes diferengas na maneira pela
qual De Martino, por um lado, ¢ os autores brasileiros, por outro, analisam as préticas religiosas como
tais. Ademais, na obra demartiniana, as dimensées analitica e descritiva da categoria sao problemati-
zadas conjuntamente, a0 passo que no Brasil, em um primeiro momento, os estudiosos descreveram
a religiosidade popular tomando a categoria como dado auto evidente ¢, tempos depois, passaram a
questionar sua potencialidade analitica.

Nesta linha de raciocinio, a descrigao e anélise das religioes populares proposta por De Martino

pressupde um método que, por um lado, investiga praticas religiosas como técnicas de reintegragao

62 CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

construidas histdrica e culturalmente; por outro, implica na problematizacao de categorias “classicas”
como “magia’ e “religiao’, e, 20 mesmo tempo, de outras — “crise da presenca’, “de-historizac¢ao” e “res-
gate cultural” — até entao estranhas as pesquisas tradicionalmente realizadas nas ciéncias sociais, bem
como na fenomenologia religiosa. Desta maneira, a critica fundamental que De Martino enderega a
estas pesquisas da primeira metade do século XX diz respeito a concepgao de religido como fendmeno
ontoldgico e “a-histérico” — ou mesmo, anti-histérico — nelas formulada.

Por fim, avaliamos como importante a discussao das obras de De Martino no contexto brasileiro,
pois sua visibilidade no mundo luséfono ainda ¢ muito limitada, contrariando um processo de (re)
descoberta deste autor no século XXI, principalmente em Europa e Estados Unidos. Segundo Pompa
(2022), as tradugdes de suas obras para diferentes idiomas — inglés, francés, espanhol, alemio e japonés
— evidencia um reconhecimento tanto da originalidade de De Martino quanto de algumas antecipa-

¢oes, por exemplo, no campo dos estudos pds-coloniais, dos cultural studies e dos subaltern studies.

Hugo Ricardo Soares é Doutor em Antropologia Social pela Universidade Esta-
dual de Campinas (Unicamp). E professor substituto da Universidade Federal
do Espirito Santo (UFES) e pesquisador do Laboratdrio de Antropologia da
Religido (LAR/Unicamp).

Marcus Vinicius Rios Barreto é Doutor em Antropologia Social pela Universi-
dade de Sio Paulo (USP). E professor substituto do Departamento de Antropo-
logia e Etnologia da Universidade Federal da Bahia (UFBA).

REFERENCIAS

Agnolin, A. (2013). Histdria das religioes: perspectiva histérico-comparativa. Sao Paulo: Paulinas.

Sobrenome, Nome. Ano. Nome do Livro. Cidade: Editora.

Alcaciati, R. (2019). La religione civile di Ernesto De Martino. Studi Materiali di Storia dele Religions,
85/11, 285-317.

Almeida, R. de. (2010). Religiao em Transi¢ao. In C. B. Martins, & L. F. D. Duarte (org). Horizontes
das Ciéncias Sociais — Antropologia (pp. 367-405). Sao Paulo: Anpocs.

Azzi, R. (1978). Religiosidade Popular. Revista Eclesidstica Brasileira, 38(152), 642-650.
https://doi.org/10.29386/reb.v38i152.3896

Bastide, R. (1976). Apresentagio a 2* edigao. In M. L. Pereira de Queiroz. O Messianismo no Brasil e
no Mundo. Sio Paulo: Alfa-Omega.

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 63



Battini, M. (2016). La ragione negata. I fondarnenti psicologici dell'antropologia dernartiniana. In

La contradizione felice? Ernesto De Martino e gli Altri (pp. 69-82). Pisa: Edizioni ETS.

Benedetti, L. R. (1983). Os Santos Némades e 0 Deus Estabelecido: um Estudo sobre Religido e Sociedade.

Sao Paulo: Paulinas.

Beozzo, J. O. (1982). Religiosidade Popular. Revista Eclesidstica Brasileira, 42(168), 744-758.
https://doi.org/10.29386/reb.v42i168.3624

Berrocal, Emilio G. (2009). The Post-Colonialism of Ernesto De Martino: The Principal of Critical
Ethnocentrism as a Failed Attempt to Reconstruct Ethnographic Authority. History and Anthropology,
20(2), 123-38. https://doi.org/10.1080/02757200902875803

Brandao, C. R. (1982 [1980]). Os deuses do povo: um estudo sobre a Religiio popular. Uberlandia:
EDUFU.

Brelich, A. (1956). Appunti su uma metodologia. Studi e Materiali di Storia delle Religioni (SMSR),
XXVIL

Calavia Saez, O. (1996). Fantasmas Falados. Campinas: Editora da Unicamp.

Calavia Séez, O. (2009). O que os santos podem fazer pela antropologia? Religido e Sociedade, 29,
198-219. https://doi.org/ 10.1590/50100-85872009000200010

Candido, A. (2017). Os parceiros do Rio Bonito. Estudo sobre o caipira paulista e a transformagio dos

seus meios de vida. Sao Paulo: Edusp.

Carpitella, D. (1981). Pratica e teoria nel film etnografico italiano: prime osservazioni. La ricerca

Jfolklorica, 3, 5-22. https://doi.org/10.2307/1479450
Chiozzi, P. (1997). Manuale di Antropologia Visuale. Firenze: Edizione Unicopli, testi e studi.

Clemente, P. (1985). Alcuni momenti della demologia storicistica in Italia. In AAVV. Lantropologia

italiana. Un secolo di storia (pp. 3-49). Bari, Laterza,

Consorte, J. G. (1983). A Mentalidade Messianica. In 4 Vida em Meio a Morte num Pais do Terceiro
Mundo (pp. 43-50). Sao Paulo: Paulinas.

Croce, B. (2019). Teoria e storia della storiografia. Sydney: Wentworth Press.
Cunbha, E. da. (2009). Os serties — Campanha de Canudos. Sao Paulo: Atelié.

Dainotto, R. (2017). Tre sud di Ernesto De Martino. Narrativa, 39, 52-64.
https://doi.org/10.4000/narrativa.660

64 caMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

De Martino, E. (1941). Naturalismo e storicismo nell etnologia. Bari: Laterza & Figli.

De Martino, E. (1949) Intorno a una storia del mondo popolare subalterno. Socieza, 5(3), 411-443.
De Martino, E. (1982). Sud e magia. Milao: Feltrinelli.

De Martino, E. (2007). I mondo magico: prolegomeni a una storia del magismo. Turim: Bollati Boringhieri.

De Martino, E. (2008). Morte e pianto rituale nel mondo antico: dal lamento pagano al pianto di

Maria. Turim: Boringhieri.

De Martino, E. (2009). La terra del rimorso: contributo a una storia religiosa del sud. Milao: 1l Saggiatore
Tascabili.

De Martino, E. (2019). La fine del mondo: contributo allanalisi delle apocalissi culturali. Nuova edizione

a cura di Giordana Charuty, Daniel Fabre e Marcello Massenzio. Turim: Einaudi.

Durkheim, E. (1989). As Formas Elementares da Vida Religiosa: o sistema totémico na Austrilia. Sao

Paulo: Edi¢oes Paulinas.
Eliade, M. (1999). O Sagrado e o Profano. A esséncia das religioes. Sio Paulo: Martins Fontes.

Evans-Pritchard, E. E. (2005). Bruxaria, Ordculos e Magia entre os Azande. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar Editores.

Facd, R. (1972). Cangaceiros e Fandticos. Rio de Janeiro: Civilizagio Brasileira.

Feixa, C. (2008). Mas alld di Eboli. Gramsci, De Martino y el debate sobre la cultura subalterna em
Itélia. In E. De Martino. El folclore progressivo y otros ensayos (pp. 13-66). Barcelona: Editorial
MACBA: Universitat Autdonoma de Barcelona.

Fernandes, R. C. (1994). Religioes populares no Brasil. [z Romarias da Paixio (pp. 215-251). Rio de

Janeiro: Rocco.

Fernandes, R. C. (1982). Os cavaleiros do Bom Jesus: uma introdugdo as religives populares. Sao Paulo:

Brasiliense.

Frazer, Sir J. G. (1976). The Golden Bough: A Study in Magic and Religion (abridged ed.). London:
The MacMillan Press.

Gramsci, A. (2012). I/ materialismo storico ¢ la filosofia de Benedetto Croce. Createspace Independent
Publishing Platform.

Lanternari, V. (1960). Movimenti Religiosi di Liberta e di Salvezza dei Popoli Opressi. Milao: Giangia-

como Feltrinelli Editore.

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 65



Levi, Carlo. (1945). Cristo se é fermato a Eboli. Turim: Einaudi.
Malinowski, B. (1978). Argonautas do Pacifico Ocidental. Sao Paulo: Abril Cultural.

Mancini, S. (1994). Perception extra-sensorielle, psychopathologie et magisme dans l'ocuvre de Er-
nesto De Martino. In J-B Martin, & M. Introvigne (eds.) Le Défi magique, VolII — Actes du Collo-
que International de Lyon, avril 1992 (pp. 149-159). Lyon: Presses universitaires de Lyon.
https://doi.org/10.4000/books.pul.10997

Marano, E. (2007). I film etnografico in Italia. Bari: Ed. Di pagina soc. coop.

Martin, E. (2009). From popular religion to practices of sacralization: approaches for a conceptual-

discussion. Social Compass, 56(2), 273-285. https://doi.org/10.1177/0037768609103362

Martins, J. de S. (1983). A morte ¢ 0 morto: tempo e espago nos ritos funebres da roga. In J. S. Mar-

tins. (org.). A morte e os mortos na sociedade brasileira (pp). SP: Hucitec.
Maués, R. H. (2011). Outra Amazdnia: os santos e o catolicismo popular. Nova Ciéncia, 2(1), 1-26.
Mauss, M. (2000). Esbogo de uma teoria geral da magia. Portugal: Edigoes 70.

Montero, P. (1999) Religides e dilemas da sociedade brasileira. In: Barros, S.M.P. (org). O que ler nas
Ciéncias Sociais Brasileiras (1970-1995). v. 1. (pp. 327-367). Sao Paulo: Anpocs/Capes.

Monteiro, D. T. (1974). Os errantes do novo século: um estudo sobre o surto milenarista do Contestado.
Sio Paulo: Duas Cidades.

Monteiro, D. T. (1977). Um Confronto entre Juazeiro, Canudos e Contestado. In B. Fausto (dir.).
Histdria Geral da Civilizagio Brasileira. Tomo III — O Brasil Republicano (pp. 39-92). Rio de Janeiro/
Sao Paulo, Difel.

Mourio, L. (1974). Contestado: a Gestagio Social do Messias. Revista do Ceru, 7.

Negrao, L. N. (1984). Um Movimento Messianico Urbano: Messianismo ¢ Mudanca Social no
Brasil. In J. G. Consorte, & L. N. Negrio. O Messianismo no Brasil Contemporineo (pp). Sao Paulo,
FFLCH-USP/CER.

Oliveira, P. R. (1985). Religido e dominagio de classe: génese, estrutura e funcio do catolicismo romani-

zado no Brasil. Petr6polis: Vozes.
Oliveira, P. R. (1997). Adeus 4 Sociologia da Religido Popular. Religido e Sociedade. 18(2): 43-62.

Otto, R. (2007). O sagrado: aspectos irracionais na nogio do divino e sua relagio com o racional. Sio-
Leopoldo: Sinodal, EST; Petr6polis: Vozes.

66 CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

Parker, C. (1998). Cultos y religiones populares em América Latina. Allpanchis, 52, 239-277.
https://doi.org/10.36901/allpanchis.v30i52.656

Pereira de Queiroz, M. L. (1957). La ‘Guerre Sainte’ au Brésil: le Mouvement Messianique du ‘Con-
testado’. Boletim n. 187 (Sociologia L, n. 5).

Pereira de Queiroz, M. L. (1965). O messianismo no Brasil e no mundo. Sio Paulo: Dimunus/Edusp.

Pettazzoni, R. (1959). Il metodo comparativo. Numen, 6(1), 1-14.
https://doi.org/10.1163/156852759X00011

Pizza, G. (2013). Gramsci e De Martino. Appunti per una riflessione. Quaderni di Teoria Sociale, 13,75-120.

Pompa, C. (1995). Memdrias do Fim do Mundo: para uma Leitura do Movimento Sécio-religioso de
Pau de Colher (Dissertagao de Mestrado). Universidade Estadual de Campinas, Campinas.

Pompa, C. (1998). A construcio do fim do mundo: Para uma releitura dos movimentos sécio-religiosos do Bra-
sil “rustico. Revista de Antropologia, 41(1), 177-212. https://doi.org/10.1590/50034-77011998000100006

Pompa, C. (2008). Para repensar o conceito de religido. In Oliveira, I.; Moreira, A. O futuro da reli-
gido na sociedade global: uma perspectiva multicultural (pp. 153-170). Sao Paulo: Paulina.

Pompa, C. (2022). Ernesto De Martino e o percurso italiano da antropologia. Horizontes Antropo-
16gicos, 28(62), 317-349. https://doi.org/10.1590/50104-71832022000100010

Radcliffe-Brown, A. R. (2013). Estrutura e fungio na sociedade primitiva. Sio Paulo: Vozes.

Reesink, M. L. (2013). Por uma perspectiva concéntrica do catolicismo brasileiro. Revista Anthropoldgicas,

24(2), 161-187.

Ribeiro, D. (2015). Quando a pessoa vira mundo e 0 mundo vira gente: a “crise da presenga” no candomblé

de Sio Paulo. (Dissertagio de mestrado). Universidade Federal de Sao Paulo, Guarulhos.
Sabbatucci, D. (1990). La prospettiva storico-religiosa. Milao: 1l Saggiatore.

Silva, André L. (2003). Devogdes populares no Brasil: contextualizando algumas obras das ciéncias-
sociais. Revista de Estudos da Religido — REVER, 3, 30-49.

Souza, E. J. F. (2021). O catolicismo popular brasileiro: notas em torno de sua invengao historiografi-
ca. Temporalidades — Revista de Histdria, 13(2), 724-745.

Tylor, E. B. (2016). Primitive Culture Volume 1. New York: Dover Publications.

Trindade, L. S. (2015). Ernesto De Martino: resisténcia e magia no sul da Itdlia. Sio Paulo: Editora

Terceira Margem.

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 67



Van Der Leeuw, Ge. (1992). Fenomenologia della religione. Turim: Bollati Boringhieri.

Vinhas de Queiroz, M. (1966). Messianismo e Conflito Social: a Guerra Sertaneja do Contestado. Rio

de Janeiro: Civilizagao Brasileira.
Weber, M. (2004). A ética protestante e o “espirito” do capitalismo. Sao Paulo: Cia das Letras.

Zaluar, A. (1983). Os homens de Deus: um estudo dos santos e das festas no catolicismo popular. Rio de

Janeiro: Zahar.

68 cAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



LAMENTO, AMARRACAO E TARANTISMO

LAMENTO, AMARRA(;,AO E TARANTISMO: CONTRIBUI(}()ES DA TEORIA DE ER-

NESTO DE MARTINO AS PES@ISAS SOBRE RELIGIOES POPULARES NO BRASIL.

Resumo: No presente artigo, o intuito ¢ estabelecer possiveis aproximagdes entre o arcabougo cons-
truido, durante a primeira metade do século XX, pelo etnélogo e historiador das religides napolitano
Ernesto De Martino e o campo de estudos sobre religides populares no Brasil. A partir dos pressupos-
tos da chamada Escola Italiana de Histdria das Religioes, incluindo seu didlogo com a filosofia hei-
deggeriana e a teoria existencialista de Jaspers, De Martino critica as principais correntes das ciéncias
sociais ¢ da fenomenologia religiosa no que diz respeito a concepgao de religidao como fend6meno auto
evidente e “a-histérico”. A fim de repensar, 4 luz da teoria demartiniana, as categorias analiticas agencia-
das pelos intelectuais que pesquisam este tema no contexto brasileiro e levando em consideragao que
grande parte destas pesquisas corrobora a tradicao criticada por De Martino, assumimos a dimensao
experimental de nossa reflexao a0 mesmo tempo que reconhecemos a atualidade do legado deste autor.
Palavras-chave: Ernesto De Martino; Escola Italiana de Histéria das Religides; religioes populares;

Antropologia da religiao.

LAMENT, MOORING AND TARANTISM: CONTRIBUTIONS OF ERNESTO DE MAR-
TINO’S THEORY TO RESEARCH ON POPULAR RELIGIONS IN BRAZIL

Abstract: In this article, the purpose is to establish approximations between the framework built, du-
ring the first half of the 20th century, by the Neapolitan ethnologist and historian of religions Ernesto
De Martino and the field of studies on popular religions in Brazil. Based on the assumptions of the
so-called Izalian School of History of Religions, including its dialogue with Heideggerian philosophy
and Jaspers existentialist theory, De Martino criticizes the main currents of the social sciences and
religious phenomenology with regard to the conception of religion as a self-evident and “ahistorical”
phenomenon. In order to rethink, in the light of De Martino’s theory, the analytical categories used by
intellectuals who research this topic in Brazilian context and taking into consideration that a large part
of this research follows the tradition criticized by De Martino, we assume the experimental dimension
of our reflection at the same time that we recognize the pertinence of this author’s legacy.

Keywords: Ernesto De Martino; Italian School of History of Religions; Popular Religions; Religion
Anthropology.

LAMENTO, AMARRE Y TARANTISMO: CONTRIBUCIONES DE LA TEORIA DE ER-
NESTO DE MARTINO A LA INVESTIGACION SOBRE LAS RELIGIONES POPULARES
EN BRASIL

Resumen: El objetivo de este articulo consiste en posibles aproximaciones entre la teoria construi-
da durante la primera mitad del siglo XX por el etndlogo ¢ historiador de las religiones napolitano
Ernesto De Martino y el campo de estudios sobre las religiones populares en Brasil. A partir de los
presupuestos de la llamada Escuela Italiana de Historia de las Religiones, incluyendo su didlogo con la
filosofia heideggerianay la teoria existencialista de Jaspers, De Martino critica las principales corrientes

de las ciencias sociales y la fenomenologia religiosa en lo que se refiere a la concepcién de la religion

CAMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 - JAN.DEZ.2023 69



como un fendmeno evidente y “ahistérico”. Para repensar, a la luz de la teorfa de De Martino, las ca-
tegorias analiticas utilizadas por los intelectuales que investigan este tema en el contexto brasilefio, y
teniendo en cuenta que gran parte de esta linea investigativa corrobora la tradicién criticada por De
Martino, asumimos la dimensién experimental de nuestra reflexion al mismo tiempo que reconocemos
la relevancia del legado de este autor..

Palabras clave: Ernesto De Martino; Escuela Italiana de Historia de las Religiones; Religiones Popu-

lares; Antropologia de la religion.

RECEBIDO: 28/05/2022
APROVADO: 25/08/2022
PUBLICADO: 01/07/2024

Este é um material publicado em acesso
aberto sob a licenca Creative Commons
BY-NC

70 caMPOS V.24 N.1/2 p.43-70 JAN.DEZ.2023



