
CAMPOS V.22 N.2 P. 311-315 JUL.DEZ.2021

R E SE N H A S

Cury, M. X. (org.). (2020). Museus Etnográficos e Indígenas: aprofundando 
questões, reformulando ações. São Paulo: Secretaria de Cultura e Economia 
Criativa/ ACAM Portinari/ Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade 
de São Paulo/ Museus Índia Vanuíre. 248 p.

RONALDO DE OLIVEIRA CORRÊA 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ (UFPR), CURITIBA/PR, BRASIL 
https://orcid.org/0000-0003-1894-1944 

O livro organizado por Marília Xavier Cury, museóloga e educadora de museus, professora do 
Programa de Pós-Graduação Interunidades em Museologia (PPGMus-USP), vinculada ao Museu de 
Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo (MAE-USP), tem caráter híbrido, como o 
caracteriza, em seu livro Culturas Híbridas (tradução publicada pela Edusp em 2000), Néstor García 
Canclini, antropólogo argentino radicado no México. Aqui, retomo o questionamento formulado por 
García Canclini a respeito das disputas em contextos interculturais e sobre o que não se hibridiza. Dito 
de outra forma, o autor propõe buscar e interpretar quais dimensões políticas, simbólicas e práticas em 
disputa não entram em consenso nas arenas interculturais contemporâneas. Com essa lente, entendo 
ser profícua a leitura do livro lançado em 2020, a partir de material produzido no marco do Encontro 
Paulista de Questões Indígenas e Museus (EPQIM), em sua edição de 2017. 

Ao apresentar-se como livro, registro, documento, implicam-se na sua fatura – e logo, leitura – 
os conflitos interculturais presentes na relação apresentada em seu título, a saber, museus etnográficos 
e indígenas, assim como aqueles presentes na(s) tipologia(s) acionada(s) (livro, registro, documento, 
outro). Tal relação, ou melhor seria dizer, tais relações, promovem e acolhem, por um lado, articula-
ções políticas e simbólicas entre grupos indígenas de diferentes etnias – Kaingang, Krenak, Terena 
e Guaraní Nhandewa –, habitantes das terras indígenas (T.I.) na região Centro-Oeste do estado de 
São Paulo, em relação a suas percepções e perspectivas a respeito de suas experiências, constituição 
e políticas da vida e memória e, por outro, estabelecem diálogo entre esses grupos e instituições não 
indígenas, em especial o Museu Índia Vanuíre (MIV), a Associação Cultural de Apoio ao Museu Casa 
de Portinari (ACAM Portinari), o Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo 
(MAE-USP) e a Secretaria de Cultura e Economia Criativa do Estado de São Paulo, pautado pelas 
discussões sobre as políticas públicas de patrimônio e cultura. 

https://orcid.org/0000-0003-1894-1944


312 CAMPOS V.22 N.2 p. 311-315 jul.dez.2021

Ainda sobre as intencionalidades presentes no título do livro e sua potência para marcar os con-
teúdos apresentados, o subtítulo nos provoca a refletir, com autoras e autores, a respeito do caráter 
temporal e processual da relação proposta no título. Isso é denunciado na informação de ser a edição de 
2017, a sexta edição de um total de sete, realizadas no período de 2012 a 2018, pelo MIV, como parte 
das táticas para a constituição de práticas e políticas museológicas marcadas pela postura crítica e pelo 
acolhimento dos indígenas nos processos de gestão, pesquisa e difusão do museu, além da proposição 
de ações vinculadas às vivências desses sujeitos que permitam descolonizar o cotidiano da instituição. 
Tal posicionamento pautado pela Constituição Brasileira de 1988 – a constituição cidadã, em que os 
direitos de grupos subalternizados, entre eles indígenas, foram discutidos e incorporados ao documen-
to –, e do debate, na disciplina da museologia, a respeito das possibilidades políticas e institucionaliza-
ção das orientações da museologia social – discussão que se inicia com a nova museologia proposta a 
partir da Declaração de Santiago do Chile (1972). 

Retomo, após essa digressão, o subtítulo. Ao inscrever os verbos no gerúndio, evidencia-se o 
caráter inacabado, mas atento à duração, cuja vibração nos faz (re)viver eventos, torná-los novamen-
te presentes. Entendo esse recurso como uma tática de nos fazer acomodar, de alguma forma, duas 
questões contidas no projeto das seções – chamadas de partes –, do livro. Primeiro, a narração em 
tempo presente, em especial das autoras e autores indígenas, nos depoimentos transcritos e apresen-
tados como artigos. Segundo, a inquietação a respeito da validade de temas (que constam nas duas 
últimas partes) discutidos em 2017, em sua divulgação três anos depois, sem que sejam encarados como 
superados ou retrospectivos.

Vale atentar para a ideia de tempo ou temporalidade construída no subtítulo e presente nos tex-
tos. Estas categorias foram acionadas a partir dos conceitos de memória, memória coletiva, lembrança 
e experiência comum ou individual. Essas, de igual forma, permanecem/estão em disputa. A memória 
– enquanto um conceito útil (em especial a partir de Paul Ricoeur, no livro A memória, a história e o 
esquecimento, publicado pela Editora da Unicamp em 2007) –, ou a lembrança, na forma de um gesto 
humano de acionar e narrar as experiências, marcaram os textos de autoras e autores indígenas, sendo 
as teorias propostas por essas(es) pautadas na narração autobiográfica, de um eu composto, ou compó-
sito, constituído intersubjetivamente como um eu-nós. Tal perspectiva, entre outras, permite acessar 
o que a organizadora denominou indianização do museu. Nesse processo configura-se a autonarrativa 
indígena como uma tática institucional e crítica para a constituição das ações e políticas de patrimonia-
lização em museus etnográficos e naqueles indígenas. Tais procedimentos promoveriam e assegurariam 
as demandas não somente por representatividade no amplo espectro do a que se costumou chamar de 
cultura brasileira, mas, e sobretudo, motivariam deslocamentos de opressões e preconceitos vividos em 
longa duração e que marcam, ainda hoje, as experiências coletivas dos grupos indígenas nesse território, 
cuja insistência e cujas disputas violentas definimos como Brasil.

Por outro lado, a palavra, ou o direito e autoridade de falar e ser ouvido, é outra que está em dis-
puta no livro. Ao ter essa questão em quadro, o sumário converte-se em registro, mapa, caminho para 
entendê-la. Estruturado a partir de consenso institucional e político de que as e os indígenas deveriam 



CAMPOS V.22 N.2 p. 311-315 jul.dez.2021 313

﻿

“falar primeiro” e serem “ouvidos” por leitoras e leitores, no sumário as três primeiras partes foram 
dedicadas a textos de autoras e autores indígenas e, as duas últimas, a autoras e autores vinculados às 
instituições museais ou universitárias. Essa apresentação do sumário marca uma postura, de certa for-
ma, militante por parte das associações indígenas, instituições museológicas, universidades e órgãos 
municipais de cultura envolvidos na constituição dessa relação entre museus etnográficos e indígenas. 
Assim, o sumário se configura como arena em que as relações de poder entre sujeitos, conhecimento e 
teorias são deslocadas, rearranjadas e, nesse movimento, promovem debates profícuos sobre os temas 
propostos para o evento de origem e para o livro que decorre da trilha traçada e percorrida. 

Questões como a ética, os direitos indígenas, as formas do sagrado, os acervos e as exposições, 
a gestão das coleções e, por fim, a relação entre museus, indígenas e museus indígenas são apresenta-
das de forma tensa, ainda não resolvidas. Como em todo experimento, o livro não tenta dar conta, 
apaziguar a pluralidade de argumentos e perspectivas. Pelo contrário, procura registrar as questões 
formuladas, manter as formas de enunciação – com suas sintaxes e acentos –, verter para a língua por-
tuguesa narrações feitas em idioma Kaingang, Krenak, Terena e Guaraní Nhandewa, apoiar com do-
cumentação imagética, notas explicativas, indicação de sítios de internet onde se encontrar informa-
ções complementares, como chaves de interpretação das práticas (auto)narradas; este foi o trabalho 
da organização do volume. Ademais, deixa para as leitoras e leitores o trabalho de articular as teorias 
formuladas, os argumentos construídos, as ações realizadas, os planos propostos – visto que é neces-
sário trabalhar, trabalhar muito para mostrar com o coração para todo mundo a cultura, como disse 
um dos autores indígenas. 

Entendo, com isso, que a ideia anunciada pela organizadora, retomando o seu texto introdutório, 
de descolonizar o MIV e o MAE-USP em especial, e a instituição museológica em geral, a partir de sua 
indianização, estabelece relação, mesmo que marginal, com as propostas de Silvia Rivera Cusicanqui 
(em seu livro Um mundo ch’ixi desde la história andina, publicado em 2018), da equivalência de capa-
cidades cognitivas entre indígenas e não indígenas no que toca à formulação de teorias sobre o mundo, 
a vida e a experiência. Decorrem dessa perspectiva da autora o estabelecimento e a validade da diversi-
dade de epistemes no mundo intercultural no qual vivemos, para que possamos constituir outros co-
nhecimentos sobre as realidades sociais interculturais. Refletir sobre as epistemologias não ocidentais 
e suas relações com aquelas chamadas ocidentais faz parte de um projeto que ultrapassa a reformulação 
de instituições museais, universidades, estados nacionais. Pressupõe, em primeiro lugar, reconhecer 
que as instituições ocidentais (não indígenas) foram constituídas e, de alguma forma, refletem a ló-
gica colonial imperialista ocidental. Nesse jogo de lembrar e esquecer, o livro, organizado por Cury, 
busca a escuta atenta e cuidadosa das e a respeito das narrações, ou melhor, autonarrações das pessoas 
indígenas, em articulação com os não indígenas. Todavia, isso ocorre não para dar voz àqueles sujeitos, 
visto que essa empresa é impossível, conforme problematiza Gayatri Chakravorty Spivak, no livro Pode 
o subalterno falar? (tradução do original realizado pela Editora UFMG, em 2010), mas talvez, para 
construir um exercício intercultural de alteridade e escuta.



314 CAMPOS V.22 N.2 p. 311-315 jul.dez.2021

Certas questões são imprescindíveis de serem pontuadas aqui. Em especial, com relação aos 
questionamentos que o livro desperta. Dessa forma, tomo a tática de um breve inventário das coisas 
visíveis, ao modo de Georges Perec no livro Tentativa de esgotamento de um local em Paris (livro-inven-
tário publicado em 2016, pela Gustavo Gili). Algumas dessas indagações foram formuladas no esforço 
de diálogo intercultural que se deu no EPQIM de 2017. Contudo, acredito que são desdobramentos 
dos encontros anteriores e das práticas vividas no decorrer dos anos, a saber, visitas técnicas aos museus, 
formulações de exposições temporárias, crítica e revisão de coleções existentes nas reservas técnicas, 
debates e rodas de conversa em eventos, oficinas e reuniões, entre outras oportunidades. 

A indagação mais deslocadora talvez seja a ideia de museu formulada pelas autoras e autores in-
dígenas. Longe da fixidez dos espaços de pedra e cal, mas não excluindo a materialidade arquitetônica, 
os museus para essas teorias são ou estão constituídos na experiência – em especial, vinculados àquilo 
que se quer lembrar ou não esquecer –, os museus seriam entidades discretas, abstratas, situadas e rela-
cionais – todavia, não desprovidas de uma dimensão material, mesmo que discursiva –, onde humanos 
e não humanos, natureza e cosmologia seriam articulados, podendo ser acionados como uma cosmo-
política. Essa seria preenchida de sentidos e sentimentos, em especial. Já o “lugar” seria formulado tal 
qual uma categoria intercultural, visto que não há nos grupos indígenas um lugar, na sua estrutura 
social, para salvaguardar artefatos inúteis. Mesmo a ideia de inutilidade é um tema em aberto, como 
problematizou Els Lagrou em seu livro A fluidez da Forma: arte, alteridade e agência em uma sociedade 
amazônica (Kaxinawa, Acre), publicado em 2007. 

Decorrente desse aspecto, o que reforça o caráter relacional das questões formuladas por aquelas 
teorias indígenas, o tempo, ou a temporalidade, é outro tema apresentado. Considerando as práticas 
indígenas realizadas na forma de relações entre gerações, o tempo passado seria marcado pela presença 
dos velhos e por práticas verbais e corpóreas, como as conversas, o ensinamento sobre o trabalho, as 
formas de produção técnica e tecnológicas, entre outras. Em uma perspectiva intercultural o tempo, 
passado, presente e futuro, passa a ser construído como uma questão a ser problematizada. Logo, a 
memória – ou aquilo que não se quer esquecer –, passa a ser mais uma categoria intercultural, acionada 
na materialidade corpórea dos mais velhos, nas suas palavras e histórias – a morte de um velho seria 
similar ao desaparecimento de uma biblioteca, como comenta uma outra autora indígena. O sentido 
da memória nessas teorias tem valor prático, à medida que permite aos grupos construírem suas auto-
narrativas, sustentadas em eventos e em jogos de lembrar e esquecer, caracterizados por Paul Ricoeur 
no livro citado anteriormente, entre outras coisas, de sua presença no território, de sua ancestralidade 
e perenidade nos lugares em que se enterraram os antepassados, da existência das fontes onde se retira 
o material para fazer o artesanato, entre tantas outras práticas que marcam os calendários indígenas.

Ao modo de encerramento desse texto – e na esperança de abertura de um debate profícuo sobre 
as formas com que procuramos tensamente conviver em sociedades interculturais –, retomo a provo-
cação de García Canclini: faz-se necessário, em contextos interculturais contemporâneos e capitalistas, 
localizar as resistências aos processos de hibridação. Dito de outra forma, precisamos estar atentos às 



CAMPOS V.22 N.2 p. 311-315 jul.dez.2021 315

﻿

formas com que os grupos subalternizados dão conta das disputas interculturais para, com isso, enten-
der onde suas formas sociais são acionadas como lugares para não esquecer de si.

Ronaldo de Oliveira Corrêa é Doutor em Ciências Humanas pelo Programa 
de Pós-Graduação Interdisciplinar em Ciências Humanas da Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC). Atua como professor na graduação e pós-
graduação da Universidade Federal do Paraná (UFPR).

	
RECEBIDO: 26/01/2021

APROVADO: 11/03/2021


