A
DOSSIE

Sobre a escola na producao da
vida em comunidade: experiéncias
ashaninka no rio Amonia

PAULA COLARES

UNIVERSIDADE FEDERAL DO OESTE DO PARA (UFOPA), SANTAREM/PA, BRASIL
HTTPS://ORCID.ORG/0000-0002-92706-4053

Introducao

Este trabalho pretende discutir o papel que a escola desempenha na criagao e manutengao da vida
em comunidade, nova forma de organizagao social entre os Ashaninka, que passa a se constituir no rio
Amonia no inicio da década de 1990. As reflexdes aqui apresentadas sao fruto de um trabalho etnogra-
fico desenvolvido entre 2014 ¢ 2017, em diferentes etapas'. Meu trabalho de campo foi marcado pela
colaboracao, especialmente, de professores ashaninka, no levantamento de informagoes para auxiliar
na elaboracio do Projeto Politico-Pedagégico (PPP) da escola. Dessa forma, os métodos tradicionais
de trabalho de campo se associaram ao processo simultineo de realizagio de entrevistas e oficinas com
os professores, no sentido de subsidiar a producao deste documento. Para este artigo, o didlogo com os
professores e a perspectiva destes sobre os objetivos da escola e o lugar que essa institui¢ao tem hoje na
vida coletiva, configura o foco da anilise.

“Agora vivemos em comunidade”, dizem constantemente os moradores do rio Amoénia, em opo-
sicao a quando viviam no “tempo dos patroes’. Naquele tempo, como me disse Antdnio Piyako, che-
fe dos Ashaninka, “[se] trabalhava a madeira, vivia em todo canto. Era muito trabalho e nio tinha
como a gente se juntar [...]. A gente tirava madeira ¢ entregava para o patrdo’. Busco aqui compreen-
der essa passagem na histéria ashaninka, tratando de como a escola ganha forma na composi¢ao de

seus movimentos.

1 O trabalho de campo realizado contou com financiamento do CNPq e da Faper;j.


https://orcid.org/0000-0002-9276-4053

SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

Fragmentos de uma historia Ashaninka

Os Ashaninka sao falantes de uma lingua da familia arawak e pertencentes a um conjunto que foi
descrito como arawak pré-andino ou arawak sub-andino. Veber (1992: 52) sugere que constituem pro-
vavelmente “o maior grupo etno-linguistico na bacia amazénica hoje” e aponta que a populagao total
no Peru, onde se situa a maior parte desses indigenas, corresponde a aproximadamente 90.000 pessoas
(2007: 5). Naquele pafs, vivem nos rios Perené, Tambo, Ene, Pichis, Urubamba e Pachitea, além da drea
montanhosa de interflivio dos rios (Rojas, 1997). A estes, somam-se aqueles que migraram para o que
hoje se encontra definido como territério brasileiro, para viver as margens de rios acrianos, precisamen-
te os rios Amonia e Breu, no Alto Jurud, no municipio de Marechal "anumaturgo, e no rio Envira, que
tem a cidade de Tarauacd como aquela mais proxima. Assim, no Brasil, encontram-se em sete diferentes
Terras Indigenas, todas homologadas®. No rio Amoénia vive cerca de metade da populagio total de mais
de 1.600 pessoas’.

Os Ashaninka fizeram e fazem, ainda hoje, coexistir uma forte autonomia de suas unidades
concretas (ainda que também oscilantes), os grupos domésticos ou assentamentos familiares, ¢ uma
rede de relagdes de afinidade extensa, conectadas através, especialmente, do piyarensti, a bebida de
mandioca fermentada que funciona como articulador politico (Mendes, 1991) entre suas unidades
mais ou menos estdveis, ¢ de um sistema de intercAmbio que faz operar redes de relagio em niveis
e localidades distintas, o ayompari, importante para as relagdes de troca e a producao de afinidade.
Komayari, professor na Apiwtxa* traduz o termo ayompar® por “pessoa estranha/ parceiro de negd-
cios”, e Killick (2008: 24) define a rede de relagdes comerciais entre parceiros no sistema ayompari
como “a pratica de produzir relagdes formais duradouras entre parceiros de troca (ayompari) de areas
distantes”. Para o etndlogo, o piyarentsi e o ayompari funcionam em diferentes escalas, interligando o
local ao que estd mais distante, conectando individuos e grupos familiares e, 20 mesmo tempo, possibi-
litando a autonomia e a independéncia entre as unidades menores (1d.).

Nas linhas de histéria que costuram as relagoes ashaninka, sejam elas conectadas as relagoes
ambivalentes de guerra e comércio com o Império Inca, 4 circulagao do sal e de mercadorias em torno
do Cerro de la Sal com outros coletivos Arawak, passando pelas confederagdes guerreiras que podiam
incluir coletivos Pano, ¢ pela resisténcia junto a figura de Juan Santos Atahualpa (sobre esse capitulo
da histéria ashaninka, ver: Hvalkof & Veber, 2005; Brown & Fernandez, 1991), ¢ constante o desejo
de buscar relacionar-se com o Outro mantendo niveis distintos de conexao, tracando redes em que
algumas de suas unidades — sempre dispersas em nucleos familiares — mantem-se relativamente mais

distantes dos fluxos diretos da alteridade mais radical porque outros, com quem tecem relagoes através

2 Sao elas: Kampa do Rio Amonia; Kampa do Igarapé Primavera; Kampa ¢ Isolados do Rio Envira; Kaxinawa/Ashaninka do Rio Breu;
Kaxinawd do Alto Humaitd; Riozinho do Rio Envira; e Jaminawa/Envira.

3 Informagio disponivel no site do Instituto Socioambiental (ISA), na parte referente ao povo Ashaninka. https://pib.socioambiental.
org/pt/Povo: Ashaninka. Acesso em 26/05/2020.

4 Apiwtxa ¢ 0 nome da comunidade Ashaninka na TT Kampa do rio Amdnia, assim como de sua associagio. Define um “nés, juntos’.

5 Segundo Hvalkof e Veber (2005: 228), uma provavel origem da palavra ayompari ¢ a termo em espanhol “compadre”, que se transforma
em “cumpari” em quéchua antes de chegar a sua forma final

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 29


https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Ashaninka
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Ashaninka

do sistema tradicional ayompari, aproximam-se de pontos da circulagio interétnica. Como descreveu
Mendes (1991: 22), a respeito do sistema de intercAmbios tradicional ashaninka, para um tempo mui-

to mais recente, final da década de 1980 ¢ inicio de 1990:

Os grupos que habitam regides mais proximas as fazendas trabalham para os patroes e sao pagos
com mercadorias (era o caso dos Ashaninka do Aménia até recentemente); mas os Ashaninka
que se recusam a entrar em contato direto com os brancos, e que habitam regides mais afastadas,

dentro da floresta fechada, conseguem esses manufaturados por meio de seus ayumpari.

Esse sistema fractal de relagoes (Carneiro da Cunha, 1998), constituido nas relagdes ashaninka
tanto internamente, entre os nucleos familiares e territérios politicos, quanto nas relagdes com os
Outros com quem comercializavam, foi apropriado ¢ modificado estruturalmente pelo sistema de
aviamento que sintetizava as relagdes no empreendimento caucheiro, marcador do inicio das relagoes
de patronagem naquela regido da Amazénia, assim como nas atividades madeireiras que simbolizam,
para os Ashaninka do rio Amoénia, a concretizagio do “tempo dos patrdes”. Isto porque, como sugere
Carneiro da Cunha, “a prépria esséncia da rede de crédito e de producio de caucho” (1998: 10) eraa

sua distribui¢io ao longo dos rios e de pontos do sistema de aviamento, mas com uma diferenca radical:

[a] saber, aquela que separa um sistema igualitirio de um sistema de dominagio. Sob o antigo
regime, todos os pontos de vista, a0 mesmo tempo homdlogos e independentes entre si, eram
equivalentes: nao havia ponto de vista privilegiado sobre o conjunto. Ao contrério, no caso do
aviamento, estrutura de ordem, o crédito ¢ a divida eram transitivos: transmitiam-se entre nego-

ciantes, patroes, subpatrdes e seringueiros (1998: 10-11).

A economia da borracha se baseava na entrega da produgio de caucho ou seringa em troca de
créditos que posteriormente seriam convertidos em bens para circular em sentido oposto. Na prati-
ca se realizava como um sistema de dividas que se constitufa numa hierarquia entre os grandes pa-
troes da borracha — alguns se tornaram mesmo figuras histéricas, como Fitzcarraldo —, aqueles in-
termedidrios brancos localizados em diversos pontos entre a floresta e as cidades, e os trabalhadores
diretos (Gow, 1991).

A ocupagio permanente dos territérios ashaninka no Brasil foi um processo que teve impulso
com a industria caucheira — como consequéncia das pressoes e ameagas de caucheiros peruanos em
seus territdrios tradicionais, ou pela atracao, pelos préprios caucheiros, desses indios para atuar como
“guardides dos seringais” e realizar correrias contra os Amahuaca, indios “brabos” e seus inimigos tra-
dicionais, que viviam no alto ¢ médio curso do Amoénia (Pimenta, 2002). Assim, se a presenca desse
povo no Alto Jurud remonta ao século XVII, foi somente no inicio do século XX que o lugar passou a
ser residéncia permanente.

Dessa forma, ainda que tenham sido impactados pela economia caucheira, o fato de terem en-
contrado no alto do rio Aménia um refugio onde a incidéncia de arvores seringueiras era diminuta

(Mendes, 1991:18), permitiu certo distanciamento tanto dos caucheiros peruanos quanto dos seringa-

30 caAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

listas e seringueiros brasileiros, 20 mesmo tempo em que possibilitou a manutengao relativa do modo
de vida tradicional.

Num periodo posterior, na década de 70, as relagdes semi-escravistas de aviamento, num mes-
mo sistema englobante de patroes, se materializaram para atingir diretamente os Ashaninka do rio
Amonia, com a chegada da frente madeireira naquela regiao. Em meados da década de 1980, com a
introdugao de maquindrios capazes de devastar rapidamente uma extensa drea (Pimenta, 2007), o terri-
tério ashaninka foi profundamente afetado, e, consequentemente, também foram as condi¢oes de vida
daquele povo. Essa década ¢ marcada, simultaneamente, pela emergéncia de movimentos indigenas e
de seringueiros, especialmente do encontro entre a Unido das Nagoes Indigenas (UNI) e do Conselho
Nacional de Seringueiros (CNS), que fez florescer no Acre, terra de Chico Mendes recém-assassinado,
uma Alianga dos Povos da Floresta. E entio nesse contexto, no estado do Acre, que crescem relagoes
inesperadas entre indios, seringueiros, organiza¢oes indigenistas ¢ ambientalistas, relagoes estas que
propiciaram a criagao de novos possiveis, COmoO as reservas extrativistas, as cooperativas indl’genas eas
escolas diferenciadas.

Existem quatro acontecimentos que ressoam em conjunto e se apresentam como eventos de co-
letivizagao, e que atuaram como uma forga centripeta que aproximou as familias dispersas para a vida
em comunidade. Foram eles: a criagio de uma cooperativa, que permitiu a obten¢ao de mercadorias
sem a figura do patrio; a escola, que atraiu as familias que desejavam obter acesso aos conhecimentos
“dos brancos”; a mudanca de familias que viviam ao longo do Igarapé Amoninha para a entrada do
territério, no rio Amoénia, como estratégia de defesa contra invasores; e, por tltimo, a conquista da
demarcacao da terra, que produziu um territdrio limitado, porém de posse coletiva. Nesse sentido, a
vida em comunidade reflete as iniciativas ashaninka para viver autonomamente sem submeterem-se a
patroes brancos. Desta maneira, o que acontece na comunidade ashaninka guarda muitas semelhangas
com o processo de criagao de escolas e Comunidades Nativas no Peru, conforme detalhado por Gow
(1991), Killick (2005) e Sarmiento (2011). Neste trabalho, o foco serd a escola na construgio do que

os moradores do Amoénia descrevem como a sua comunidade.

A escola como forca de atracao

Deve-se ressaltar, primeiramente, a singularidade dos Ashaninka do Aménia em relagao a reali-
dade da educagio escolar para indigenas no Brasil, ja que a escola, oficialmente, aparece no rio Amonia
apenas na década de 1990, como “escola diferenciada”

Peter Gow (1991) descreveu o lugar da escola no pensamento ¢ nos movimentos dos Piro, abrin-
do caminho para o interesse da etnologia pelas apropriagoes indigenas dessa institui¢ao. Assim como
no caso dos Ashaninka com quem se desenvolveu a pesquisa que embasa este artigo, Comunidades Na-
tivas no Peru (o equivalente legal a Terra Indigena no Brasil), constituem-se imbricadas a uma escola,
veiculo de conhecimentos “civilizados” cuja apreensao tem a poténcia de impedir a escravizagao pelos

brancos e, por isso, permitir que os indios mantenham e defendam suas redes de parentesco.

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 31



No caso dos Ashaninka do rio Amonia, a aproximagao das familias antes dispersas ao longo
do rio se deu através da escola, que funcionou como uma forca de atra¢io e de permanéncia ao re-

dor de sua 6rbita. Como me explicou Komayari, um dos mais antigos professores da Apiwtxa e

filho de Claudio e Eriwira:

Antes de eu ser aluno, os meus pais também viviam nos seus cantos, assim, isolados, com poucos
contatos. S6 tinha contato quando tinha caiguma, e era dificil. E esse contato entre criangas tam-
bém era dificil. Mas depois da demarcagio da Terra, comegaram a se juntar mais perto. Mas assim
mesmo, juntando perto, muita gente ndo conseguia segurar as familias. Conversava, fazia reuniio,
mas s juntava quando tinha caicumada®, festa, naquele momento. Mas quando terminava iam
pros seus cantos, ficava vazio.

Mas com a existéncia da escola eu vi muita mudanga. Quando chegou a escola, comegaram as
familias a se juntar. Quem vivia mais distante teve que morar mais perto, para seus filhos irem para
aescola, porque dificultava muitos os seus filhos virem de muito longe.

[...] Tem muita familia que falava: ter uma escola, porque quem tinha escola sé eram os brancos, sé
o ndo indigena, sé tinha escola era na cidade. Entao por isso quando chegou a escola na comunida-
de, todo mundo ia em cima para conhecer a escola. Todo mundo queria acessar as aulas. Entao por
diversos motivos a escola atraiu as familias, as pessoas. Entao por isso a escola ¢ muito importante.
Além de ela ser uma referéncia, ela tem um significado muito forte, ele atrai as pessoas, ela tem uma
coisa muito bonita e todo mundo quer — todo mundo quer ter. [...] muitas familias falavam muito,
meus pais, meus avds, que nao tinham muito contato com a escola, ouviam que existia a escola,

essa tal (entrevista, Apiwtxa, 2015).

Nas etnografias recentes produzidas sobre o povo Ashaninka, especialmente no Peru, o pro-
cesso de criagao das “Comunidades Nativas” e o lugar central da escola nesses movimentos, com suas
implica¢oes nas dinAmicas territoriais e politicas, vem sendo objeto de reflexao, especialmente a partir
do caminho trilhado pelo trabalho de Peter Gow. Por exemplo, a tese de Sarmiento (2011), desdobra
os sentidos do “viver bem” para os ashaninka, constatando que no Baixo Urubamba hoje, viver bem
depende do viver junto, como uma comunidade capaz de se defender coletivamente de relagoes de ex-
ploracao’; Killick (2005) sugere que, no rio Ene, o desejo de que seus filhos frequentassem a escola foi
também a motivagao central para a vida em comunidade.

A criagao de escolas ¢ mobilizada, em alguns lugares, para a formagao de novas aldeias, quando a
construcao de prédios escolares e os cargos assalariados produzidos através dela funcionam como forga
de dispersao. Entre os Ashaninka, no entanto, a escola produziu em torno de si a comunidade. Gow

(1991: 248) define que, para os Piro vivendo no Baixo Urubamba, “a escola, ao lado do status legal de

6 Caigumadas sdo os eventos que reunem diferentes nicleos familiares para consumir caicuma, a bebida fermentada de mandioca. Sao
espacos privilegiados de interacio entre as parentelas e de produgio da socialidade ashaninka. Na lingua asheninka, tanto o evento quan-
to a bebida sio chamados de piyarensti.

7 Sarmiento discute, a respeito dos Ashaninka da regido do baixo Urubamba, no Peru, o conceito nativo de kametsa asaiki/ viver bem,
que se associa ao controle das emogdes ¢ afetos destrutivos, assim como & pratica das emogoes ¢ afetos produtivos, na constituigio da
“pessoa Ashaninka de verdade” (2011: 104) . Sua pesquisa estd centrada em compreender como os Ashaninka elaboram a nogio de viver
bem e 0 manejo das relagdes vivendo junto em “comunidades”

32 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

Comunidade Nativa ¢ o maior simbolo da existéncia da comunidade ¢ o evento principal de sua fun-
dagao’, e sugiro o mesmo para o caso dos Ashaninka no rio Amoénia.

Os autores que produziram etnografias junto aos Ashaninka no Peru oferecem chaves de en-
tendimento da relagio entre a produgio de escolas, comunidades e pessoas (individuais e coletivas).
Suas conclusdes nos permitem também observar, por contraste, como a politica indigenista nos dois
paises — Peru e Brasil — e a construcao legal dos territérios — a saber “Comunidade Nativa” no caso
do primeiro e “Terra Indigena” no caso do segundo — combinou-se com as formas sociais ashaninka.
Pimenta (2002) apresenta uma breve imagem comparativa entre a escola na Apiwtxa e a existente entre
os vizinhos também Ashaninka na Comunidade Nativa de Sawawo, no Peru. Segundo o antropélo-
go, o objetivo da escola em Sawawo ¢ o de “transformar os indios em cidadaos peruanos através do
aprendizado da lingua espanhola” (Pimenta, 2002: 290). Uma das distingdes centrais entre os dois
modelos de escola®, sugere Pimenta, ¢ que na Apiwtxa todos os professores sao indigenas e sao parte
da comunidade. J& em Sawawo as aulas sao ministradas por professores nao indigenas designados pelo
governo, e que na maioria das vezes pensam sobre si mesmos como desbravadores  frente de um pro-
jeto civilizador (Pimenta, 2011: 108).

No rio Aménia, os Ashaninka seguiram um modelo de “educagio diferenciada” que conheceram
com as experiéncias de formagio na ONG Comissio Pré-Indio do Acre (CPI/AC)’ e que foi tornado
politica oficial posteriormente, ainda que com muitas transformagoes e distor¢des em seu processo de

implementacao. Diferentemente do que observou Pimenta'® do lado peruano da fronteira, onde:

Em Sawawo, a partir dos 6 anos de idade, as criancas cantavam diariamente o hino nacional, ho-
menageando a bandeira, i¢ada permanentemente na aldeia. O material didético fornecido pelo
Ministério da Educagao do Peru anunciava de forma explicita que o principal objetivo da escola
era formar patriotas. Em capas, cadernos e livros escolares expunham claramente os simbolos da

nagio: escudo, bandeira e hino nacional (Pimenta, 2002: 109).

No rio Aménia nao havia experiéncias formais de escola entre os Ashaninka antes dos anos 1990.
No relatério que Seeger e Vogel (1978) escreveram a respeito dos Ashaninka no rio Aménia, para a Fu-
nai, fizeram referéncia a presenca de cartilhas do Movimento Brasileiro de Alfabetizagiao (Mobral) em
algumas casas e se perguntaram sobre os possiveis efeitos desse material. Esses antropdlogos percebe-
ram o desejo de muitos por aprender portugués e matemdtica para impedir a exploracao pelos patroes
(1978: 50). Afirmaram, no entanto, a inexisténcia de escolas, apontando que apenas quatro moradores

frequentavam, no Remanso, comunidade nao indigena no rio Bagé, um curso de alfabetizagao com um

8 Silvia Tinoco (2006) desenvolve em sua tese de doutorado uma comparagio também muito interessante entre dois modelos de escola
na fronteira, dessa vez entre a Guiana Francesa ¢ o estado do Amapd, na Amazodnia brasileira. Nesse trabalho, a antropéloga explora as
diferencas entre a escola dos Wajapi no Brasil, estruturada como a dos Ashaninka em um modelo de escola diferenciada em didlogo com
ONGs, ¢ nas Guianas, onde a educagio ¢ pensada como a formagio de cidadios franceses.

9 ONG responsdvel por um programa alternativo, depois oficializado, de formagio de professores indigenas e escolas “diferenciadas’.

10 A pesquisa de Pimenta, realizada no inicio dos anos 2000, descreve uma realidade que, da publicacao de sua tese (em 2002) para c4,
se transformou expressivamente. As politicas de educagio escolar indigena no Peru se aproximam cada vez mais do modelo de “educagio
diferenciada” no Brasil, com a formagio de professores indigenas e os adjetivos “intercultural” e “bilingue”.

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 33



professor do Mobral. Entre eles estavam Clédudio e sua esposa Eriwira, que, apesar de nao terem nesta
épocaaprendido aler e escrever, sao dos maiores entusiastas da escola na comunidade hoje, e seus filhos
s30 agora maioria entre os professores.

No inicio da década de 1990, Isaac — um dos filhos do chefe Anténio Piyako e de uma mulher
filha de posseiros na regido, Piti"" -, que havia feito o Ensino Fundamental numa escola em Cruzeiro
do Sul, a cidade “grande” mais préxima do Alto Jurua, foi escolhido para ser o primeiro professor na
escola que entao se desenhava. Com a mediagao da antropéloga Margareth Mendes, a primeira a de-
senvolver pesquisa no Amoénia, os Ashaninka produziram uma ortografia da lingua com o linguista
Wilmar D “Angelis. Logo em seguida, Isaac comegou a participar do Projeto “Uma Experiéncia de
Autoria” da Comissio Pré-Indio do Acre!2. E um momento particular, pés-Constitui¢ao de 1988, em
que se comeca a esquadrinhar uma politica de formagao de professores indigenas e de criagao de escolas
“diferenciadas” sob gestao do Estado. No caso do Acre, a CPI/AC iniciou esse projeto no inicio dos
anos 1980, como uma oposicao radical a0 modelo até entao oferecido para os povos indigenas, modelo
esse centrado na ideia de “civiliza¢ao” e “integracao” dos indios.

Certamente, como chamou ateng¢ao Peter Gow (1991), as tentativas, por parte do Estado, de ci-
vilizar os indios encontram, entre os nativos, uma contrapartida semantica do que significa civilizar-se.
Trata-se de um equivoco entre duas conceituagdes a partir de pontos de vista distintos. O antrop6logo
define para o caso dos Piro o que aparece também nas etnografias sobre os Ashaninka vizinhos a eles no
Peru: “Ser ‘civilizado’ ¢ ser autdnomo, ¢ ser capaz de viver em comunidades de acordo com os valores
préprios das pessoas nativas, ¢ nao sob os desejos caprichosos de um patrao” (1991: 2). Gow aponta
que esses valores nativos podem ser resumidos na ideia de “viver bem’”, que significa, especialmente,
comer “comida de verdade”, produzida da articulagao do trabalho de homens e mulheres, e coabitar
em comunidades pacificas que cultivam suas relagoes através do idioma do parentesco. Para isso, a
criagao de comunidades e da escola, seu motor de atragao. Como espago propicio para a aquisi¢ao de
conhecimentos civilizados, a escola possibilita a apreensao de ferramentas que lhes permitem impedir
que se retorne a vida do tempo sob o jugo dos patroes, que era também um tempo em que as pessoas
nao sabiam se defender.

Os Ashaninka me diziam constantemente que um dos principais motivos para quererem a escola
para seus filhos e netos ¢ para que eles nao sejam humilhados na cidade, para que saibam se comunicar
no posto de satde, para calcular o troco e para falar com os brancos que passam periodos na aldeia. Os
mais velhos dizem que era por nio entenderem o portugués que eles eram explorados pelos patroes.
“Eles nao sabiam se defender”, diziam os Ashaninka do Gran Pajonal para Killick (2005: 197), referin-

do-se aos seus antepassados. O mesmo me disse Moisés, lideranca e xama Ashaninka:

11 O casamento de Antdnio e Piti foi o primeiro casamento interétnico no rio Amonia e relagoes desse tipo continuam hoje quase
exclusivamente em sua familia, j4 que alguns de seus descendentes também se casaram com pessoas nio ashaninka. Essa relagio tem um
papel que ndo pode ser menosprezado na atual constitui¢io da comunidade Apiwtxa, questdo que exploro num capitulo de minha tese
de doutorado (Colares, 2019). Para outras referéncias aos efeitos politicos desse encontro, ver Pimenta (2018).

12 O projeto “Uma experiéncia de autoria” desenvolvido pela CPI/AC, iniciou-se em 1983, a partir de demandas formuladas inicial-
mente por liderangas Kaxinaw4 (Huni Kuin), expandindo-se logo para incorporar a formagao de professores e pesquisadores indigenas
de outras etnias no Acre. Teve como base, em seu inicio, a capacitagio de indigenas para atuar A frente de cooperativas e projetos de
autossustentagio econdmica. Os Ashaninka passaram a fazer parte dessa formagio somente em 1993.

34 caAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

O surgimento da escola foi uma necessidade que veio do contato com o mundo do nio indio.
Mesmo na época dos patroes, uma das nossas maiores dificuldades, uma das maiores exploragoes,
vinha de as pessoas nao conhecerem contabilidade. Entao um patrao chegava e trocava um isquei-
ro por uma drvore de mogno. Pra gente era um grande valor: um isqueiro pode te dar comida, dar
fogo. Entao a gente tinha consciéncia da importancia daquilo pra gente. Mas o lado do patrio, que
conhecia essas coisas, era de ma f¢é, porque sabia que uma drvore de mogno comprava milhoes de
isqueiros. Entao em cima de toda essa exploragio que a gente vinha sofrendo, a gente conseguiu
buscar a escola, depois da demarcagio da Terra, pra que a comunidade pudesse ter um pouco dessa

nogio e comegasse a se defender (entrevista, Apiwtxa, 2014).

Essa questdo aparece no relatdrio de Seeger e Vogel (1978) também como a motivagio para as
familias que queriam apreender os cédigos do mundo dos brancos. “Sao explorados no seu trabalho e
nas suas transagoes comerciais porque ignoram o sistema de valores que nos rege” (1978: 49), notam
em sua visita. Os dois antropdlogos descrevem exemplos similares ao da troca do isqueiro por uma 4r-
vore de mogno relatado por Moisés, como o de: “[u]m rogado de 50 paneiros de farinha [que] custou
ao patrdo um quilo de agticar, outro de sal ¢ uma garrafa de querosene” (I4.).

Para os Ashaninka que vivem no rio Aménia, a escola aparece como um veiculo que os permite
viver como uma comunidade de familias autdnomas ao invés de grupos dispersos trabalhando para os
madeireiros, mas mantidos por eles em relacoes de servidao. Assim como para os Piro, a educagio es-
colar se tornou o vetor de um movimento que impede a sujei¢ao ¢ a escravizagio. No caso da Apiwtxa,
no entanto, a tonica de criagdo ¢ manutenc¢ao da comunidade e da escola ¢ focada num discurso de
fortalecimento da “cultura tradicional*.

A cultura como meio de relagio com os brancos ¢ fruto de uma criacao ashaninka a partir do
didlogo com os primeiros indigenistas que trabalharam com eles, e se seguiu com a parceria com a
Comissio Pré-Indio do Acre, na formagao de professores. Anténio Macedo, entao funcionério da Fu-
nai, e figura de destacada importancia no indigenismo acriano, afirma (em entrevista para o antropdlo-

go José Pimenta) que o seu trabalho no rio Amoénia foi de “conscientizacao”:

Eu chegava aqui ¢ eles diziam que eram pobres. Eu trazia um pedago de tabaco para fumar e eles
pediam tudo dizendo que eram pobres [...] af comecei a explicar para eles o conceito de riqueza,
capital e dizer pra eles que eles ndo eram pobres porque as terras onde eles moravam eram ricas
e eles ¢ que nao estavam sabendo como desenvolver-se aqui dentro da terra onde eles viviam. Af
foram se conscientizando, se conscientizando. [...] esses meninos [os filhos mais velhos de Ant6-
nio e Piti] eram pequenos, mas nao me deixavam quieto. [...] tinham uma fome de aprender mui-
to grande. [...] eles perguntavam muitas coisas, eles perguntavam tudo. Af eles foram crescendo,
crescendo e eu explicava para eles que nao adiantava eles crescerem sozinhos e se tornar uma elite
pura e simples, o meu trabalho nio ia ter valor. O meu trabalho s ia ter valor se eles conseguissem

trazer ao povo deles todo esse crescimento. Por isso ¢ que vocé chega aqui e vé essa aldeia organi-

13 A questdo da emergéncia da “cultura” como idioma das relagoes interétnicas e seus efeitos internos ¢ tratada no ltimo capitulo de
minha tese de doutorado (Colares, 2019). Para uma excelente discussdo sobre as apropriagoes indigenas da “cultura” no Acre, com foco
nos Huni Kuin do rio Humait4, conferir Weber (2006).

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 35



zada do jeito que estd aqui. Antes, nao era assim, eram casas dispersas, nao tinha essa coordenagio

de esforgos e pensamentos” (Pimenta, 2002: 152).

Assim, o que deve ser ressaltado nao ¢ a transformacio ditada pelos indigenistas, mas o modo
através do qual os Ashaninka passam a mobilizar, na relagio com os brancos, nio mais o idioma, por
exemplo, da pobreza (que certamente era também induzido para gerar efeitos relacionais), mas outro
viés utilizando um novo léxico, o do tradicionalismo e da “cultura”. Isaac Piyako explica como, também
na cria¢ao da cooperativa, estava presente além da busca pela autonomia econdmica, um processo de

“revitalizacao” e valorizacao do tradicional:

[...] a politica de valorizagio também j4 existia [antes da criagdo da escola], porque a cooperativa
foi criada nesse sentido. Como irfamos trabalhar os produtos? Madeira ninguém trabalhava mais,
carne [de caca pra vender] ninguém ia trabalhar mais, entdo a Unica alternativa era a cultura, ver
o que a gente tinha ali de conhecimento tradicional, pra poder trabalhar. Uma das alternativas foi
o artesanato. E af na época a Margarete [Mendes, antrop6loga), quem iniciou mesmo foi o Terri
[Aquino] e o [Anténio] Macedo e disseram: “na situagao mesmo de vocés, pra vocés se libertarem,
a cooperativa é um caminho”, e nos ajudaram, Macedo e Terri, a criar uma organizagao. Q{ando a
Margarete chega jé tinhamos essa politica, entdo ela entra para estruturar melhor a produgao. [...]
Entdo ela ajudou a valorizar isso e o artesanato foi feito a partir de uma pesquisa do que a gente
tinha no passado, o que tinha no presente e o que podia melhorar. Entao a partir dessa pesquisa,
fomos encontrando as pecas de artesanato e foi sendo trabalhada essa valorizagio da cultura, da
lingua, da vestimenta. Naquela época ninguém usava muito a cushma [vestimenta tradicional]
mais. Pouca gente... Meu pai mesmo nao usava mais. Quem usava mesmo éramos nés, os filhos da
mie [de dona Piti]. Mas o papai por conta da influéncia dos brancos nao usava mais, porque era
uma forma dele se livrar do preconceito. Muitas familias ndo usavam mais cushma, mas quando
a gente comega a valorizagdo, comegam a voltar a usar também. Isso foi muito forte (entrevista,
Apiwtxa, 2014).

Como nos ensina Isaac, a escola da seguimento a uma “politica cultural” iniciada no encontro
das liderancas (entio jovens) com agentes da Funai e a antropéloga Margareth Mendes. Esses sujeitos,
especialmente Francisco, Moisés e Isaac, os filhos mais velhos de Piti ¢ Ant6nio, tiveram um papel ativo
nas transformagoes da socialidade ashaninka, conduzindo eventos que promoveram mudangas e novas
possibilidades de relagao entre as familias e entre os Ashaninka e os brancos.

No processo de se fazer como coletivo Ashaninka, reduzindo a totalidade do territério a uma
Terra Indigena, produzindo uma comunidade que integra os diferentes grupos familiares autbnomos
num Unico nampitsi — que Mendes (1991) traduz por “territdrio politico” —, os moradores do rio
Amonia passaram a se perceber como um conjunto sob lideranca de um chefe e seus filhos. Essas lide-
rancas sao reconhecidas como tal porque dao continuidade a0 modelo do sistema de familias indepen-
dentes que se organizam ao redor do chefe de um grupo doméstico, sem que as diferencas se dissolvam
numa coisa s6. Assim, as familias que desejam viver em assentamentos mais afastados do nucleo da
aldeia conseguem, através da comunidade — da escola e da cooperativa —, manter um fluxo de bens e

relagdes A distAncia, permitindo aos moradores da Apiwtxa fortalecer suas unidades autdnomas através

36 CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

de um manejo de suas relagdes com o exterior, entendendo-se agora como parte de um coletivo, uma

comunidade.

Caminhos para uma outra escola indigena

Com o surgimento do movimento indigena e de organizagdes de apoio aos indios nas décadas
de 1970 e 1980, aconteceu uma reformulagio das possibilidades oferecidas pela instituicao escolar,
com a proposta de escolas alternativas ao modelo assimilacionista que era entao oficial, partindo-se do
pressuposto de que a escola poderia oferecer aos povos indigenas meios de conhecer e dominar ferra-
mentas do mundo dos brancos, para entao superar relagoes de desigualdade e opressao. As primeiras
experiéncias de escolas “diferenciadas’, pensadas como parte de um conjunto de lutas por autonomia
e territério, aconteceram do encontro de ONGs pré-indio com grupos indigenas, como no caso da
Comissio Pré-Indio do Acre com os Huni Kuin ou do Centro de Trabalho Indigenista com os Wajapi,
no Amapa. No caso da CPI/AC, o didlogo entre a organizagao indigenista ¢ os Huni Kuin estendeu-se
para outros povos da mesma regido, compondo um projeto de formagao de professores e de gestao de
escolas que promoveu a relagao entre diversos grupos indigenas do estado do Acre, que passaram a se
encontrar anualmente nos cursos realizados pela ONG.

Nos anos 1970, quando a Funai chegou ao Acre, o encontro dos povos indigenas com as frentes
de exploragao e expansao econdmica datava de quase um século e suas consequéncias haviam produ-
zido no imagindrio nao indigena local a percep¢ao de que ali nao havia mais indios, apenas “caboclos”,
sujeitos em processo de transformacio e assimilagiao. Grande parte dos grupos indigenas havia sido
sedentarizada em colocagoes de seringal, e vivia no entorno de patroes para quem trabalhavam sob o
regime de escravido por dividas. Mesmo ap6s a decadéncia da borracha, novas frentes de exploracao
foram postas em jogo, e naquele momento havia um incentivo e uma inclinagao & promogio da pecud-
ria nas terras onde viviam grupos indigenas, além da expansio, apontada anteriormente para o caso dos
Ashaninka, da frente madeireira.

Alguns estudantes e militantes acrianos, que nesse tempo comegavam a se aproximar dos coleti-
vos indigenas, passaram a viajar e produzir relatérios com o objetivo de qualificar o trabalho da recém-
-chegada Funai. O antropélogo Terri Aquino visitou naquele momento algumas aldeias Huni Kuin e,
enquanto realizava pesquisas, levantou dados sobre a situagao em que viviam os indios, apontando para
as relagoes de exploragao as quais estavam submetidos.

Para Monte (2008), coordenadora do projeto de educagio da CPI/Acre, ¢ af que se encontra o
germe dessa instituigao pré-l’ndio, que surge para atuar politicamente na transformagéo do contexto
apontado por essas experiéncias de pesquisa. Depois de Aquino, outras duas pessoas, estimuladas por
cle, passaram a produzir, em 1978, relatérios de viagens que sao a0 mesmo tempo pesquisas de campo
¢ o inicio de uma parceria fundada numa perspectiva de construcio de relagdes menos desiguais e de
alternativas de reconstru¢io de autonomia para os povos indigenas nas florestas acrianas. Essas viagens

centravam-se, sobretudo, no apoio logistico e prético a viabilizagio de cooperativas como meio de for-

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 37



car o fim do monopdlio dos patroes sobre os bens industrializados e garantir algum controle dos indios
nas transagoes, inclusive na venda da borracha que produziam como “indios seringueiros”

O projeto das cooperativas indigenas foi basilar no inicio das politicas indigenistas no Acre,
e esteve associado as lutas pelo reconhecimento do direito dos povos indigenas ao territério. A CPI
surgiu em 1979 imbuida de um espirito de militancia politica pré-indio que vinha tomando forma no
Brasil, e produzindo um didlogo entre as universidades, especialmente entre os antropdlogos, de um
lado, e 0 movimento indigena em construgao, de outro. Assim, a CPI se empenhou em apoiar as lutas
indigenas e buscou intervir numa realidade que previa o fim dos povos indigenas naquele estado. O
projeto das cooperativas, no entanto, apontou os desafios para a sua implementagio, uma vez que se
fazia necessdrio habilitar os indios a gerirem suas cooperativas e controlarem comunitariamente sua
economia. O programa de educagio da CPI partiu dessa demanda pela formagao de quadros internos
para tornar possivel a manutencio das cooperativas, e se delineou a partir dos primeiros relatérios es-
critos pelos fundadores da ONG. A ideia que norteia seu rascunho ¢ profundamente influenciada pela
educacio popular e as propostas de Paulo Freire, para quem a educagio deveria ser uma prética coletiva
de libertagao.

Além da necessidade do portugués e da matematica instrumentais, para uma utilizagao prética
na gestao de cooperativas, percebeu-se que as relagoes com os patroes haviam deixado marcas entra-
nhadas nao sé nos corpos — como aqueles que marcavam a fogo a pele de “seus” trabalhadores — mas
também na autoestima daqueles sujeitos. Assim, se libertar dos patroes nao era apenas uma questao de
separar-se deles fisicamente, mas de impedir a continuagio dos efeitos de sua dominagao.

Em 1983, a partir da identificagao desses problemas e da demanda de liderangas Kaxinaw4, a
CPI organizou o primeiro curso de formagao de “monitores indigenas”. A formagao de monitores, que
posteriormente se torna a de professores indigenas, aconteceu de 1983 a 2000, compreendendo assim
um periodo de intensas transformagoes nao s6 nas politicas de educagio para os povos indigenas no
Brasil, mas também da construgao de um campo de direitos especificos para os indios.

Nao se pode esquecer que desde os tempos em que esta terra era coldnia de Portugal, as tentativas
de conversao — religiosa e civilizatdria — nao cessaram, ainda que tenham ganhado novas roupagens.
Com o Servigo de Protecio ao Indio (SPI), criado em 1916, se qualifica uma atuagio para o Estado
republicano na “protecao” dos indios, que significava concretamente a liberagao de seus territdrios
para as frentes de exploragdo e a incorporagao dos indigenas como “trabalhadores nacionais” através de
uma reeducagio promovida pela escola e pelo trabalho. A “localizagao de trabalhadores nacionais”, que
completou o nome do SPI nos seus primeiros anos — Servico de Protecio aos Indios e Localizagio de
Trabalhadores Nacionais (SPILTN) —, manteve-se como projeto nem sempre declarado, mas atuante.
Nesse projeto, a escola desempenhou papel importantissimo.

A iconografia desse periodo mostra as criangas vestidas uniformemente, sentadas em cadeiras
dispostas em fileiras, voltadas para o professor ou professora niao indigenas, repousados ao lado da
bandeira brasileira. As vozes que ecoam nos relatos contam dos castigos fisicos, da rigida disciplina,
da proibicao do uso das linguas indigenas. Com o objetivo expresso de moldar a uma s6 identidade a

sociedade brasileira, que deveria também falar uma s6 lingua, o SPI criou diversas escolas onde instau-

38 cAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

rou seus Postos Indigenas, para assim “amansar”, “atrair”, “pacificar” e “integrar” os indios. Ql_ando, em
1967, poucos anos ap6s o Golpe Civil-Militar de 1964, a Funai ¢ criada para substituir, como 6rgao
tutor dos indios, o SPI, em meio a dentincias de violagoes de direitos, de corrupcao e escravizagao dos
indigenas, as prerrogativas que orientam as agdes e concepgoes com relagio aos povos indigenas se
mantém, mas acontecem mudangas nas formas da relagao. A educagio missiondria, que era oficialmen-
te rejeitada pelo SPI, de cunho mais militarista e nacionalista, nunca deixou de estar presente por meio
de experiéncias como a dos internatos salesianos no Alto Rio Negro, que conviveram e ultrapassaram
em duragao a existéncia dos Postos Indigenas.

No entanto, ¢ com a criagao da Funai que ganha for¢a a educagio missiondria como modelo
de agao do Estado, que, seguindo a emergéncia de um discurso em defesa da educagao bilingue que
se impde naquele momento, passa a adotar convénios com organizagdes como o Summer Institute of
Linguistics (SIL), que mascara até os dias de hoje o proselitismo religioso que é seu objetivo, com um
discurso que busca apresentar sua metodologia como cientifica, voltada a pesquisa sobre as linguas
indigenas. O SIL geriu oficialmente diversas escolas indigenas em toda a América do Sul, incluso o
Brasil. Uma mudanca expressiva nesse cendrio, nacionalmente, viria apenas na década de 1990.

No caso do Acre, antes mesmo de 1988 (marco da nova Constituigio), em 1985, a CPI assi-
nou um convénio com a Funai ¢ a Secretaria de Educacio do Acre (SEE/AC), para a formagio de
professores indigenas e gestao das politicas educacionais para esse publico. Através desse convénio, se
tornou possivel, ja naquela época, a inclusao desses professores indios e suas escolas no sistema estadual
de ensino. O objetivo da CPI, afirma Monte (2000), era o de que esta experiéncia e suas concepgdes
politicas e pedagdgicas, fossem adotadas como modelo para uma politica publica, o que de fato acon-
teceu nas décadas seguintes. A partir do reconhecimento dos povos indigenas como sujeitos de direi-
tos coletivos diferenciados, com a Constituicao Federal de 1988, toda a proposta da politica publica
de educacido escolar indigena hoje em vigor, se produz inspirada nas propostas até entao alternativas,
como a da CPI/AC, em contraposi¢ao ao modelo integracionista, adotando os adjetivos “diferencia-

da’, “especifica’, “bilingue” e “intercultural’.

A escola para organizar a vida em comunidade

Em 1992, ano dahomologacio da Terra Indigena Kampa do Rio Aménia, as familias construiram
no Igarapé Amoninha, onde vivia a maior parte dos Ashaninka, uma casa pequena, coberta de palha e
assoalho de paxiuba, como sao as casas tradicionais, e Isaac, que havia ido estudar na cidade, comegou a
ser professor pouco depois, com mediagio da CPI. A necessidade de uma escola se devia ao contexto de
transformagdes nas relagoes com os brancos e a criagao da cooperativa, surgida um ano antes para reti-
rar dos patroes o controle da circulagio de bens manufaturados, impedindo a manutengao das relagoes
de exploragao a que estavam submetidos. Com a cooperativa, necessitavam aprender a administra-la.
A escola recém-criada atraiu mais familias para a 6rbita de Antonio Piyiko, acelerando o processo de

formacio e organizagao de uma comunidade que havia se iniciado com a cooperativa. Segundo Isaac:

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 39



Quando a gente comega a escola o sentido era organizar a comunidade. Antes da escola a gente ja
tinha organizado, porque a cooperativa tinha esse sentido de unir o pessoal e se libertar da mao
dos patroes e dali comecar a tirar os patroes e trabalhar a autonomia. Entao antes da escola ji havia
uma organizagao por parte da comunidade. Quando a escola entra j& tinha uma organizagao poli-

tica interna, entdo a escola entra pra complementar (entrevista, Apiwtxa, 2014).
O professor Komayari define assim o inicio do projeto da escola:

O primeiro objetivo da escola veio do pensamento das liderangas. A gente ja tinha o territério
demarcado, limitado, entdo a gente tinha a necessidade de um administrador da cooperativa,
tinha que ter uma pessoa para dominar a escrita e a leitura, escrever documentos, assinar papéis.
Qual era o pensamento das liderangas? Era capacitar os jovens para que futuramente eles fossem
responsédveis nessa parte de documentagio, ler oficios, anotar as coisas da cooperativa, pagar os
fornecedores dos produtos. Esse era o objetivo da escola na época. E outro pensamento quando se
iniciou a escola era o de capacitar jovens para serem liderangas, liderangas formadas também no
conhecimento nao indigena, ter uma visao do contexto mundial e ter uma visao politica bilingue,
com dominio do portugués ¢ do asheninka. O maior desafio era aprender a falar portugués. A
comunidade criou a escola, com professores para responderem, dar conta dessa parte, da obrigagio
de articular e organizar para capacitar futuras liderangas ou pessoas que pudessem contribuir na

comunidade (entrevista, Apiwtxa, 2014).

Para realizar o que a comunidade havia decidido, foi feito o contato, através das liderangas, com
a Comissio Pré-Indio do Acre, que desenvolvia o projeto de formagao de professores indigenas ao qual
me referi, hd quase 10 anos. Naquele momento, Terri Aquino e Anténio Macedo, dois dos fundadores
da ONG, ja haviam travado ha alguns anos relagoes de amizade ¢ alianga com a familia de Antdnio
Piyako. A CPI enviou a assessora Sandra Machado para ajudar no inicio da escola e em 1993 o profes-
sor Isaac comegou a participar dos cursos de formagao. No relatério que elaborou sobre essa primeira

viagem, a assessora da CPI descreveu assim o que encontrou:

A organizagio Ashaninka ¢ espantosa, naquela regiao vemos o verdadeiro conceito de ‘comuni-
dade’ Um exemplo disso ¢ a questdo da escola: quando cheguei l4, pensei que teria de reunir a
comunidade, discutir quem seria o professor, como seria a escola, discutir a educagio que queriam
etc. Porém, tudo isso ja tinha sido pensado por eles, ja tinham escolhido o professor, como seriam
as aulas, o calendério, o local da escola, enfim, tudo ja estava resolvido, e s6 esperavam por mim

para ‘oficializar’ suas decisoes (Relatério de viagem de 1992, da assessora Sandra Machado apud
Monte, 2008:104).

Em 1995, os Ashaninka realizaram a mudanga da aldeia para a ponta da terra indigena, as mar-
gens do rio Aménia, com o objetivo de fiscalizar e impedir a invasao da TT pelos brancos. Nessa mu-
danga, a escola também foi do igarapé Amoninha para a atual aldeia. Nos anos seguintes, novos profes-

sores juntaram-se a Isaac para atender a demanda crescente dos alunos.

40 cAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

Depois de estruturada a comunidade, ¢ ao longo do processo de formagao dos professores nos
cursos da Comissio Pré-Indio, os Ashaninka foram ampliando os sentidos que construiam para a esco-
la. O “tempo dos patroes’, que se encerrava com a constru¢ao de uma comunidade autdnoma, marcou
avida dos Ashaninka no rio Aménia e teve impactos diversos na vida das familias. Entao como explica

Wewito, professor e lideranca:

A comunidade discutiu junto o que seria, para nds, a escola, que aluno nds queriamos formar e pra
qué nds queriamos formar. Pra competir com o mercado fora ou para prepara-los para sobreviver
dentro desse territério com os seus conhecimentos, para fortalecer seus conhecimentos, fortalecer
sua cultura e colocar em prética aquilo que ¢ da cultura que também ¢ ensinamento ¢ ¢ importante
para n6s? Tudo isso foi discutido ¢ a gente comecou a ver que aquelas coisas que estavam sendo es-
quecidas, mas que nio estavam perdidas, eram nossas e precisavam ser trazidas de volta. Antes no
tinhamos a liberdade de fazer nossas festas tradicionais porque os brancos proibiam ou chegavam
e acabavam com as festas. Quando conseguimos nosso territério, passamos a ter a liberdade de
fazer isso. Entio a escola foi junto, conversando com cada aluno, explicando a importincia disso,
porque ¢ importante para nds ter nossa cultura e nossos conhecimentos, tanto da confecgao dos
nossos artesanatos, da nossa medicina, da nossa cura, das nossas histérias, dos nossos mitos. Para
nos a escola ¢ um conhecimento, mas o nosso conhecimento tradicional, na oralidade e na pré-
tica, ¢ como uma universidade que estava ali sem ter uma organizagao de seus ensinamentos, pra
que a gente pudesse tomar um rumo. Nio temos que tornar tudo isso uma coisa “da escola’, mas
¢ importante mantermos esses conhecimentos, que sao conhecimentos milenares que vem sendo
repassados pelo nosso povo e que nds temos que dar continuidade. E a gente discutia muito com
outros professores indigenas [do Acre], era a maior das nossas discussdes com outros professores.
Muitos deles nao queriam a educagio tradicional, ou seja, a educagao do povo, queriam uma edu-

cagao que viesse de fora (entrevista, Apiwtxa, 2014).

Também o professor Komayari aponta a emergéncia da “cultura” na escola, afirmando seu senti-

do para além, apenas, do acesso a conhecimentos dos brancos:

Hoje a gente pensa que [o objetivo da escola] nao ¢ s6 capacitar futuras liderangas, ou adminis-
tradores de cooperativa e associagdo, pessoas que possam ler e assinar documentos. Além disso,
temos que registrar e ampliar a educagio para defender o interesse, o direito da comunidade, o que
a comunidade precisa. Nobs precisamos registrar nossos conhecimentos, nossa cultura, nds precisa-
mos ter material didético, nés precisamos construir sem depender de alguém que vem de fora que
vai dizer que nds temos que fazer assim. A escola tem que ser independente pra que a gente possa
aprender mais, ter mais conhecimento e mais professores para atender a comunidade. A gente tem
que pesquisar o que estd se perdendo. E aprender o portugués nao ¢ sé aprender aler e escrever, pra

isso tem que ler muito, interpretar a histéria (entrevista, Apiwtxa, 2014).

Nesse sentido, ¢ importante apontar a reflexao, por parte dos professores ashaninka, e diversas
vezes ressaltadas a mim por Isaac, de que a escola deve fortalecer os conhecimentos tradicionais sem

escolariza-los, encontrando meios de, na educagio escolar, nio os transformar em contetdos escolares

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 41



dissociados da vida concreta. Para isso, esses professores entendem que o fortalecimento dos conheci-
mentos tradicionais depende da sua continuidade nas relagoes familiares fora do espago escolar. E nesse

sentido que eles experimentam com as “aulas praticas’, sobre as quais tratarei em seguida.

A escola contra a "desabilitacao"” na vida familiar

Desde o inicio da escola, como sugere uma primeira tentativa de construgao de um Projeto
Politico-Pedagégico desenvolvida junto aos assessores da CPI no final dos anos 1990, as aulas aconte-
cem presencialmente, com professor e alunos, quatro dias por semana: segunda, terga, quinta e sexta.
As quartas-feiras sio contabilizadas como dias letivos, inclusas no planejamento escolar como “au-
las préticas’, quando os filhos acompanham os pais durante todo o dia em suas atividades cotidianas,
aprendendo junto deles a observar e se situar no ambiente. A presenga dos alunos junto de seus pais
deve-se também a importincia que as criangas tém na vida produtiva da familia. Assim explica Alzeli-

na, hoje professora na aldeia:

Eu vejo assim: ¢ importante [a manutengio das quartas como dia de aula pratica] porque uma
crianca da cidade, ela nao sabe nem cozinhar, lavar uma roupa, cuidar de outra crianca. E as crian-
cas aqui da aldeia sao muito diferentes, porque desde os cinco anos ela sabe lavar uma roupa, fazer
uma comida, fazer um fogo, cuidar do préprio irmaozinho dentro de casa quando a mae deixa. E
muito importante o dia de quarta-feira, ela acompanha os pais. As meninas acompanham as maes,
né? A mie ensina a cozinhar, lavar uma roupa, limpar um terreiro, tomar conta de casa. E os meni-
nos aprendem com o pai a pescar, cagar, cuidar do rogado. E a gente como pais precisa muito deles
também. Se eles ficarem os cinco dias na escola, a gente nao tem nem como conviver com eles, nem

ensinar eles também (Alzelina, oficina realizada na Apiwtxa, 2015).

Isaac, entdo diretor da escola, na mesma oficina em que Alzelina compartilhou essa sua pers-
pectiva, complementou a professora apontando que na Apiwtxa, diferente do que acontece com os
brancos, nao existe um “sistema de empregado’, e que as criancas sio componente indispensével na
economia doméstica.

Laura Rival (1997), a partir de suas pesquisas na Amazdnia equatoriana, afirma que nas aldeias
escolarizadas dos Huaorani, acontece um processo de “desabilitacao” das criancas para a vida na flores-
ta, ji que, na descri¢ao dessa autora, se produz uma separacio entre adultos — pais de familia — produti-
vos, e criancas que deixaram de acompanhar seus pais nas atividades cotidianas para frequentar as salas
de aula, onde aprendem conhecimentos que os distinguem dos adultos. Entre as familias Ashaninka,
parece existir uma resisténcia ativa a essa desabilitacao, ¢ os moradores da Apiwtxa apontam enfati-
camente que as criangas “aprendem na escola, mas aprendem com os pais também”, e que ambos os
conhecimentos sao complementares.

A escola funciona, através da organizacao das aulas préticas e das reunides comunitdrias sempre
convocadas e conduzidas por professores e liderangas, como uma espécie de observatério de todas as

parentelas que compdem a comunidade, pois a partir dos alunos, os professores olham também os pais

42 CcAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

e 0 que acontece nos nucleos familiares. A descri¢ao da coordenadora pedagdgica da escola Samuel

Piyako'*, de como as quartas-feiras compdem o planejamento escolar, nos d4 indicios disso:

As atividades das quartas-feiras, quando nao tem aula dentro da escola, ¢ pros filhos acompanha-
rem os pais nas atividades do cotidiano, nos rogados, nas pescarias. E muito importante, mas eu
vejo que isso precisa estar definido mesmo. Tem que ser definido pelo professor no dia anterior,
o professor tem que orientar o aluno, dizer para ele para perguntar pro pai, ou pra mie o que cles
vao fazer na quarta-feira, se vai ser uma cagada, se vai pro rocado. O professor tem que dar essas
orientagdes, para o aluno ter aquele compromisso mesmo de ir acompanhar o pai. Porque tem
aquele que tem uma preguicinha né? O pai vai pro rogado, ou vai pescar, ¢ o filho fica em casa s6
brincando, jogando bola, jogando pido. Entdo essas orientagdes do professor, obrigando mesmo
ele a ir, quer dizer assim, quase obrigando, a acompanhar essa atividade, ¢ muito importante. E
também nio s6 orientar, mas depois, no dia seguinte, perguntar: “vocé foi pra onde? O que vocé
aprendeu? Vamos compartilhar com os outros colegas e cada um vai falar o que foi que fez na quar-
ta-feira durante o dia todo”. Com a conversa informal e depois sistematizar também, junto com o
professor, «vamos escrever agora um texto», [e assim] pode desenvolver varias atividades dentro
daquele planejamento. Isso tem que ser definido como compromisso dos professores (Fatima, ofi-

cina realizada na Apiwtxa, 2015).

No cotidiano da escola, as aulas préticas ¢ a participacdo das criangas nas atividades familiares
dio o tom paraa dinimica das demais atividades escolares, para além das quartas-feiras. Uma pedagogia
que se constrdi por meio de “atividades”, perceptivel no cotidiano escolar, pode trazer luz a essa questao.

A cépia exaustiva de textos é apontada tanto por Collet (2007) quanto por Weber (2006) como
caracteristica da metodologia escolar, respectivamente, dos Bakairi ¢ dos Huni Kuin. Em ambos os
casos, as autoras apontam a aproximacio desse método, dissonante das propostas “diferenciadas” para
as escolas indigenas (inspiradas nas ideias da educagio popular), dos processos nativos de ensino e
aprendizagem, onde a observagio e a repeti¢io sio a base da apreensio de uma nova habilidade. Na
escola Samuel Piyako — escola da Apiwtxa —, no entanto, a c6pia de textos a partir de livros didéticos
¢ inexistente.

O mais comum, principalmente entre os professores mais jovens, ¢ que a duragao das aulas seja
quase toda tomada por “atividades”, sempre escritas pelo professor no quadro, sem muitas orientagdes,
seguidas pela realizagao individual pelos alunos, finalizadas pela corre¢ao do professor. Aulas expositi-
vas nao fazem parte da forma de ensinar dos professores, excetuando-se em partes os professores mais
antigos ainda atuando, Komayari e Wewito, que se utilizam de exemplos e referéncias da vida na aldeia
para explicar os exercicios propostos. Minha hipdtese ¢ que esta forma de ensinar por atividades ¢ tam-
bém similar as formas tradicionais de ensino e aprendizagem entre os Ashaninka.

Explico: quando pequena a crianca acompanha seus pais ¢ a sua exposi¢ao ao ambiente possi-

bilita que ela, ativamente, apreenda o mundo que a rodeia ¢ as relagdes que constituem seu universo.

14 Samuel Piyako, que d4 nome a escola na Apiwtxa, foi um dos primeiros Ashaninka a fazer residéncia permanente no rio Aménia, no
inicio dos anos 1930. Era xama e se mostrou hébil na interlocugio com os brancos, tornando-se o primeiro “chefe” dos Ashaninka ali,
quando da chegada da Funai ao Acre. Depois de sua morte, seu filho Antdnio o substituiu.

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 43



Os pais oferecem pouca orientagao verbal, e 4 medida que a crianca demonstra interesse e capacidade
para conduzir por conta prépria tarefas da vida cotidiana, seus familiares a mandam, sem instrugoes,
fazer por conta prépria. Assim, a autonomia ¢ produto do empenho da crianga em aprender, devendo
os pais atuar incentivando e garantindo a imersao da crianga nos espagos variados, seja o rogado, a cai-
cumada, a casa ou a floresta. Aprendizagem silenciosa (Beysen, 2008), aprendizagem informal (Weiss,
2005), ou educacio onde a crianca deve “aprender por ela mesma” (Lenaerts, 2004: 179), fato é que,
na pedagogia ashaninka, “[u]ma crian¢a depende fortemente da observagao dos adultos ¢ das ligoes de
sua experiéncia pessoal” (Weiss, 1974: 392) para apreender o mundo.

Essa observagao ¢ articulada a uma produgao prépria num processo de reproducio que nao ex-
clui a criagao. O papel dos pais ¢ criar os filhos corretamente e prepara-los para serem auténomos em
uma nova unidade familiar, propiciando para eles os contextos para que desenvolvam suas habilidades,
e o dos filhos ¢ ativamente tornar-se agente, um ser humano produtivo. Por isso Hata, morador da
Apiwtxa, explica, sobre a educagao fora da escola: “Eu levo desde pequenininho meu filho pro rogado,
que ¢ para ele andar, pra ele olhar, participar, ai ele vai aprendendo”. Assim, ele continua: “Quiando esta
desse tamanhozinho [ainda bem pequeno], ele nio sabe plantar ainda, mas ele pode andar no rogado,
acompanbhar, brincar l4. Af quando fica maior eu chamo. Como o meu outro filho, que ja tem 10 anos,
esse daf ja sabe plantar, ja sabe cavar um barro pra plantar” (entrevista na Apiwtxa, 2014).

Na escola, os professores também nao oferecem contetidos para serem absorvidos simplesmente
pelas criancas. Tratam de mediar o seu processo de “leitura do mundo”, como dizia Paulo Freire (2005),
testando suas habilidades e conhecimentos ¢ introduzindo a escrita e a leitura a partir daquilo que ro-
deia a crianca. A rotina escolar se produz desta forma: o professor inicia a aula escrevendo no quadro
uma atividade, um exercicio, a ser realizado quase sempre individualmente pela crianga. Depois, os alu-
nos levam os cadernos até a mesa do professor, que avalia assim a capacidade da crianca de desenvolver
o que lhe foi solicitado, ou corrige no quadro, com pouca participa¢ao dos estudantes. Algumas vezes,
os alunos sao convocados a compartilhar o que escreveram para a atividade, mas nunca sao repreendi-
dos pelo professor pela leitura quase sempre inaudivel que acontece nesses momentos.

Especialmente nos primeiros anos do Ensino Fundamental, as criangas sao estimuladas a dese-
nhar, a partir da orientagao do professor, o que fazem com seus pais ¢ a vida na comunidade. As ativi-
dades para casa, quando existem para os mais velhos, costumam basear-se no registro, pelo aluno, de
conhecimentos de seus familiares: histérias para serem buscadas com os avés, plantas que a familia cul-
tiva, o que fizeram no final de semana. Também as atividades de matematica, por exemplo, consistem
em calculos a partir dos produtos da cooperativa ou da produgao dos rogados para a merenda escolar.
Assim, a escola ¢ um teste da vida em comunidade, um observatério das familias, uma produgao conti-
nua dos lagos que unem todas as parentelas a partir das criangas que se reinem na escola. Dai emergem,
do empenho da crianca no universo letrado e na disposi¢ao para atuar para a comunidade, aquelas que
futuramente atuarao como professores, agentes de saude, agentes agroflorestais ou liderangas.

Diferentemente do processo que acompanha a escolarizagao em muitas aldeias indigenas, onde
aescola ¢ vista pelas familias como ponte para o trabalho na cidade, entre os Ashaninka, como afirmou

para mim Wiko, barqueiro da escola, “as criangas aprendem na comunidade para trabalhar na comu-

44 (caMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

nidade” Nao por coincidéncia, s3o poucos os casos de migra¢ao para a cidade, restritos hoje a alguns
membros das familias de liderancas. Komayari analisa assim a escolarizagao para as criangas e jovens

no rio Amonia:

E uma comparagio que eu fago: uma escolinha de futebol, um timezinho que vai comegar a for-
mar uma equipe, ele vai treinar, vai aprender, conhecer as regras e até mesmo ter habilidade no fu-
tebol, na bola. Af depois ele vai aperfei¢oar, mas nio sio todos desse time, os que estao treinando,
nio ¢ todo mundo que vai aprender, ou seja, nao ¢ todo mundo que vai ter a mesma habilidade,
o mesmo desenvolvimento. Vao ter diferengas. Um vai se interessar mais, um que tem mais habi-
lidade, pode se interessar em jogar 14 fora. Com a escola ¢ a mesma coisa: ela leva um grupo de
pessoas, comparando com a turma de alunos em sala de aula, todos os alunos, vamos dizer que
tem uns 50 alunos numa sala. Esses SO alunos nio vao todos se formar, outros vio ficar no meio
do caminho e o outro vai terminar o Ensino Fundamental. Ai vai diminuindo. Pode ser que todo
mundo termine o Ensino Fundamental, mas dai depois no Ensino Médio vai diminuir, outros vio
fazer outras atividades, podem se casar, construir familia e nao se interessar mais por estudar. Af
depois chega 0 momento de terminar o Ensino Médio e depois chega fazer faculdade. Esses que
terminaram o Médio, uns poucos vao fazer faculdade. Entao o conhecimento ¢ assim (Komayari,

entrevista, Apiwtxa, 201 S).

Consideracdes finais

A escola indigena funciona no encontro entre pessoas, coletivos, saberes e epistemologias, como
um “espaco de fronteira’, para utilizarmos a defini¢ao de Tassinari (2001), ou como “encruzilhada’,
como define Luciano (2013). A escola remete, sobretudo, a tensoes e negociagdes politicas, como lugar
de reconstrucio de mundos em transformagio. Como propae Silvia Tinoco (2007: 256), ela é primor-
dialmente um “laboratério politico’, no qual se experimentam ideias sobre os outros e sobre si mesmos.

Ainda que apropriada pelos Ashaninka para viver em comunidade, a escola estd sempre imersa
numa tensao entre algo que promove sua autonomia, mas também como algo que pode representar

uma ameaga se nao for adequadamente controlada:

Para a gente ¢ muito bom [a existéncia da escola], porque a gente garante esse lado de nao ser
mais explorado da forma que a gente era antes. Mas também a escola desperta muito um lado nio
indigena. E importante marcar um limite. A nossa educagio aqui nio ¢ para o mundo de fora. L4
tem um milhdo de doutores, pessoas formadas e 4 segue. A gente tem que se voltar para a nossa
cultura, os nossos costumes. E por isso que a gente tem a escola diferenciada, para voltar os estudos
para dentro da cultura. Por exemplo no ashaninka como primeira lingua e s6 depois o portugués.
E importante trabalhar dentro da cultura e, também, fazer a adaptacio da educagio l4 de fora para
um formato que nao venha prejudicar a cultura, que venha fortalecer a cultura e fazer as pessoas
entenderem porque tantas comunidades foram exterminadas, exploradas, entenderem também a
nossa histdria, trazer isso tudo para o presente, para fazer as pessoas enxergarem a cultura como a

patria delas. (Moisés, entrevista. Apiwtxa, 2014).

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 45



A escola continua a ser vista como espago de desconstrucao de assimetrias e produgao de relagoes
controladas com os brancos. Especialmente para os moradores mais velhos, que viveram concretamen-
te as amarras do tempo dos patrdes, a escola deve ser capaz de evitar que o desconhecimento da lingua
portuguesa, da matemadtica e da escrita se mantenha nas geragoes mais novas, para que os Ashaninka
possam se comunicar, em contextos especificos, com os brancos. Como sugerem as entrevistas realiza-
das com os moradores mais velhos, a questao ¢ que a impossibilidade da comunica¢ao produz situa-
¢oes de humilhagio, como sugere Ririta, irma de Antdnio Piyako, referindo-se aos casos de consultas
médicas na cidade: “A mulherada af vai na cidade e perguntam: ‘diz ai, esse menino, o qué que esse
menino tem?’ E ela s6 abaixa a cabeca, nem fala nada (Ririta, entrevista, 2015). Ou ainda Aricémio,
seu marido: “Aprender portugués na escola ¢ bom. Tem que aprender essa coisa. Para quando vai andar
por ai, porque quando chegar na cidade ele nao vai poder saber porque nao vai poder falar. E nao vai
entender o que o branco estd falando” (Aricémio, entrevista, 2015).

Como espago de fronteira, a escola indigena permite aos Ashaninka um maior controle sobre a
agéncia dos brancos. Desse modo, ela funciona como um espago de reflexao sobre as transformagoes em
seu mundo e mesmo sobre 0 mundo dos brancos, num sentido que lembra a incorporagao de objetos
estrangeiros descrita por Van Velthem (2002) para o caso dos Wayana, que procuram domesticar para
entdo incorporar a alteridade. A escola ¢ importante porque permite a manutengao das relagoes de
parentesco, ja os conhecimentos de fora, “civilizados” como sugerem os Piro para Gow (1991), impe-
dem a perpetuacio das relagoes de escravidao, isto ¢, permitem impedir os fluxos de retorno a um “tem-
po dos patroes”. Mas esses mesmos conhecimentos e as relagdes que eles evocam sio uma ameaga, uma

poténcia de perigo paraavida como Ashaninka. Isaac descreve essas armadilhas que a escola representa:

[...] hoje ¢ uma guerra, pode ser uma guerra silenciosa, a escola. Ela pode destruir um povo sem
que ele esteja percebendo que estd sendo destruido por ela. Se a gente nao souber usar a escola, a
escrita, a gente pode estar perdido nesse caminho. Pode se perder e pode tirar a identidade de um
povo, o conhecimento. Af estd: contaminar - porque eu acho que ai traz o ponto mais forte -, de

contaminar o cérebro do ser humano, que pensa diferente do outro (Pianta, 2003: s/p).

Ao mesmo tempo, como me disse certa vez, na Apiwtxa, o professor Komayari, “a escola tem
uma dire¢io politica também, de articulagio, de ordenamento das familias. Ela tem uma ligagao forte
com o professor, com o aluno, com a familia”. Nesse sentido, a escola cria um contexto de producio efe-
tiva da consubstancializagio das criancas e jovens da comunidade, e por extensao, dos seus familiares,
que por sua vez participam juntos de reunides ¢ atividades mediadas pela escola. Manter-se em comu-
nidade hoje ¢ um meio de viver bem, sem o controle dos patrées, e a escola ¢ um dos pontos centrais da
produgio continua do “corpo” da comunidade, que precisa ser a todo tempo fabricado.

A escola se faz importante para os Ashaninka porque através dela se mantém o movimento de
uma comunidade. E ¢ através da forma comunidade que se pode hoje viver “como Ashaninka’, organi-

zados em familias autdbnomas. Como definiu Seu Claudio:

46 CcAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

Tem gente que fala que aquele que estuda mais vai sair fora, vai trabalhar, nao sei o que. Aqui pensa
outra coisa. Esse ¢ o pensamento de outras tribos. Por exemplo Jaminawa, Kaxinawa, nao sei o qué.
Em Brasilia, tem Xavante, né? Xavante ¢ outra tribo. Eles deixam as aldeias ¢ vao pra cidade. Mas
nés aqui no. Eu falo sempre isso. Aqui nés [somos] diferentes de outro povo. Aqui ¢ outro, aqui
¢ o Ashaninka. Nunca vai perder cultura, costume, né? Porque isso ¢ nosso. [...] [Ashaninka] ¢
diferente de outro povo. Tem pessoas [de outras comunidades] que estao pedindo comida na rua,
estao morrendo de fome. Rapaz, tem aldeia l4. Por que deixou a aldeia? Na aldeia é melhor porque

14 pode mariscar, comer tranquilo, né? Fazer rocado que ¢ pra comer (entrevista, Apiwtxa, 2015).

Paula Colares é Doutora em Antropologia Social pelo Museu Nacional/Uni-
versidade Federal do Rio de Janeiro (MIN/UFR]) e professora da Universidade
Federal do Oeste do Pard (Ufopa).

REFERENCIAS

Beysen, P. M. B. L. (2008). Kitarense: pessoa, arte e estilo de vida Ashaninka do Oeste Amazénico (Tese
de doutorado). Programa de Pés-Graduagio em Sociologia e Antropologia, Universidade Federal do

Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Brown, M. E, & Fernéndez, E. (1991). War of Shadows: the struggle for utopia in the Pernvian

Amazon. Berkeley: University of California.

Carneiro da Cunha, M. (1998). Pontos de vista sobre a floresta amazénica: xamanismo e tradugio.

Mana, 4(1), 7-22. hteps://doi.org/10.1590/50104-93131998000100001

Colares, P. (2019). Viver em comunidade, experimentar com a escola: os Ashaninka do rio Aménia
(Tese de doutorado). Programa de Pés-Graduagio em Antropologia Social, Museu Nacional, Univer-
sidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Collet, C. L. G. (2007). Escuela bakairi: disciplina, desarrollo y patriotismo. In S.M. Garcia, & M.
Paladino (ed). Educacion escolar indigena. Investigaciones antropoldgicas en Brasil y Argentina (pp.
147-162). Buenos Aires: Antropofagia.

Freire, P. (2005). Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra.
Gow, P. (1991). Of Mixed Blood. Kinship and History in Peruvian Amazonia. Oxford: Clarendon.

Hvalkof, S., & Veber, H. (2005). Los Asheninka del Gran Pajonal. In F. Santos-Granero, & F. Barclay
(ed.). Guta Etnogrdfica de la Alta Amazonia, v.5 (pp.75-279). Balboa: Smithsonian Tropical Resear-

ch Institute; Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos.

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 47


https://doi.org/10.1590/S0104-93131998000100001

Killick, E. (2005). Living Apart: separation and sociality amongst the Ashéninka of Peruvian Amazo-

nia (Tese de doutorado). University of London, London.

Killick, E. (2008). Creating Community: Land Titling, Education and Settlement Formation amon-
gst the Ashéninka of Peruvian Amazonia. Journal of Latin American and Caribbean Anthropology,
13(1), 22-47. https://doi.org/10.1111/j.1548-7180.2008.00003.x

Lenaerts, M. (2004). Anthropologie des Indiens Ashéninka d’ Amazonie. Nos soeurs Manioc et [étranger

Jaguar. Paris: L'Harmattan.

Luciano, G.J. dos S. (2013). Educagio para o manejo do mundo: entre a escola ideal e a escola real no

Alto Rio Negro. Rio de Janeiro: Contracapa/Laced.

Mendes, M. K. (1991). Etnografia preliminar dos Ashaninka da Amazénia brasileira (Dissertagao
de mestrado). Instituto de Filosofia ¢ Ciéncias Humanas, Universidade Estadual de Campinas,

Campinas.

Monte, N. L. (2000). Os outros, quem somos? Formagio de professores indigenas ¢ identidades in-
terculturais. Cadernos de Pesquisa, 110, 7-29. https://doi.org/10.1590/S0100-15742000000300001

Monte, N. L. (2008). Cronistas em viagem e educagio indigena. Belo Horizonte: Auténtica.

Pianta, I. da S. (2003). Autonomia, para a gente, ¢ ter uma escola com nosso préprio pensamento.
http://www.indiosonline.net/autonomia_para_a_gente_e_ter_uma_escola_/. Acesso em 16 nov.
2020.

Pimenta, J. (2002). “Indio nio é todo igual” a construgio ashaninka da histéria e da politica interétnica

(Tese de Doutorado). Departamento de Antropologia, Universidade Brasilia, Brasilia.

Pimenta, J. (2007). Indigenismo e ambientalismo na Amazdnia ocidental: a propésito dos Ashaninka
do rio Aménia. Revista de Antropologia, 50(2), 633-681. https://www.revistas.usp.br/ra/article/
view/27274

Pimenta, J. (2011). “Parentes diferentes”: etnicidade e nacionalidade entre os Ashaninka na fronteira
Brasil-Peru. Anudrio Antropoldgico, 1,91-119. https://doi.org/10.4000/22.270

Pimenta, J. (2018). Amor rebelde: histéria, casamento e politica no Alto Jurud. Mana, 24(2), 199-
234. https://doi.org/10.1590/1678-49442018v24n2p199

Rival, L. (1997). Modernity and Politics of Identity in na Amazonian Society”. Bull. Latin Am. Res.,
16(2), 137-151. hetps://doi.org/10.1111/j.1470-9856.1997.tb00047.x

48 CcAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021


https://doi.org/10.1111/j.1548-7180.2008.00003.x
https://doi.org/10.1590/S0100-15742000000300001
http://www.indiosonline.net/autonomia_para_a_gente_e_ter_uma_escola_/
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/27274
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/27274
https://doi.org/10.4000/aa.270
https://doi.org/10.1590/1678-49442018v24n2p199
https://doi.org/10.1111/j.1470-9856.1997.tb00047.x

SOBRE A ESCOLA NA PRODUGCAO DA VIDA EM COMUNIDADE

Rojas, Z. E. (1997). Origen y clasificacién de las plantas cultivadas en el pensamiento mitico
ashdninka. Anthropologica del Departamento de Ciencias Sociales, 15(15), 255-288. Disponivel em:
http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/1219

Sarmiento Barletti, J. P. (2011). Kametsa Asaiki: the porsuit of the good life’ in an Ashaninka village

(Peruvian Amazonia) (Tese de doutorado). University of St. Andrews, St. Andrews.

Seeger, A., & Vogel, A. (1978). Kamparia: breve noticia etnografica. In Relatdrio de Viagem no Alto
Jurud, municipio de Cruzeiro do Sul, estado do Acre. Brasilia: Fundacao Nacional do Indio. Disponivel

em: https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/OMDO00174.pdf

Tassinari, A. M. 1. (2001). Escola Indigena: novos horizontes teéricos, novas fronteiras da educagio.
In A. Lopes da Silva, & M.K. Leal Ferreira (orgs.). Antropologia, Histdria e Educagio: a questio indi-
gena e a escola (pp. 44-70). Sao Paulo: Global.

Tinoco, S. L. M. (2006). Ekolya et Karetajar: maitre de [école, maitre de [écriture. Lincorporation de
lécriture et de [école par les amérindiens wayapi de [Amapari (Brésil) et de ['Oyapock (Guyane frangaise)

(Tese de doutorado). Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris.

Tinoco, S. L. M. (2007). Cuando la antropologia se encuentra com la educacién: la escuela como
objeto antropoldgico de investigacién de campo. In S. M. Garcia & M. Paladino (ed.). Educacidn
escolar indigena. Investigaciones antropoldgicas en Brasil y Argentina (pp. 241-256). Buenos Aires:
Antropofagia.

Van Velthem, L. H. (2002). “Feito por inimigos”. Os brancos ¢ seus bens nas representagoes Waya-
na do contato. In B. Albert, & A. R. Ramos (ed). Pacificando o branco: cosmologias do contato no
Norte-Amazénico (pp. 61-83). Sio Paulo: UNESP/ Imprensa Oficial do Estado.

Veber, H. (1992). Why Indians Wear Clothes: Managing Identity Across an Ethnic Boundary.
Ethnos, 57(1-2), 51-60. https://doi.org/10.1080/00141844.1992.9981445

Veber, H. (2007). Memories, identity, and indigenous/national subjectivity in eastern Peru. Dialogos

latino-americanos, 12, 80-102.

Weber, 1. (2006). Unz copo de cultura: os Huni Kuin (Kaxinawd) do rio Humaitd e a escola.
Rio Branco: Edufac.

Weiss, G. (1974). Campa Organization. American Ethnologist, 1(2), 379-403. https://doi.
org/10.1525/ae.1974.1.2.02a00110

Weiss, G. (2005). Los Campa Riberenos. In F. Santos-Granero, & . Barclay. (ed). Guia Etnogrifica
de la Alta Amazonia, v.5 (pp. 1-7). Balboa: Smithsonian Tropical Research Institute; Lima: Instituto

Francés de Estudios Andinos.

CAMPOS V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021 49


http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/1219
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/0MD00174.pdf
https://doi.org/10.1080/00141844.1992.9981445
https://doi.org/10.1525/ae.1974.1.2.02a00110
https://doi.org/10.1525/ae.1974.1.2.02a00110

SOBRE A ESCOLA NA PRODUCAO DA VIDA EM COMUNIDADE: EXPERIENCIAS
ASHANINKA NO RIO AMONIA

Resumo: Este artigo, desenvolvido a partir de um trabalho etnogréfico junto aos Ashaninka do rio
Amonia, trata do lugar da escola na produgao continua da “vida em comunidade”, novidade recente
nas dinimicas da socialidade ashaninka, e que se opde diretamente ao seu passado imediatamente an-
terior, quando se vivia no “tempo dos patrdes”. Busco apresentar o papel que a escola desempenhou na
atracao dos nucleos familiares e a maneira como as mantém na “Apiwtxa’, traduzivel por “nés juntos’,
que d4 nome tanto 4 comunidade, quanto a associagao indigena. Afirmo que viver em comunidade, em
torno de uma escola, se traduz na produgao de uma for¢a que pretende impedir ativamente o retorno a
exploragio pelos patrdes e, portanto, um meio de reconstruir sua autonomia.

Palavras-chave: escola; comunidade; Ashaninka.

THE ROLE OF THE SCHOOL IN THE PRODUCTION OF COMMUNITY LIFE:
ASHANINKA EXPERIENCES IN THE AMMONIA RIVER

Abstract: This article, based on ethnographic work with the Ashaninka of the Ammonia river, deals
with the place of the school in the continuous production of “community life”, a novelty in the dyna-
mics of Ashaninka sociality, which is directly opposed to its recent past when they lived in the “time
of the bosses.” I seek to present the role that the school played in attracting the different families and
houscholds and the way it maintains them in the “Apiwtxa,” translatable by “us together,” which gives
name to both the community and the indigenous association. I claim that living in a community arou-
nd a school translates into the production of a force that intends to actively prevent the bosses from
returning and, therefore, it is a means of rebuilding their autonomy.

Keywords: school; community; Ashaninka.

RECEBIDO: 29/05/2020
APROVADO: 08/01/2021

50 camMpPOs V.22 N.2 p. 28-50 jul.dez.2021



