
CAMPOS V.20 N.1 2019

D O SSIÊ

Introdução ao dossiê: Agências 
materiais e espirituais no cotidiano: 
experiências e narrativas de 
coexistência
Martina Ahlert
João Rickli

Em décadas recentes, diferentes correntes do pensamento antropológico têm convergido para 
análises de relações sociais que levem em conta materiais, objetos e outros entes não humanos como do-
tados de capacidade de agência, influência e até mesmo de transformação destas relações. Muitas vezes 
reunidos debaixo de rótulos algo precários como “novos materialismos” ou “virada ontológica”, estas 
tendências guardam grandes diferenças entre si, tanto no modo como abordam e interrogam analiti-
camente estas formas de agência sobre o social, quanto no tipo de agentes que levam em consideração 
e que tomam como ponto de partida empírico. O que a maior parte delas têm em comum, contudo, é 
a crítica, em diferentes intensidades e a partir de diferentes perspectivas, às abordagens que tomam o 
significado e a expressão simbólica, em geral espelhada na linguagem e na semiótica, como modo privi-
legiado, e quiçá único, de compreensão destes entes não humanos e de sua inclusão em qualquer análise 
que se pretenda social ou cultural.

Neste quadro, diversas pesquisas em antropologia têm se interessado pelos modos como as pes-
soas mobilizam agências espirituais e materiais vinculadas a realidades ‘sobrenaturais’ em situações 
de luta, disputas e construções identitárias (ver, por exemplo, Lambek 2002; Johnson 2014; Blanes e 
Espírito Santo 2014). Entidades como encantados, espíritos, santos, fantasmas, demônios, o próprio 
Espírito Santo, entre outras; e objetos “animados” como imagens, amuletos, velas, plantas e remédios, 
oferendas ou mesmo hinários sacros e a própria bíblia, por exemplo, podem participar do dia a dia das 
pessoas em diferentes contextos. Essas agências não estão limitadas a planos extraordinários, circunscri-
tos aos domínios do explicitamente religioso e cercados dos cuidados que caracterizam o sagrado como 



10 CAMPOS V.20 N.1 2019

separado. Antes, elas permeiam escolhas, decisões e atitudes cotidianas em relação aos mais diversos 
temas, e seus efeitos se materializam de formas variadas na experiência.

A discussão sobre a relação entre pessoas e outros seres ou objetos tem longo rastro na história 
da antropologia. Pesquisas clássicas e contemporâneas (se assim podemos delimitá-las) constataram a 
existência de uma diversidade de seres que convivem, interagem, compõem ou mesmo constituem os 
humanos. Podemos passar pelas discussões sobre a interação com os mortos e ancestrais nos estudos 
etnográficos de Malinowski (1988), por redes de troca que conectam humanos e deuses em Marcel 
Mauss (2003), pelo questionamento da noção de indivíduo em prol de uma noção alternativa e partici-
pativa de pessoa em Levy-Bruhl (2008), por exemplo. Não raro, herdeiras de abordagens evolucionis-
tas, essas perspectivas concebiam interações com uma gama diversa de seres ou com objetos animados 
como características de grupos não ocidentais ou como reminiscências do passado. Porém, ainda que 
permeadas pelas inevitáveis marcas do tempo em que foram concebidas, as perguntas levantadas acerca 
das relações entre pessoas, espíritos e coisas nestes trabalhos seminais propuseram um programa de 
pesquisa à disciplina então nascente que se mostrou um campo de indagações cuja fertilidade parece 
ainda muito longe de se esgotar. Ainda que uma revisão de pretensão exaustiva dos frutos nele gerados 
seja não apenas um trabalho impossível em si, mas também descabido no escopo de uma apresentação 
como esta, consideramos importante chamar a atenção para algumas discussões que se vinculam de 
forma muito próxima ao conjunto de textos aqui reunidos.

Em primeiro lugar, destacamos um tipo de questionamento que surge como reação ao que parece 
ser um tipo de perplexidade diante da aparente irracionalidade que permeia as relações estabelecidas 
com espíritos e com objetos aos quais se reputa a capacidade de agência. Esta perplexidade motiva per-
guntas de caráter universalizante sobre “a mentalidade primitiva”, o “pensamento selvagem” ou sobre 
“como pensam os nativos”. Estes questionamentos buscam produzir uma tradução aos ouvidos aca-
dêmicos ocidentais da racionalidade do “outro” e assim desvelar outras epistemologias que tornam 
inteligíveis uma série de relações envolvendo espíritos, objetos, animais etc. Se, por um lado, há que se 
reconhecer o mérito destes esforços em permitir a superação de noções que atribuem a formas não-o-
cidentais de pensamento um caráter pré-lógico, intelectualmente limitado e irracional, por outro lado, 
este tipo de tradução por vezes acaba por reduzir um conjunto vivo de práticas, relações e experiências 
a uma espécie de projeto intelectual “nativo”, que corre o risco de restringir a um certo intelectualismo 
projetado desde fora as experiências de coexistência e familiaridade sensíveis pouquíssimo afeitas ao 
universo discursivo.

Outro conjunto de discussões produzido a partir das tentativas de enquadramento das relações 
com seres espirituais e objetos “ativos” desenvolve uma ênfase interpretativa ou semiótica (Schneider 
2016; Geertz 1989) que, a despeito de suas próprias diferenças entre si, sugeria a compreensão de ob-
jetos e seres como manifestações simbólicas a serem interpretadas e descritas pelos estudos antropoló-
gicos. Um aspecto importante dessas abordagens foi conceder complexidade a comportamentos lidos 
ora como triviais, ora como inexplicáveis, através da busca da compreensão dos sistemas simbólicos que 
dão sentidos “locais” a estas práticas, evitando as indagações de caráter universalizante e ancorando as 
interpretações antropológicas na profundidade das narrativas etnográficas. O privilégio do significado 



CAMPOS V.20 N.1 2019 11

Introdução ao dossiê: Agências materiais e espirituais no cotidiano: experiências e narrativas de coexistência

em detrimento da ação ou prática, entretanto, não passou incólume a uma série de críticas (Gell 1998) 
que chamaram atenção para o que as pessoas fazem, produzem ou mobilizam quando se relacionam 
ou convivem com objetos e com outros seres. Assim, este tipo de abordagem corre também o risco da 
redução de experiências sensíveis e complexas ao campo do discurso e do pensamento.

Mais recentemente e em um escopo mais amplo, somaram-se a estas críticas discussões dos prin-
cipais conceitos utilizados pelas ciências sociais. O descentramento do ‘homem’ ou do humano nas 
abordagens antropológicas, assim como o reconhecimento da capacidade de interferência e ação a di-
versos outros entes, tem nos conduzido ao reconhecimento da agência e da constituição de híbridos 
(Latour 2012), aos fluxos de vida que animam materiais e que fornecem caráter de processo a entidades 
vistas anteriormente como estáveis ou terminadas (Ingold 2014) ou ainda às conexões traçadas inte-
respécie (Tsing 2015). Nesse cenário, diferentes etnografias indicam uma riqueza de possibilidades de 
existência e questionam nossas abordagens metodológicas (e, quiçá, epistemológicas) de compreensão 
das formas de viver. 

É a partir destes debates teóricos que os textos aqui reunidos buscam compreender os diversos 
exemplos de relações com entes não humanos que abordam. Os casos aqui descritos são analisados 
em diálogo direto com outras coletâneas reunidas em livros e revistas, organizadas recentemente, tais 
como os trabalhos de Blanes & Espírito Santo (2014), Johnson (2014), Godoi e Mello (2019). As-
sentadas sobre pesquisas de campo em contextos variados, elas pautam questões sobre a relação entre 
pessoas e outros seres, mas também sobre a dimensão da convivialidade entre espíritos e entidades; 
expandem concepções de antropologia da religião e do ritual; criticam abordagens onde agências di-
versas são concebidas meramente como epifenômenos, produtos acidentais ou simples acessórios de 
elementos considerados, em contraposição, verdadeiros ou legítimos. 

Seguindo esta inspiração, este dossiê é uma coletânea de trabalhos que abordam estes trânsitos 
e composições entre pessoas, coisas e espíritos em 6 diferentes contextos etnográficos no Caribe e no 
Brasil. Esta reunião de textos se deu a partir de um Grupo de Trabalho proposto à 31ª Reunião Brasi-
leira de Antropologia, ocorrida em dezembro de 2018 em Brasília. A ideia do GT, por sua vez, surgiu 
de convergências entre nossas pesquisas de pós-doutorado desenvolvidas paralelamente entre 2017 e 
2018, no Museu Nacional, sob a supervisão de Olívia Maria Gomes da Cunha no Laboratório de An-
tropologia e História. Os 6 textos que o compõe remetem a diferentes cenários e paisagens no Panamá, 
Haiti, República Dominicana, bem como nas cidades de São Carlos e São Luís e na Ilha de Marajó, no 
Brasil. Eles nos inserem em interações entre os mais variados seres: humanos e não humanos, plantas, 
animais, espíritos, assombrações e entidades. Essa multiplicidade – de lugares e de seres – tecem o 
dossiê a partir de alguns eixos importantes, vetores da discussão antropológica que buscamos provocar. 

Claudia Fioretti Bongianino discorre sobre as práticas funerárias em uma vila afro-panamenha 
chamada Old Bank. Ao enfatizar ritos extraordinários e cuidados cotidianos que marcam a ideia de 
viver como família, a autora destaca agências espirituais e materiais, que a levam a concluir sobre a 
inseparabilidade entre religião e parentesco nesse contexto. Dois textos ainda colocam a discussão no 
cenário do Caribe. Em “Revisitando o vodu: interações e movimentos entre humanos e espíritos em 
dois contextos haitianos”, Flávia Dalmaso e Rodrigo Bulamah realizam uma análise processual das in-



12 CAMPOS V.20 N.1 2019

terações com os espíritos em dois contextos etnográficos diferentes, o sul e o norte do Haiti. Victor 
Miguel Castillo de Macedo, por sua vez, a partir da pesquisa de campo na vizinha República Domi-
nicana, segue as cores e o consumo das velas para tecer considerações sobre a relação entre o vodu e o 
catolicismo na festa de San Miguel (e de seu associado, Belié Belcan).

Do Caribe ao Brasil, Allan Wine Santos Barbosa também traz uma discussão tecida em possíveis 
fronteiras de fenômenos, no caso, nos tratamentos de cura espírita, onde objetos como exames médicos 
se associam com energias e vibrações, no pêndulo entre religião e ciência. Formas de cura, mas também 
elementos de ancestralidade e cuidado que compõem a relação entre mulheres e seus quintais são ele-
mentos centrais no texto de Lanna Beatriz Peixoto que descreve como, em uma comunidade quilom-
bola da Ilha de Marajó, as plantas interagem com humanos e como o próprio estatuto de humanidade é 
desafiado na figura da mulher que vira bicho. Contextos de interação entre humanos e não humanos são 
aspecto central da etnografia de Gabriela Lages Gonçalves no Centro Histórico de São Luís. A partir 
de uma pesquisa de campo com vigilantes de casarões históricos tombados como patrimônio mundial, 
a autora fala das estratégias e dos perigos da interação entre seres diversos, como animais, fantasmas, 
espíritos e pessoas. 

Os textos colocam em primeiro plano a multiplicidade de seres e agências presentes nas pesqui-
sas com as quais estabelecemos diálogo. Fantasmas, deidades, mestres e mestras, encantados, ances-
trais, assombrações, espíritos, mulher-bicho, santos. Além da diversidade que compõe esses mundos 
densamente habitados, não raro se pauta a possibilidade de criação de novos seres; o encontro entre 
seres ‘ tradicionais’ e novas entidades; a percepção de panteões abertos e agregadores; a multiplicidade 
das formas de apresentação das entidades, que parecem desafiar qualquer tentativa de reconhecer em 
cada uma delas uma identidade substancializada. A multiplicidade desses seres nos colocou o desafio 
de pensar nas estratégias textuais de reconhecimento e expansão da diversidade, e, por outro lado, nos 
constantes riscos da redução de sua complexidade e multiplicidade diante da dificuldade de sua siste-
matização. Ao nos confrontarmos com este quadro de grande complexidade tanto de seres/agências, 
quanto de regimes de relação estabelecidos nos contextos etnográficos, buscamos organizar três dife-
rentes eixos que se abrem à reflexão teórica.

O primeiro diz respeito às dinâmicas de associação e afastamento entre as pessoas e estas agên-
cias outras. Os artigos não apenas apresentam seres diversos, mas indicam como são tecidas formas 
de associação entre eles, o que nos faz pensar em como lidar com esses encontros quando surgem nas 
nossas pesquisas etnográficas. Em algumas situações, a diferença é o ponto de partida da relação, mas 
o estranhamento pode dar lugar ao costume, às estratégias testadas e utilizadas em momentos de apro-
ximação e distanciamento, como pontua Gabriela Lages Gonçalves ao descrever as interações entre 
vigilantes e fantasmas nos casarões de São Luís. Em outros, o encontro é marcado por atos de cuidado 
e até mesmo afeto, quando é preciso aguar plantas para manter a relação com elas, como indica Lanna 
Peixoto, ou quando altares católicos são carinhosamente arrumados, decorados e preenchidos com 
velas, flores e objetos nas cores da entidade do vodu dominicano, enquanto charutos e rum são a ela 
ofertados. É interessante perceber, no caso das mulheres e plantas em Marajó, que se por um lado as 
donas dos quintais alimentam as plantas, elas também são por elas cuidadas, uma vez que as plantas são 



CAMPOS V.20 N.1 2019 13

Introdução ao dossiê: Agências materiais e espirituais no cotidiano: experiências e narrativas de coexistência

utilizadas em procedimentos de cura e proteção. O cuidado marca ainda a relação entre pessoas que 
vivem como família em Old Bank, como discute, com primazia, Claudia Bongianino, ao traçar a dis-
tinção entre ser da mesma família e viver como família. Enquanto no primeiro caso a família se estende 
a todos os afro-panamenhos, pois, remete aos antepassados fundadores da região, viver como família 
se destina a um grupo mais estreito de pessoas, que compartilha, no cotidiano e de forma contínua, 
práticas de atenção e companhia.  

As cobranças, a dimensão agonística, as obrigações também podem constituir formas de aproxi-
mação, assim como a desconfiança, as tentativas de separação e de definição das agências como externas 
produzem distanciamento, como vemos, a seu modo, nos textos de Flávia Dalmaso e Rodrigo Bula-
mah, Victor Castillo de Macedo e Allan Santos Barbosa. Flávia e Rodrigo, ao apresentarem o exemplo 
de Lolit e sua família, no norte do Haiti, demonstram como a comensalidade, as oferendas e partilha de 
alimentos propiciam cerimônias que “se aquecem” e que alimentam as relações e trocas entre as pessoas 
e os espíritos a que estão ligadas através dos vínculos familiares. A descrição e análise deste exemplo 
aponta com muita clareza para o caráter dinâmico dessas associações, ao mostrar como é a propiciação 
do movimento que possibilita a presença dos espíritos. Não raro, os desejos de linearidade e separação 
esbarram no caráter transformacional de seres não humanos, que possuem habilidades e identidades 
não substancializadas logo, mais difíceis de serem contidas ou encapsuladas em formas concretas ou 
discerníveis em relação a outros fenômenos (como a associação em Belié Belcan e São Miguel parece 
evidenciar, na República Dominicana). No contexto espírita, analisado por Allan, os substratos mate-
riais e práticas corporais emprestados da medicina científica ocidental são complementados por passes, 
fluidos e bálsamos espirituais cuja agência não se opõe àquela da medicina, mas compartilha com ela 
um mesmo plano narrativo e performático que possibilita a eficácia do tratamento. Assim, a despeito 
da produção de uma certa frieza médico-científica, estes complementos parecem apontar para um tipo 
de proximidade e cuidado afetivo entre espíritos e consulentes.

Os textos trazem, portanto, movimentos de cultivo das relações e das associações, logo da mul-
tiplicidade; mas ainda desejos de purificação, de clareamento de fronteiras, de divisão. No exemplo de 
Lolit, no norte do Haiti, as exortações de pastores e lideranças protestantes para que os fiéis controlem 
seus corpos e permaneçam inertes, ou seja, protegidos do movimento, que é o meio propício à presença 
dos espíritos, aponta nessa direção. 

Tanto as dinâmicas de aproximação, quanto as que buscam produzir afastamentos falam sobre 
formas de comunicação entre seres diversos. Parte dessa comunicação acontece por intermédio da troca 
de palavras, mas reduzi-la à dimensão verbal seria ignorar outros sentidos que perpassam o contato (Fa-
vret-Saada 1980).  Nos textos, outros elementos são mobilizados e servem como base para a comunica-
ção, sentidos como o olfato e o tato – como quando Lanna Peixoto pode conhecer as plantas de Diana, 
sua interlocutora, pelo cheiro e pelo gosto de cada uma delas; ou quando Gabriela Lages Gonçalves era 
levada aos locais de manifestação dos espíritos, para ver se sentia arrepios ou ouvia suas manifestações. 
Tato, olfato, audição e sensações corpóreas, ou ainda o movimento do corpo (ou sua ausência), como 
enfatizam Flávia Dalmaso e Rodrigo Bulamah, servem para perceber as interações presentes nas etno-
grafias, quando o corpo aparece como suporte comunicacional.  



14 CAMPOS V.20 N.1 2019

 Em outros momentos, a comunicação mobiliza objetos utilizados para conectar e permitir inte-
ração. Assim parece ocorrer com as velas no contexto da festa de São Miguel, que surgem como “os va-
sos comunicantes entre o mundo católico-nacional e os mundos do vodu”, como afirma Victor Castillo 
de Macedo. Nesse contexto, as cores verde e vermelho presentes nas velas acendidas para São Miguel 
dentro de sua igreja indicavam a relação do santo com seu associado no vodu, o segredo Belié Belcan. 
Ou ainda, o rádio e o escapulário, que serviam a princípio como objetos de proteção e afastamento, 
acabavam por ser utilizados pelos vigilantes do Centro Histórico de São Luís para se acostumarem com 
as assombrações presentes nos casarões e de alguma forma se relacionarem com elas, como nos conta 
Gabriela Lages Gonçalves. Ou ainda como os hinários religiosos (os sanky) herdados por mulheres 
afro-panamenhas que ganharam relevância uma vez que, recebidos dos antepassados, eram formas de 
reconhecer famílias e pessoas como amorosas, devotas e cuidadoras. Enquanto elementos de comu-
nicação, objetos e corpos, sensações e cheiros, servem ainda para confirmar a existência de diferentes 
seres, para atestar suas manifestações e seu poder, ou seja, funcionam como regimes de verificação e 
comprovação de suas presenças (Blanes e Espírito Santo, 2014).

O segundo ponto de conexão entre os textos remete aos trânsitos entre o sagrado e o cotidiano. De 
maneira geral podemos dizer que os artigos fazem coro à antropologia que questiona a distinção absoluta 
que confinou o sagrado ao espaço ritual, extraordinário e separado de atividades tidas, por sua vez, como 
comuns, banais, ordinárias, logo, destituídas de importância (Ndebele, 1986).  Ao fazê-lo, tal literatura 
nos coloca diante da possibilidade de repensar ideias relacionadas ao ordinário como as concepções de 
doméstico e cotidiano, e também os limites da categoria religião ou das denominações religiosas, uma 
vez que a multiplicidade de seres que compõem os contextos de pesquisa, “longe de estarem confinados a 
cosmologias, sistemas de ideias, representações e planos de existência cerrados, [...] estão imersos no mun-
dano e participam ritual e cotidianamente da vida dos humanos” (Godoi e Mello, 2019: 442).

Este aspecto tem grande destaque no texto de Lanna Peixoto, que traz a dimensão do doméstico 
ao tomar a casa e o quintal como lócus de análise, mas, ao invés de propor esses espaços como relaciona-
dos à familiaridade e ao privado, eles surgem como habitados pela diversidade. Cercas e muros podem 
separar espaços e aparecer como barreiras à circulação de algumas pessoas e animais, mas são incapazes 
de conter outras agências que se espalham e conectam dimensões. Por sua vez, Gabriela Lages Gonçal-
ves parece sugerir a possibilidade de vermos a construção de uma ideia de doméstico nos casarões que 
compõem o Centro Histórico de São Luís e que são ocupados por serviços públicos. Embora não sejam 
a moradia dos vigilantes, mas seu ambiente de trabalho, uma série de pequenos atos cotidianos, como 
a flexibilização do uso do uniforme, o uso do rádio, as conversas informais com outros vigilantes, per-
mitem que a rotina laboral seja quebrada e que os casarões sejam habitados de modo, por assim dizer, 
familiar. E é neste contexto que as relações estabelecidas com os espíritos, visagens e fantasmas podem 
ser também familiarizadas e trazidas para o universo do cotidiano e do trivial, como o tratamento 
“amiguinhos”, utilizado por um dos vigilantes indica, ainda que, por outro lado, uma série de cuidados 
e resguardos apontem para os perigos potenciais da proximidade com estes seres.

Pensar o cotidiano é uma chave fundamental para compreender como os afro-panamenhos de 
Old Bank, acompanhados no trabalho de campo de Claudia Bongianino, concebem Deus e outros 



CAMPOS V.20 N.1 2019 15

Introdução ao dossiê: Agências materiais e espirituais no cotidiano: experiências e narrativas de coexistência

seres. Embora nem sempre se filiassem a religiões ou igrejas em sentido estrito e formal, eles realizavam, 
continuamente, diversos atos e falas que remetiam às igrejas cristãs e à sua cosmologia. A autora sugere 
pensarmos essa forma de relação a partir do termo gestos cristãos cotidianos, uma forma de denominar 
situações onde as pessoas expressam a importância de Deus em suas falas, e em atitudes como a partici-
pação em cultos e na igreja. Este termo permite dissolver os aparentes paradoxos em falas reproduzidas 
pela autora nas quais, por vezes, numa mesma enunciação, uma pessoa pode se afirmar como distante 
de Deus (como um ideal imaginado no contexto da igreja), mas imediatamente referir-se à sua presença 
diária em sua vida.

A permeabilidade entre o extraordinário e o ordinário é também parte fundamental da análise 
da cura espírita empreendida por Allan Santos Barbosa. Em seu texto, isto se dá em duas direções: por 
um lado as manifestações de cura ditas espirituais são incorporadas a um conjunto de tratamentos 
que têm por base epistemológica (e também por modelo por assim dizer “performático”) a medicina 
científica ocidental; por outro, essa própria divisão entre a cura espiritual e material é posta em tensio-
namento pela doutrina e pela experiência espírita que valoriza as formas do conhecimento científico e 
aposta na contiguidade entre estas e o conhecimento espírita do cosmo e do sagrado.

Nesse sentido, um desdobramento do trânsito entre ritual e cotidiano é a possibilidade de tratar-
mos dos limites da categoria religião e, consequentemente, do rendimento das definições denomina-
cionais. O lugar da religião como dispositivo analítico pode ser elaborado de modo muito fértil a partir 
destes casos etnográficos, sobretudo no que diz respeito a uma abordagem a partir dos praticantes, não 
dos sacerdotes, como espécie de antídoto contra a rigidez que resulta de um uso irrefletido da categoria. 
Um caso emblemático remete ao texto de Flávia Dalmaso e Rodrigo Bulamah, que analisam como a 
definição de um sentido unívoco do vodu apresenta diversidades, uma vez que conjuga práticas hete-
rogêneas relacionadas aos saberes e à trajetória de cada sacerdote, além das diferenças regionais. Diante 
disso e de uma leitura crítica da literatura clássica sobre o vodu, que desde a obra seminal de Métraux 
(1958) tende a apresentar uma imagem estável do mesmo, a despeito de um certo reconhecimento de 
sua diversidade e variabilidade, os autores sugerem a compreensão do vodu como movimento, para 
pensar as interações e modalidades de participação entre espíritos, ancestrais e vivos.

No mesmo texto, se colocam em pauta formas de legitimação e definição de fronteiras entre 
denominações religiosas, que marcam a história do Haiti e que falam da relação entre o vodu, o catoli-
cismo e, nesse momento, as igrejas protestantes. A despeito desses esforços, as conexões entre esses con-
textos acabam por se manifestar na vida das pessoas, que, por exemplo, mesmo participando de igrejas, 
são reclamadas pelos espíritos. Assim, Flávia e Rodrigo apresentam exemplos eloquentes de como uma 
abordagem a partir dos praticantes pode ter rendimento na crítica de enquadramentos “purificadores” 
quase taxonômicos advindos de uma aderência precipitada às categorias gestadas nos estudos circuns-
critos ao domínio da religião.

Na vizinha República Dominicana, Victor Castillo de Macedo permite pensar a relação históri-
ca e contemporânea entre o catolicismo e o vodu na medida em que descreve aspectos éticos e estéticos 
da Festa de San Miguel. Considerando a dimensão histórica, ficam evidentes que as aproximações e os 
distanciamentos entre ambos se transformam com o tempo e com os interesses de pessoas e institui-



16 CAMPOS V.20 N.1 2019

ções. Na observação da festa, surgem os esforços perpetrados pela Igreja para discernir a comemoração 
católica das homenagens realizadas pelos praticantes do vodu – que criativa e persistentemente se fa-
zem presentes nas missas, nas ruas próximas ao templo, nas velas vermelhas e verdes em homenagem ao 
segredo Belié Belcan.

Ainda sobre as fronteiras entre fenômenos (e sua constante transgressão), Allan Santos Barbosa 
nos fala da complexidade presente, por um lado, na relação entre o espiritismo kardecista e o catoli-
cismo popular (presente na noção de milagre), e, por outro, na relação entre o espiritismo e a medi-
cina. As práticas de cura espírita conhecidas em seu campo buscam se distanciar da noção de milagre 
ao negarem a atuação de uma dimensão transcendental do sagrado, em nome da afirmação da ma-
terialidade dos procedimentos empregados. Por outro lado, os espíritas sugerem uma diminuição da 
distância entre suas práticas (por vezes consideradas charlatanismo e foco de perseguição dos saberes 
médicos e sanitários) e o conhecimento científico, uma vez que esperam o reconhecimento de aspectos 
como energia e bem-estar espiritual para a saúde. O próprio centro espírita, nesse sentido, lembrava um 
consultório médico e os médiuns compreendiam a cura como “um processo rigoroso e controlado de 
mudanças de hábitos, medicamentos (materiais ou espirituais) e a própria capacidade regenerativa do 
corpo/alma” [ver página após diagramação].

Finalmente, o último eixo de reflexões teóricas que conectam os textos que compõem este dossiê 
diz respeito à ideia de coexistência, ou seja, o modo como os trânsitos e associações com as agências 
espirituais e seus mediadores e índices materiais produzem um senso de contiguidade que permite atra-
vessamentos e superposições temporais e espaciais. Todos os exemplos narrados pelas autoras e autores 
parecem desafiar a temporalidade linear do tempo histórico concebido em termos modernos, criando 
possibilidades de simultaneidade entre diferentes ritmos de transformações e mudanças, bem como 
de permanências e resiliências em planos que extrapolam o fluxo “natural” da história. Paralelamente, 
alguns destes casos permitem explorar também as complexas superposições espaciais implicadas nestas 
experiências de coexistência que tendem a saturar certos lugares e engendrar um senso de multiplicida-
de que permite formas variadas de habitação e coabitação.

O exemplo de Lolit e os espíritos de sua família que perduram a despeito da conversão, no texto 
de Flávia Dalmaso e Rodrigo Bulamah, aponta claramente para a dimensão temporal implicada nesta 
relação, uma vez que a ancestralidade dos espíritos é um dos aspectos destacados. Este caso traz ainda 
uma reflexão sobre esta espécie de englobamento do cristianismo pelo vodu, na medida em que os 
próprios espíritos recomendam a conversão da família para que Jesus Cristo os proteja do mal lança-
do sobre ela. Este sentido de englobamento indica um tipo de coexistência que não se restringe a um 
mero encontro entre diferentes temporalidades definidas a partir de uma dicotomia entre o tradicional 
(vodu) e o moderno (cristianismo), mas parece apontar em direção a uma forma de permanência que 
desafia a temporalidade linear cristã, da qual a conversão como ruptura com o passado é um dos coro-
lários. O cristianismo da família de Lolit não vem substituir o vodu do passado, mas parece ser parte 
dele, a face atualizada de sua permanência.

A coexistência no tempo pode também ser articulada a partir da noção de herança, conforme 
analisa Claudia Bongianino. Em Old Bank, no Panamá, a maior parte da população descende de tra-



CAMPOS V.20 N.1 2019 17

Introdução ao dossiê: Agências materiais e espirituais no cotidiano: experiências e narrativas de coexistência

balhadores livres procedentes do Caribe inglês entre os séculos XIX e XX. Nesse contexto, falar em 
herança pauta tensões em torno da ideia de tradição e remete tanto aos ensinamentos orais, como ao 
cuidado entre membros de gerações diferentes, à transmissão de objetos, o aprendizado de rituais e 
gestos cotidianos. Herda-se ainda as superstições e a religião, e dessa forma, todas as agências acionadas 
por elas, como Deus, o Diabo, o espírito bom (o Espírito Santo) e o espírito mau – que, uma vez trans-
mitidos, habitam o corpo das pessoas. A herança, todavia, não fala apenas de uma passagem linear do 
tempo, uma vez que as entidades com as quais se coexiste são ancestrais e contemporâneas ao mesmo 
tempo e o passado é invocado não apenas como um tempo já transcorrido e confinado à história, mas 
primordialmente como uma força de articulação das relações e gestos construídos cotidianamente.

As dimensões temporais de coexistência são também destacadas nos trabalhos de Victor Castil-
lo de Macedo, Lanna Peixoto e Gabriela Lages Gonçalves, porém nestes elas aparecem vinculadas de 
forma quase inseparável das dimensões espaciais. A descrição da festa de San Miguel feita por Victor 
revela o modo como as diversas celebrações se distribuem na paisagem da cidade e como mobilizam e 
articulam hierarquias no espaço. A circulação do próprio pesquisador por diferentes lugares ao longo 
da festa permite ainda que se vislumbre diferentes expressões espaciais do passado colonial católico e, 
principalmente, os modos como as velas e cores de Belié Belcan registram material e espacialmente 
divergências, conflitos e fissuras nas narrativas históricas oficiais, revelando assim variadas formas de 
coexistência no tempo e no espaço da cidade.

O tempo e a história são também de grande relevância no trabalho de Gabriela Lages Gonçalves 
sobre o Centro Histórico de São Luís. Tombados como patrimônio histórico, os casarões etnografados 
são a materialização no espaço do passado da cidade. Como tal, se tornam responsabilidade não apenas 
de seus proprietários, mas dos órgãos públicos responsáveis por sua salvaguarda. Manter sua estrutura 
de pé é, portanto, preservar o passado, o que justifica intervenções e reformas. Entretanto, as entidades 
que, historicamente, habitam esses espaços tendem a não gostar das reformas e podem, nesses contex-
tos, se afastar dos mesmos. Ao mesmo tempo em que buscam, portanto, conservar o passado, as ações 
de manutenção dos casarões também distanciam presenças ancestrais.

O trabalho de Lanna Peixoto, finalmente, coloca a articulação entre tempo e espaço em posição 
muito central. O quintal é nele retratado como o lugar por excelência da coexistência (ou coabitação, 
nos termos da autora), onde os conhecimentos ancestrais do grupo são não apenas conservados, atra-
vés das plantas e remédios, mas também atualizados nos atos cotidianos do cuidado e nas reações das 
próprias plantas a eles, ao vicejarem, perdurarem e darem seus frutos. O quintal é ainda o lugar da trans-
formação e da passagem entre os domínios do humano e não-humano, dando um sentido profundo à 
ideia de coabitação, para além da mera convivência entre espécies, ao evidenciar a possibilidade de se 
tornar outro.

O espaço como possibilidade de coexistência é também um elemento presente na descrição et-
nográfica de Allan Santos Barbosa. O autor mostra como o lugar físico da Casa de Caridade é consti-
tuído tendo como modelo os consultórios médicos tradicionais, o que compõe um cenário no qual o 
englobamento do saber científico pelo conhecimento espírita se torna materialmente expresso. Nele, 
as ambiguidades vivenciadas pelos pacientes (entre causas cármicas/espirituais e causas fisiológicas dos 



18 CAMPOS V.20 N.1 2019

males, por exemplo) encontram um espaço de coexistência materializada nas performances de cura que 
combinam formações “estéticas” (Meyer 2019) religiosas e seculares.

	 Os eixos temáticos que escolhemos destacar no conjunto dos seis textos - dinâmicas de apro-
ximação e afastamento; trânsitos entre o sagrado e o cotidiano e coexistências no tempo e no espaço 
- compõem novas possibilidades de análise das relações entre humanos, seres espirituais e objetos. Ao 
articularem estes três conjuntos de questões, os trabalhos aqui reunidos contribuem de forma bastante 
original com as discussões teóricas atuais que buscam o já mencionado descentramento do humano nas 
análises antropológicas, sobretudo porque procuram evitar a reificação de uma fronteira rígida entre o 
natural e o espiritual, o tangível e o intangível, o ordinário e o extraordinário. A forma como os nume-
rosos casos empíricos são tratados convergem na direção de uma proposta de etnografia que se debruce 
justamente sobre as formas de produção, manutenção e dissolução destas fronteiras.

Martina Ahlert é doutora em Antropologia Social pela Universidade de Brasí-
lia (UnB, 2013). Pós-doutorada pelo Museu Nacional, Universidade Federal 
do Rio do Janeiro (MN - UFRJ, 2018). Professora do Departamento de Socio-
logia e Antropologia, e do Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais da 
Universidade Federal do Maranhão (UFMA). Coordenadora do Laboratório 
de Estudos em Antropologia Política (LEAP). 

João Rickli é doutor em Antropologia pela Universidade Livre de Amsterdam, 
Holanda (2010), com pós-doutorado nesta mesma instituição (2011), na PU-
CRS, em Porto Alegre (2012) e no Museu Nacional/UFRJ, no Rio de Janeiro 
(2017). Desde 2013 é professor do Departamento de Antropologia e do Progra-
ma de Pós-Graduação em Antropologia da UFPR.

Referências Bibliográficas

BLANES, Ruy. ESPÍRITO SANTO, Diana (orgs.). 2014. The Social Life of Spirits. Chicago: The 
University of Chicago Press.
 FAVRET-SAADA, Jeanne. 1980. Deadly Words: witchcraft in the Bocage. Cambridge: Cambridge 
University Press.
GEERTZ, Clifford [1973]. 1989. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Guanabara.
GELL, Alfred. 1998. Art and agency: an anthropological theory. Oxford: Clarendon.
GODOI, Emília Pietrafesa de. MELLO, Marcelo Moura. 2019. “Entre seres intangíveis e pessoas: 
uma introdução”. Etnográfica, 23 (2): 440-446.  
JOHNSON, Paul C. (org.). 2014. Spirited Things: The Work of Possession in Afro-Atlantic Reli-
gions. Chicago, The University of Chicago Press.



CAMPOS V.20 N.1 2019 19

LÉVY-BRUHL, Lucien [1927]. 2008. A mentalidade primitiva. São Paulo: Paulus.
INGOLD, Tim. 2012. “Trazendo as coisas de volta à vida: emaranhados criativos num mundo de 
materiais”. Horizontes Antropológicos, 18 (37): 25-44.
LAMBEK, Michael. 2002. The weight of the past: Living with history in Mahajanga, Madagascar. 
New York: Palgrave Macmillan.
LATOUR, Bruno. 2012. Reagregando o Social: Uma Introdução à Teoria do Ator-Rede. Salvador: 
EDUFBA.
MALINOWSKI, Bronislau [1916]. 1988. Baloma: os espíritos dos mortos nas ilhas Trobriand. In: 
Magia, ciência e religião. Lisboa: Edições 70.
MAUSS, Marcel. 2003. Antropologia e Sociologia. São Paulo: Cosac Naify.
MEYER, Birgit. 2019. “De comunidades imaginadas a formações estéticas: mediações religiosas, for-
mas sensoriais e estilos de vínculo.”. In: GIUMBELLI, Emerson, RICKLI, João e TONIOL, Rodrigo 
(orgs.). Como as coisas importam: uma abordagem material da religião - textos de Birgit Meyer. Porto 
Alegre: Editora da UFRGS.
NDEBELE, N. 1986. “The rediscovery of the ordinary”: some new writings in South Africa. Journal 
of Southern African Studies, 12 (2): 143-157.
SCHNEIDER, David [1968]. 2016. Parentesco americano. Uma exposição cultural. Petrópolis: Vozes. 
TSING, Anna. 2015. The Mushroom at the End of the World. On the possibility of life in capitalist 
ruins. Princeton: Princeton University Press.

RECEBIDO: 07/08/2019

APROVADO: 09/08/2019

Está fora de ordem, deve vir depois de Latour.


