DOSSIE

Introducao ao dossié: Agéncias
materiais e espirituais no cotidiano:
experiéncias e narrativas de
coexisténcia

MARTINA AHLERT
Jodo RickLI

Em décadas recentes, diferentes correntes do pensamento antropolédgico tém convergido para
andlises de relagoes sociais que levem em conta materiais, objetos e outros entes nao humanos como do-
tados de capacidade de agéncia, influéncia e até mesmo de transformagao destas relagoes. Muitas vezes
reunidos debaixo de rétulos algo precirios como “novos materialismos” ou “virada ontoldgica’, estas
tendéncias guardam grandes diferengas entre si, tanto no modo como abordam e interrogam analiti-
camente estas formas de agéncia sobre o social, quanto no tipo de agentes que levam em consideragao
e que tomam como ponto de partida empirico. O que a maior parte delas tém em comum, contudo, ¢
a critica, em diferentes intensidades e a partir de diferentes perspectivas, as abordagens que tomam o
significado e a expressio simbdlica, em geral espelhada na linguagem e na semiética, como modo privi-
legiado, e qui¢a tnico, de compreensao destes entes nio humanos e de sua inclusao em qualquer analise
que se pretenda social ou cultural.

Neste quadro, diversas pesquisas em antropologia tém se interessado pelos modos como as pes-
soas mobilizam agéncias espirituais e materiais vinculadas a realidades ‘sobrenaturais’ em situagoes
de luta, disputas e construgoes identitdrias (ver, por exemplo, Lambek 2002; Johnson 2014; Blanes e
Espirito Santo 2014). Entidades como encantados, espiritos, santos, fantasmas, demonios, o préprio
Espirito Santo, entre outras; e objetos “animados” como imagens, amuletos, velas, plantas e remédios,
oferendas ou mesmo hindrios sacros e a prépria biblia, por exemplo, podem participar do dia a dia das
pessoas em diferentes contextos. Essas agéncias nao estao limitadas a planos extraordindrios, circunscri-

tos aos dominios do explicitamente religioso e cercados dos cuidados que caracterizam o sagrado como



separado. Antes, elas permeiam escolhas, decisoes e atitudes cotidianas em relagao aos mais diversos
temas, e seus efeitos se materializam de formas variadas na experiéncia.

A discussao sobre a relagao entre pessoas e outros seres ou objetos tem longo rastro na histéria
da antropologia. Pesquisas cldssicas e contemporineas (se assim podemos delimita-las) constataram a
existéncia de uma diversidade de seres que convivem, interagem, compéem ou mesmo constituem os
humanos. Podemos passar pelas discussoes sobre a interagio com os mortos e ancestrais nos estudos
etnogrificos de Malinowski (1988), por redes de troca que conectam humanos e deuses em Marcel
Mauss (2003 ), pelo questionamento da nogio de individuo em prol de uma nogao alternativa e partici-
pativa de pessoa em Levy-Bruhl (2008), por exemplo. Nio raro, herdeiras de abordagens evolucionis-
tas, essas perspectivas concebiam interagdes com uma gama diversa de seres ou com objetos animados
como caracteristicas de grupos nao ocidentais ou como reminiscéncias do passado. Porém, ainda que
permeadas pelas inevitdveis marcas do tempo em que foram concebidas, as perguntas levantadas acerca
das relagoes entre pessoas, espiritos e coisas nestes trabalhos seminais propuseram um programa de
pesquisa a disciplina entao nascente que se mostrou um campo de indagagoes cuja fertilidade parece
ainda muito longe de se esgotar. Ainda que uma revisao de pretensao exaustiva dos frutos nele gerados
seja nao apenas um trabalho impossivel em si, mas também descabido no escopo de uma apresentagao
como esta, consideramos importante chamar a atencao para algumas discussoes que se vinculam de
forma muito préxima ao conjunto de textos aqui reunidos.

Em primeiro lugar, destacamos um tipo de questionamento que surge como rea¢io ao que parece
ser um tipo de perplexidade diante da aparente irracionalidade que permeia as relagdes estabelecidas
com espiritos e com objetos aos quais se reputa a capacidade de agéncia. Esta perplexidade motiva per-
guntas de carater universalizante sobre “a mentalidade primitiva’, o “pensamento selvagem” ou sobre
“como pensam os nativos”. Estes questionamentos buscam produzir uma tradugio aos ouvidos aca-
démicos ocidentais da racionalidade do “outro” e assim desvelar outras epistemologias que tornam
inteligiveis uma série de relagoes envolvendo espiritos, objetos, animais etc. Se, por um lado, hd que se
reconhecer o mérito destes esfor¢os em permitir a supera¢ao de nogdes que atribuem a formas nao-o-
cidentais de pensamento um carater pré-logico, intelectualmente limitado e irracional, por outro lado,
este tipo de tradugio por vezes acaba por reduzir um conjunto vivo de préticas, relagdes e experiéncias
a uma espécie de projeto intelectual “nativo’, que corre o risco de restringir a um certo intelectualismo
projetado desde fora as experiéncias de coexisténcia e familiaridade sensiveis pouquissimo afeitas ao
universo discursivo.

Outro conjunto de discussoes produzido a partir das tentativas de enquadramento das relagoes
com seres espirituais ¢ objetos “ativos” desenvolve uma énfase interpretativa ou semidtica (Schneider
2016; Geertz 1989) que, a despeito de suas proprias diferencas entre si, sugeria a compreensio de ob-
jetos e seres como manifestagoes simbolicas a serem interpretadas e descritas pelos estudos antropold-
gicos. Um aspecto importante dessas abordagens foi conceder complexidade a comportamentos lidos
ora como triviais, ora como inexplicéveis, através da busca da compreensao dos sistemas simboélicos que
dao sentidos “locais” a estas préticas, evitando as indaga¢des de cardter universalizante e ancorando as

interpretagoes antropoldgicas na profundidade das narrativas etnogréficas. O privilégio do significado

10 caMPOSs V.20 N.1 2019



INTRODUGAO AO DOSSIE: AGENCIAS MATERIAIS E ESPIRITUAIS NO COTIDIANO: EXPERIENCIAS E NARRATIVAS DE COEXISTENCIA

em detrimento da agdo ou pratica, entretanto, nio passou incélume a uma série de criticas (Gell 1998)
que chamaram atengio para o que as pessoas fazem, produzem ou mobilizam quando se relacionam
ou convivem com objetos e com outros seres. Assim, este tipo de abordagem corre também o risco da
reducio de experiéncias sensiveis e complexas ao campo do discurso e do pensamento.

Mais recentemente € em um €scopo mais amplo, somaram-se a estas criticas discussoes dos prin-
cipais conceitos utilizados pelas ciéncias sociais. O descentramento do ‘homem’ ou do humano nas
abordagens antropolégicas, assim como o reconhecimento da capacidade de interferéncia e agao a di-
versos outros entes, tem nos conduzido ao reconhecimento da agéncia e da constitui¢ao de hibridos
(Latour 2012), aos fluxos de vida que animam materiais e que fornecem caréter de processo a entidades
vistas anteriormente como estdveis ou terminadas (Ingold 2014) ou ainda as conexdes tragadas inte-
respécie (Tsing 2015). Nesse cendrio, diferentes etnografias indicam uma riqueza de possibilidades de
existéncia e questionam nossas abordagens metodolégicas (e, quigd, epistemolégicas) de compreensio
das formas de viver.

Ea partir destes debates tedricos que os textos aqui reunidos buscam compreender os diversos
exemplos de relagdes com entes nao humanos que abordam. Os casos aqui descritos sao analisados
em didlogo direto com outras coletineas reunidas em livros e revistas, organizadas recentemente, tais
como os trabalhos de Blanes & Espirito Santo (2014), Johnson (2014), Godoi ¢ Mello (2019). As-
sentadas sobre pesquisas de campo em contextos variados, elas pautam questdes sobre a relagao entre
pessoas e outros seres, mas também sobre a dimensao da convivialidade entre espiritos e entidades;
expandem concepgdes de antropologia da religiao e do ritual; criticam abordagens onde agéncias di-
versas sao concebidas meramente como epifendmenos, produtos acidentais ou simples acessérios de
elementos considerados, em contraposi¢ao, verdadeiros ou legitimos.

Seguindo esta inspiragao, este dossié ¢ uma coletinea de trabalhos que abordam estes transitos
€ composigOes entre pessoas, coisas e espiritos em 6 diferentes contextos etnogréﬁcos no Caribe e no
Brasil. Esta reuniao de textos se deu a partir de um Grupo de Trabalho proposto a 31* Reuniao Brasi-
leira de Antropologia, ocorrida em dezembro de 2018 em Brasilia. A ideia do GT, por sua vez, surgiu
de convergéncias entre nossas pesquisas de pds-doutorado desenvolvidas paralelamente entre 2017 ¢
2018, no Museu Nacional, sob a supervisao de Olivia Maria Gomes da Cunha no Laboratério de An-
tropologia e Historia. Os 6 textos que o compde remetem a diferentes cenarios e paisagens no Panama,
Haiti, Republica Dominicana, bem como nas cidades de Sao Carlos e Sao Luis e na Ilha de Marajé, no
Brasil. Eles nos inserem em interagdes entre os mais variados seres: humanos e nao humanos, plantas,
animais, espiritos, assombracoes ¢ entidades. Essa multiplicidade — de lugares e de seres — tecem o
dossié a partir de alguns eixos importantes, vetores da discussao antropolédgica que buscamos provocar.

Claudia Fioretti Bongianino discorre sobre as praticas funerarias em uma vila afro-panamenha
chamada Old Bank. Ao enfatizar ritos extraordindrios e cuidados cotidianos que marcam a ideia de
viver como familia, a autora destaca agéncias espirituais e materiais, que a levam a concluir sobre a
inseparabilidade entre religiao e parentesco nesse contexto. Dois textos ainda colocam a discussao no
cenario do Caribe. Em “Revisitando o vodu: interagdes ¢ movimentos entre humanos e espiritos em

dois contextos haitianos”, Fldvia Dalmaso e Rodrigo Bulamah realizam uma analise processual das in-

CAMPOS V.20 N.1 2019 11



teragoes com os espiritos em dois contextos etnograficos diferentes, o sul e o norte do Haiti. Victor
Miguel Castillo de Macedo, por sua vez, a partir da pesquisa de campo na vizinha Republica Domi-
nicana, segue as cores ¢ o consumo das velas para tecer consideragdes sobre a relagao entre o vodu e o
catolicismo na festa de San Miguel (e de seu associado, Beli¢ Belcan).

Do Caribe ao Brasil, Allan Wine Santos Barbosa também traz uma discussao tecida em possiveis
fronteiras de fendmenos, no caso, nos tratamentos de cura espirita, onde objetos como exames médicos
se associam com energias e vibragoes, no péndulo entre religiao e ciéncia. Formas de cura, mas também
elementos de ancestralidade e cuidado que compdem a relagio entre mulheres e seus quintais sao ele-
mentos centrais no texto de Lanna Beatriz Peixoto que descreve como, em uma comunidade quilom-
bola da Ilha de Marajé, as plantas interagem com humanos e como o préprio estatuto de humanidade ¢
desafiado na figura da mulber que vira bicho. Contextos de interacao entre humanos e nao humanos sao
aspecto central da etnografia de Gabriela Lages Gongalves no Centro Histérico de Sao Luis. A partir
de uma pesquisa de campo com vigilantes de casardes historicos tombados como patriménio mundial,
a autora fala das estratégias e dos perigos da interagdo entre seres diversos, como animais, fantasmas,
espiritos e pessoas.

Os textos colocam em primeiro plano a multiplicidade de seres e agéncias presentes nas pesqui-
sas com as quais estabelecemos didlogo. Fantasmas, deidades, mestres e mestras, encantados, ances-
trais, assombragoes, espiritos, mulher-bicho, santos. Além da diversidade que compdoe esses mundos
densamente habitados, nao raro se pauta a possibilidade de criagao de novos seres; o encontro entre
seres ‘ tradicionais’ e novas entidades; a percepcio de pantedes abertos e agregadores; a multiplicidade
das formas de apresentacio das entidades, que parecem desafiar qualquer tentativa de reconhecer em
cada uma delas uma identidade substancializada. A multiplicidade desses seres nos colocou o desafio
de pensar nas estratégias textuais de reconhecimento e expansao da diversidade, e, por outro lado, nos
constantes riscos da redu¢io de sua complexidade e multiplicidade diante da dificuldade de sua siste-
matiza¢ao. Ao nos confrontarmos com este quadro de grande complexidade tanto de seres/agéncias,
quanto de regimes de relacao estabelecidos nos contextos etnogréficos, buscamos organizar trés dife-
rentes eixos que se abrem a reflexao teérica.

O primeiro diz respeito as dinimicas de associagao e afastamento entre as pessoas ¢ estas agén-
cias outras. Os artigos nNao apenas apresentam seres diversos, mas indicam como sio tecidas formas
de associagao entre eles, o que nos faz pensar em como lidar com esses encontros quando surgem nas
nossas pesquisas etnograficas. Em algumas situagoes, a diferenca ¢ o ponto de partida da relagao, mas
o estranhamento pode dar lugar ao costume, as estratégias testadas e utilizadas em momentos de apro-
ximagao e distanciamento, como pontua Gabriela Lages Gongalves ao descrever as intera¢oes entre
vigilantes e fantasmas nos casaroes de Sao Luis. Em outros, o encontro ¢ marcado por atos de cuidado
e até mesmo afeto, quando ¢ preciso aguar plantas para manter a relagao com elas, como indica Lanna
Peixoto, ou quando altares catélicos sao carinhosamente arrumados, decorados e preenchidos com
velas, flores e objetos nas cores da entidade do vodu dominicano, enquanto charutos e rum sao a ela
ofertados. F interessante perceber, no caso das mulheres e plantas em Maraj6, que se por um lado as

donas dos quintais alimentam as plantas, elas também sao por elas cuidadas, uma vez que as plantas sao

12 caMPOS V.20 N.1 2019



INTRODUGAO AO DOSSIE: AGENCIAS MATERIAIS E ESPIRITUAIS NO COTIDIANO: EXPERIENCIAS E NARRATIVAS DE COEXISTENCIA

utilizadas em procedimentos de cura e protecao. O cuidado marca ainda a relagio entre pessoas que
vivern como familia em Old Bank, como discute, com primazia, Claudia Bongianino, ao tragar a dis-
tingao entre ser da mesma familia e viver como familia. Enquanto no primeiro caso a familia se estende
a todos os afro-panamenhos, pois, remete aos antepassados fundadores da regiao, viver como familia
se destina a um grupo mais estreito de pessoas, que compartilha, no cotidiano e de forma continua,
praticas de aten¢io e companhia.

As cobrancas, a dimensao agonistica, as obriga¢oes também podem constituir formas de aproxi-
magao, assim como a desconflanca, as tentativas de separa¢io ¢ de defini¢ao das agéncias como externas
produzem distanciamento, como vemos, a seu modo, nos textos de Fldvia Dalmaso e Rodrigo Bula-
mah, Victor Castillo de Macedo e Allan Santos Barbosa. Flavia e Rodrigo, ao apresentarem o exemplo
de Lolit e sua familia, no norte do Haiti, demonstram como a comensalidade, as oferendas e partilha de
alimentos propiciam ceriménias que “se aquecem” e que alimentam as relagoes e trocas entre as pessoas
e os espiritos a que estao ligadas através dos vinculos familiares. A descri¢ao e analise deste exemplo
aponta com muita clareza para o carater dindmico dessas associagdes, 20 mostrar como ¢ a propiciagio
do movimento que possibilita a presenca dos espiritos. Nao raro, os desejos de linearidade e separagao
esbarram no carater transformacional de seres nio humanos, que possuem habilidades e identidades
nao substancializadas logo, mais dificeis de serem contidas ou encapsuladas em formas concretas ou
discerniveis em relagio a outros fenémenos (como a associagao em Belié Belcan e Sio Miguel parece
evidenciar, na Reputiblica Dominicana). No contexto espirita, analisado por Allan, os substratos mate-
riais e préticas corporais emprestados da medicina cientifica ocidental sao complementados por passes,
fluidos e balsamos espirituais cuja agéncia nao se opoe aquela da medicina, mas compartilha com ela
um mesmo plano narrativo e performatico que possibilita a eficicia do tratamento. Assim, a despeito
da produgao de uma certa frieza médico-cientifica, estes complementos parecem apontar para um tipo
de proximidade e cuidado afetivo entre espiritos e consulentes.

Os textos trazem, portanto, movimentos de cultivo das relagoes e das associagoes, logo da mul-
tiplicidade; mas ainda desejos de purificagao, de clareamento de fronteiras, de divisao. No exemplo de
Lolit, no norte do Haiti, as exortagdes de pastores e liderangas protestantes para que os fiéis controlem
Seus Corpos € permanegam inertes, ou seja, protegidos do movimento, que ¢ o meio prop{cio a presenga
dos espiritos, aponta nessa diregao.

Tanto as dinAmicas de aproximagao, quanto as que buscam produzir afastamentos falam sobre
formas de comunicagao entre seres diversos. Parte dessa comunicagao acontece por intermédio da troca
de palavras, mas reduzi-la 3 dimensao verbal seria ignorar outros sentidos que perpassam o contato (Fa-
vret-Saada 1980). Nos textos, outros elementos sio mobilizados ¢ servem como base para a comunica-
¢a0, sentidos como o olfato ¢ o tato — como quando Lanna Peixoto pode conhecer as plantas de Diana,
sua interlocutora, pelo cheiro e pelo gosto de cada uma delas; ou quando Gabriela Lages Gongalves era
levada aos locais de manifestagao dos espiritos, para ver se sentia arrepios ou ouvia suas manifestagoes.
Tato, olfato, audi¢ao e sensagdes corpdreas, ou ainda o movimento do corpo (ou sua auséncia), como
enfatizam Flavia Dalmaso e Rodrigo Bulamah, servem para perceber as interagoes presentes nas etno-

graﬁas, quando O COrpo aparece como suporte comunicacional.

CAMPOS V.20 N.1 2019 13



Em outros momentos, a comunicag¢ao mobiliza objetos utilizados para conectar e permitir inte-
ragao. Assim parece ocorrer com as velas no contexto da festa de Sao Miguel, que surgem como “os va-
sos comunicantes entre o mundo catdlico-nacional e os mundos do vodu”, como afirma Victor Castillo
de Macedo. Nesse contexto, as cores verde e vermelho presentes nas velas acendidas para Sao Miguel
dentro de sua igreja indicavam a relagao do santo com seu associado no vodu, o segredo Belié Belcan.
Ou ainda, o rddio e o escapulario, que serviam a principio como objetos de prote¢ao e afastamento,
acabavam por ser utilizados pelos vigilantes do Centro Histdrico de Sao Luis para se acostumarem com
as assombragoes presentes nos casaroes e de alguma forma se relacionarem com elas, como nos conta
Gabriela Lages Gongalves. Ou ainda como os hindrios religiosos (os sanky) herdados por mulheres
afro-panamenhas que ganharam relevincia uma vez que, recebidos dos antepassados, eram formas de
reconhecer familias e pessoas como amorosas, devotas e cuidadoras. Enquanto elementos de comu-
nicagao, objetos e corpos, sensagdes e cheiros, servem ainda para confirmar a existéncia de diferentes
seres, para atestar suas manifestacdes e seu poder, ou seja, funcionam como regimes de verificagao e
comprovagao de suas presencas (Blanes e Espirito Santo, 2014).

O segundo ponto de conexdo entre os textos remete aos trinsitos entre o sagrado e o cotidiano. De
maneira geral podemos dizer que os artigos fazem coro a antropologia que questiona a distingao absoluta
que confinou o sagrado ao espago ritual, extraordindrio e separado de atividades tidas, por sua vez, como
comuns, banais, ordindrias, logo, destituidas de importincia (Ndebele, 1986). Ao fazé-lo, tal literatura
nos coloca diante da possibilidade de repensar ideias relacionadas ao ordinario como as concepgoes de
doméstico e cotidiano, e também os limites da categoria religido ou das denominagées religiosas, uma
vez que a multiplicidade de seres que compdem os contextos de pesquisa, “longe de estarem confinados a
cosmologias, sistemas de ideias, representagdes ¢ planos de existéncia cerrados, [...] estio imersos no mun-
dano e participam ritual e cotidianamente da vida dos humanos” (Godoi ¢ Mello, 2019: 442).

Este aspecto tem grande destaque no texto de Lanna Peixoto, que traz a dimensao do doméstico
ao tomar a casa ¢ o quintal como lécus de anélise, mas, ao invés de propor esses espagos como relaciona-
dos a familiaridade e ao privado, eles surgem como habitados pela diversidade. Cercas e muros podem
separar espagos ¢ aparecer como barreiras 4 circulagao de algumas pessoas e animais, mas sao incapazes
de conter outras agéncias que se espalham e conectam dimensaes. Por sua vez, Gabriela Lages Gongal-
ves parece sugerir a possibilidade de vermos a construgao de uma ideia de doméstico nos casardes que
compdoem o Centro Histérico de Sao Luis e que sao ocupados por servigos publicos. Embora nao sejam
a moradia dos vigilantes, mas seu ambiente de trabalho, uma série de pequenos atos cotidianos, como
a flexibiliza¢ao do uso do uniforme, o uso do rddio, as conversas informais com outros vigilantes, per-
mitem que a rotina laboral seja quebrada e que os casardes sejam habitados de modo, por assim dizer,
familiar. E ¢ neste contexto que as relagoes estabelecidas com os espiritos, visagens e fantasmas podem
ser também familiarizadas e trazidas para o universo do cotidiano e do trivial, como o tratamento
“amiguinhos’, utilizado por um dos vigilantes indica, ainda que, por outro lado, uma série de cuidados
e resguardos apontem para 0s perigos potenciais da proximidade com estes seres.

Pensar o cotidiano ¢ uma chave fundamental para compreender como os afro-panamenhos de

Old Bank, acompanhados no trabalho de campo de Claudia Bongianino, concebem Deus e outros

14 caMPOS V.20 N.1 2019



INTRODUGAO AO DOSSIE: AGENCIAS MATERIAIS E ESPIRITUAIS NO COTIDIANO: EXPERIENCIAS E NARRATIVAS DE COEXISTENCIA

seres. Embora nem sempre se filiassem a religioes ou igrejas em sentido estrito e formal, eles realizavam,
continuamente, diversos atos e falas que remetiam as igrejas cristas e asua cosmologia. A autora sugere
pensarmos essa forma de relagao a partir do termo gestos cristaos cotidianos, uma forma de denominar
situagdes onde as pessoas expressam a importancia de Deus em suas falas, e em atitudes como a partici-
pagdo em cultos e na igreja. Este termo permite dissolver os aparentes paradoxos em falas reproduzidas
pela autora nas quais, por vezes, numa mesma enunciagao, uma pessoa pode se afirmar como distante
de Deus (como um ideal imaginado no contexto da igreja), mas imediatamente referir-se a sua presenca
didria em sua vida.

A permeabilidade entre o extraordindrio e o ordinario ¢ também parte fundamental da andlise
da cura espirita empreendida por Allan Santos Barbosa. Em seu texto, isto se d4 em duas dire¢es: por
um lado as manifestagdes de cura ditas espirituais sao incorporadas a um conjunto de tratamentos
que tém por base epistemolégica (e também por modelo por assim dizer “performatico”) a medicina
cientifica ocidental; por outro, essa propria divisao entre a cura espiritual e material ¢ posta em tensio-
namento pela doutrina e pela experiéncia espirita que valoriza as formas do conhecimento cientifico e
aposta na contiguidade entre estas ¢ o conhecimento espirita do cosmo e do sagrado.

Nesse sentido, um desdobramento do trinsito entre ritual e cotidiano ¢ a possibilidade de tratar-
mos dos limites da categoria religido e, consequentemente, do rendimento das defini¢es denomina-
cionais. O lugar da religiao como dispositivo analitico pode ser elaborado de modo muito fértil a partir
destes casos etnograficos, sobretudo no que diz respeito a uma abordagem a partir dos praticantes, nao
dos sacerdotes, como espécie de antidoto contra a rigidez que resulta de um uso irrefletido da categoria.
Um caso emblemdtico remete ao texto de Flavia Dalmaso ¢ Rodrigo Bulamah, que analisam como a
defini¢ao de um sentido univoco do vodu apresenta diversidades, uma vez que conjuga praticas hete-
rogéneas relacionadas aos saberes e a trajetdria de cada sacerdote, além das diferencas regionais. Diante
disso e de uma leitura critica da literatura classica sobre o vodu, que desde a obra seminal de Métraux
(1958) tende a apresentar uma imagem estdvel do mesmo, a despeito de um certo reconhecimento de
sua diversidade e variabilidade, os autores sugerem a compreensao do vodu como movimento, para
pensar as intera¢oes ¢ modalidades de participacao entre espiritos, ancestrais e vivos.

No mesmo texto, se colocam em pauta formas de legitimacao e defini¢ao de fronteiras entre
denominagoes religiosas, que marcam a histdria do Haiti e que falam da relagao entre o vodu, o catoli-
cismo e, nesse momento, as igrejas protestantes. A despeito desses esforgos, as conexdes entre esses con-
textos acabam por se manifestar na vida das pessoas, que, por exemplo, mesmo participando de igrejas,
sao reclamadas pelos espiritos. Assim, Flavia e Rodrigo apresentam exemplos eloquentes de como uma
abordagem a partir dos praticantes pode ter rendimento na critica de enquadramentos “purificadores”
quase taxondmicos advindos de uma aderéncia precipitada as categorias gestadas nos estudos circuns-
critos a0 dominio da religiao.

Na vizinha Reptiblica Dominicana, Victor Castillo de Macedo permite pensar a relagao histdri-
ca e contemporénea entre o catolicismo e o vodu na medida em que descreve aspectos éticos e estéticos
da Festa de San Miguel. Considerando a dimensao histérica, ficam evidentes que as aproximagoes e os

distanciamentos entre ambos se transformam com o tempo € com 0s interesses de pessoas e institui-

CAMPOS V.20 N.1 2019 15



¢oes. Na observacao da festa, surgem os esforgos perpetrados pela Igreja para discernir a comemoragao
catolica das homenagens realizadas pelos praticantes do vodu — que criativa e persistentemente se fa-
zem presentes nas missas, nas ruas proximas ao templo, nas velas vermelhas e verdes em homenagem ao
segredo Belié Belcan.

Ainda sobre as fronteiras entre fendmenos (e sua constante transgressao), Allan Santos Barbosa
nos fala da complexidade presente, por um lado, na relagao entre o espiritismo kardecista e o catoli-
cismo popular (presente na nogio de milagre), e, por outro, na relagio entre o espiritismo ¢ a medi-
cina. As praticas de cura espirita conhecidas em seu campo buscam se distanciar da nogao de milagre
a0 negarem a atuagao de uma dimensao transcendental do sagrado, em nome da afirmagao da ma-
terialidade dos procedimentos empregados. Por outro lado, os espiritas sugerem uma diminui¢ao da
distAncia entre suas préticas (por vezes consideradas charlatanismo e foco de perseguicio dos saberes
médicos e sanitdrios) ¢ o conhecimento cientifico, uma vez que esperam o reconhecimento de aspectos
como energia ¢ bem-estar espiritual para a saade. O préprio centro espirita, nesse sentido, lembrava um
consultério médico e os médiuns compreendiam a cura como “um processo rigoroso e controlado de
mudancas de hdbitos, medicamentos (materiais ou espirituais) e a propria capacidade regenerativa do
corpo/alma” [ver pdgina apds diagramagio].

Finalmente, o tltimo eixo de reflexdes tedricas que conectam os textos que compdem este dossié
diz respeito A ideia de coexisténcia, ou seja, o modo como os trinsitos e associagoes com as ageéncias
espirituais e seus mediadores e indices materiais produzem um senso de contiguidade que permite atra-
vessamentos e superposi¢oes temporais e espaciais. Todos os exemplos narrados pelas autoras e autores
parecem desafiar a temporalidade linear do tempo histérico concebido em termos modernos, criando
possibilidades de simultaneidade entre diferentes ritmos de transformag¢des ¢ mudangas, bem como
de permanéncias e resiliéncias em planos que extrapolam o fluxo “natural” da histéria. Paralelamente,
alguns destes casos permitem explorar também as complexas superposi¢oes espaciais implicadas nestas
experiéncias de coexisténcia que tendem a saturar certos lugares e engendrar um senso de multiplicida-
de que permite formas variadas de habita¢ao e coabitagao.

O exemplo de Lolit e os espiritos de sua familia que perduram a despeito da conversao, no texto
de Flavia Dalmaso ¢ Rodrigo Bulamah, aponta claramente para a dimensao temporal implicada nesta
relagao, uma vez que a ancestralidade dos espiritos ¢ um dos aspectos destacados. Este caso traz ainda
uma reflexdo sobre esta espécie de englobamento do cristianismo pelo vodu, na medida em que os
proprios espiritos recomendam a conversao da familia para que Jesus Cristo os proteja do mal langa-
do sobre ela. Este sentido de englobamento indica um tipo de coexisténcia que nao se restringe a um
mero encontro entre diferentes temporalidades definidas a partir de uma dicotomia entre o tradicional
(vodu) e 0 moderno (cristianismo), mas parece apontar em dire¢ao a uma forma de permanéncia que
desafia a temporalidade linear crista, da qual a conversao como ruptura com o passado ¢ um dos coro-
larios. O cristianismo da familia de Lolit ndo vem substituir o vodu do passado, mas parece ser parte
dele, a face atualizada de sua permanéncia.

A coexisténcia no tempo pode também ser articulada a partir da nogao de heranga, conforme

analisa Claudia Bongianino. Em Old Bank, no Panam4, a maior parte da populagio descende de tra-

16 caMPOS V.20 N.1 2019



INTRODUGAO AO DOSSIE: AGENCIAS MATERIAIS E ESPIRITUAIS NO COTIDIANO: EXPERIENCIAS E NARRATIVAS DE COEXISTENCIA

balhadores livres procedentes do Caribe inglés entre os séculos XIX e XX. Nesse contexto, falar em
heranga pauta tensdes em torno da ideia de tradi¢ao e remete tanto aos ensinamentos orais, como ao
cuidado entre membros de geracoes diferentes, a transmissao de objetos, o aprendizado de rituais e
gestos cotidianos. Herda-se ainda as superstigoes e a religiao, e dessa forma, todas as agéncias acionadas
por elas, como Deus, o Diabo, o espirito bom (o Espirito Santo) e o espirito mau — que, uma vez trans-
mitidos, habitam o corpo das pessoas. A heranca, todavia, nio fala apenas de uma passagem linear do
tempo, uma vez que as entidades com as quais se coexiste s2o ancestrais ¢ contemporineas a0 mesmo
tempo ¢ o passado ¢ invocado nao apenas como um tempo ji transcorrido e confinado a histéria, mas
primordialmente como uma for¢a de articulagao das relagdes e gestos construidos cotidianamente.

As dimensoes temporais de coexisténcia sao também destacadas nos trabalhos de Victor Castil-
lo de Macedo, Lanna Peixoto e Gabriela Lages Gongalves, porém nestes elas aparecem vinculadas de
forma quase insepardvel das dimensoes espaciais. A descri¢ao da festa de San Miguel feita por Victor
revela 0 modo como as diversas celebragoes se distribuem na paisagem da cidade e como mobilizam e
articulam hierarquias no espago. A circulagao do préprio pesquisador por diferentes lugares ao longo
da festa permite ainda que se vislumbre diferentes expressoes espaciais do passado colonial catélico e,
principalmente, os modos como as velas e cores de Belié Belcan registram material e espacialmente
divergéncias, conflitos e fissuras nas narrativas histéricas oficiais, revelando assim variadas formas de
coexisténcia no tempo e no espago da cidade.

O tempo ¢ a histéria sio também de grande relevincia no trabalho de Gabriela Lages Gongalves
sobre o Centro Histérico de Sao Luis. Tombados como patriménio histérico, os casardes etnografados
sa0 a materializa¢io no espago do passado da cidade. Como tal, se tornam responsabilidade nio apenas
de seus proprietarios, mas dos 6rgaos publicos responsaveis por sua salvaguarda. Manter sua estrutura
de pé ¢, portanto, preservar o passado, o que justifica intervengdes e reformas. Entretanto, as entidades
que, historicamente, habitam esses espagos tendem a nao gostar das reformas e podem, nesses contex-
tos, se afastar dos mesmos. Ao mesmo tempo em que buscam, portanto, conservar o passado, as agoes
de manutengao dos casaroes também distanciam presengas ancestrais.

O trabalho de Lanna Peixoto, finalmente, coloca a articulagao entre tempo e espago em posigao
muito central. O quintal é nele retratado como o lugar por exceléncia da coexisténcia (ou coabitagio,
nos termos da autora), onde os conhecimentos ancestrais do grupo sao nao apenas conservados, atra-
vés das plantas e remédios, mas também atualizados nos atos cotidianos do cuidado e nas reagoes das
proprias plantas a eles, ao vicejarem, perdurarem e darem seus frutos. O quintal é ainda o lugar da trans-
formagao e da passagem entre os dominios do humano e nao-humano, dando um sentido profundo a
ideia de coabitacdo, para além da mera convivéncia entre espécies, ao evidenciar a possibilidade de se
tornar outro.

O espago como possibilidade de coexisténcia ¢ também um elemento presente na descrigao et-
nografica de Allan Santos Barbosa. O autor mostra como o lugar fisico da Casa de Caridade ¢ consti-
tuido tendo como modelo os consultérios médicos tradicionais, o que compde um cendrio no qual o
englobamento do saber cientifico pelo conhecimento espirita se torna materialmente expresso. Nele,

as ambiguidades vivenciadas pelos pacientes (entre causas cirmicas/espirituais e causas fisioldgicas dos

CAMPOS V.20 N.1 2019 17



males, por exemplo) encontram um espago de coexisténcia materializada nas performances de cura que
combinam formagdes “estéticas” (Meyer 2019) religiosas e seculares.

Os eixos temiticos que escolhemos destacar no conjunto dos seis textos - dindmicas de apro-
ximagao e afastamento; trinsitos entre o sagrado e o cotidiano e coexisténcias no tempo e no espago
- compdem novas possibilidades de anélise das relagoes entre humanos, seres espirituais e objetos. Ao
articularem estes trés conjuntos de questdes, os trabalhos aqui reunidos contribuem de forma bastante
original com as discussoes tedricas atuais que buscam o ja mencionado descentramento do humano nas
andlises antropoldgicas, sobretudo porque procuram evitar a reificagao de uma fronteira rigida entre o
natural e o espiritual, o tangivel e o intangivel, o ordindrio e o extraordindrio. A forma como os nume-
rosos casos empiricos sao tratados convergem na dire¢ao de uma proposta de etnografia que se debruce

justamente sobre as formas de produgao, manutengao e dissolucao destas fronteiras.

Martina Ablert é doutora em Antropologia Social pela Universidade de Brasi-
lia (UnB, 2013). Pés-doutorada pelo Musen Nacional, Universidade Federal
do Rio do Janeiro (MN - UFR], 2018). Professora do Departamento de Socio-
logia e Antropologia, e do Programa de Pés-Graduagio em Ciéncias Sociais da
Universidade Federal do Maranhio (UFMA). Coordenadora do Laboratério
de Estudos em Antropologia Politica (LEAP).

Jodo Rickli é doutor em Antropologia pela Universidade Livre de Amsterdam,
Holanda (2010), com pds-doutorado nesta mesma instituicio (2011), na PU-
CRS, em Porto Alegre (2012) e no Museu Nacional/UFR], no Rio de Janeiro
(2017). Desde 2013 é professor do Departamento de Antropologia e do Progra-
ma de Pds-Graduagio em Antropologia da UFPR.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BLANES, Ruy. ESPIRITO SANTO, Diana (orgs.). 2014. The Social Life of Spirits. Chicago: The
University of Chicago Press.

FAVRET-SAADA, Jeanne. 1980. Deadly Words: witchcraft in the Bocage. Cambridge: Cambridge
University Press.

GEERTZ, Clifford [1973]. 1989. A interpretagio das culturas. Rio de Janeiro: Guanabara.

GELL, Alfred. 1998. Art and agency: an anthropological theory. Oxford: Clarendon.

GODOYI, Emilia Pietrafesa de. MELLO, Marcelo Moura. 2019. “Entre seres intangiveis e pessoas:
uma introdugao”. Etnogrifica, 23 (2): 440-446.
JOHNSON, Paul C. (org.). 2014. Spirited Things: The Work of Possession in Afro-Atlantic Reli-
gions. Chicago, The University of Chicago Press.

18 caMPOs V.20 N.1 2019



LEVY-BRUHL, Lucien [1927]. 2008. 4 mentalidade primitiva. Sao Paulo: Paulus.

INGOLD, Tim. 2012. “Trazendo as coisas de volta 4 vida: emaranhados criativos num mundo de
materiais”. Horizontes Antropoldgicos, 18 (37): 25-44.

LAMBEK, Michael. 2002. The weight of the past: Living with history in Mahajanga, Madagascar.
New York: Palgrave Macmillan.

LATOUR, Bruno. 2012. Reagregando o Social: Uma Introducao a Teoria do Ator-Rede. Salvador:
EDUFBA.

MALINOWSKI, Bronislau [1916]. 1988. Baloma: os espiritos dos mortos nas ilhas Trobriand. In:
Magia, ciéncia e religido. Lisboa: Edi¢oes 70.

MAUSS, Marcel. 2003. Antropologia e Sociologia. Sao Paulo: Cosac Naify.

MEYER, Birgit. 2019. “De comunidades imaginadas a formacoes estéticas: mediagoes religiosas, for-
mas sensoriais e estilos de vinculo.”. In: GIUMBELLI, Emerson, RICKLI, Joao e TONIOL, Rodrigo
(orgs.). Como as coisas importam: uma abordagem material da religido - textos de Birgit Meyer. Porto
Alegre: Editora da UFRGS.

NDEBELE, N. 1986. “The rediscovery of the ordinary”: some new writings in South Africa. Journal
of Southern African Studies, 12 (2): 143-157.

SCHNEIDER, David [1968]. 2016. Parentesco americano. Uma exposigao cultural. Petrépolis: Vozes.
TSING, Anna. 2015. The Mushroom at the End of the World. On the possibility of life in capitalist

ruins. Princeton: Princeton University Press.

RECEBIDO: 07/08/2019
APROVADO: 09/08/2019

CAMPOS V.20 N.1 2019 19


Está fora de ordem, deve vir depois de Latour.


