|
ARTIGO

Fazendo parentes entre os Baniwa:
reflexoes sobre as relagdoes em campo’

JOAO JACKSON BEZERRA VIANNA

Introducao

Neste artigo, descreverei as relagdes possiveis entre os Baniwa e os brancos, considerando o pa-
rentesco como abordagem analitica pertinente. Mais especificamente, tratarei da relagao estabeleci-
da entre anfitrides indigenas e um antropdlogo nao indigena. Para tanto, parto da minha experiéncia
etnografica na qual eu, enquanto hdspede durante o trabalho de campo, fui tratado por Julio e sua
esposa Maria como um filho. Apesar do certo ineditismo desta relagao para Julio, ele contava-me que
ela guardava uma analogia com a relagao que ele proprio havia estabelecido com os seus patroes nao
indigenas durante as trés décadas em que trabalhou no sistema de aviamento no Brasil, Venezuela e
Coloémbia. Isso porque Julio compreendia que os seus patroes, tal como explicitamente formulava para
mim, tinham sido como pais para ele. Pretendo demonstrar aqui que estes dois exemplos etnogréficos
sd0 interessantes, ndo somente porque a minha relagao com Julio oferece uma continuacio das que ele
estabeleceu com os seus patroes, mas porque revela também inversoes delas. Se Julio podia ver um pai
em seus patrdes, no caso que me envolve, ele podia se ver como um pai (e patrao) para mim. Em co-
mum, estd o fato de que este vinculo ¢ ambiguo e instdvel, podendo, em ambos os casos, deslizar de uma
relagao andloga & consanguinidade para uma relagio caracteristica entre afins potenciais (estrangeiros/
inimigos) (cf. Viveiros de Castro, 2002).

Ficar4 evidente que a filiagio (adotiva) é para os Baniwa uma maneira de fazer dos brancos pa-
rentes. Porém, dada a dificuldade de obviar (Wagner, 2010, Kelly, 2005) a sua origem exterior, estas
relagoes em especial, mas nio exclusivamente, se revelam instdveis e ambiguas. Proponho compreender
estas relacdes baniwa com os brancos enquanto atualizagoes especificas das relagoes mais gerais esta-

belecidas pela afinidade potencial, as quais estou mobilizando por meio do processo do parentesco.

1 Agradeco a leitura atenta de Nicole Soares-Pinto ¢ os comentarios de José Kelly que orientou minha tese doutoral, da qual este artigo ¢
um excerto reelaborado. Agradeco ao (3) parecerista andnimo(a) por ter apontando uma questio que me suscitou uma histéria. Por fim,
agradeco ao Julio e 2 Maria, para os quais este artigo ¢ uma homenagem. Evidentemente, todos os erros sao de minha inteira responsabilidade.



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

Portanto, perseguirei os modos como a relagao entre os Baniwa e os brancos ¢ atualizada diante do
estabelecimento de vinculos efetivos entre eles, quando em uma convivéncia intensa que envolve coa-
bitagao, trabalho conjunto e comensalidade.

Seguindo a abordagem de Wagner (1974; 1977), o parentesco ser considerado como o estabe-
lecimento de distingoes, fronteiras, cortes contra um fundo de fluxo de relacionalidade generalizada e,
para mencionarmos a sua tor¢ao amazdnica, como um processo de obviagao da afinidade. Aproxima-
mo-nos da proposi¢io de Viveiros de Castro (2002) do parentesco enquanto o processo de extragio
da consanguinidade de um fundo virtual de socialidade (a afinidade potencial). Isso nao significa dizer
que o parentesco ¢ consanguinidade, mas a sua construcio por meio de um processo que pressupoe a
afinidade como seu termo nao marcado. O parentesco assim entendido nao pressupde uma identifica-
¢ao por meio de lagos bioldgicos coincidentes com a ideia euro-americana de consanguinidade que,
como hd muito sabemos (Melatti, 1976; Seeger, 1981) ¢ cujas consequéncias ainda estamos compreen-
dendo (Soares-Pinto, 2018), nio caracterizam o parentesco amerindio. Considerando isso, acompa-
nharemos uma demonstracao do esforco baniwa de fazer dos brancos (alguns deles) seus parentes,
notando o modo como os Baniwa buscam extrair (alguma) consanguinidade destes afins potenciais. O
parentesco serd a abordagem tedrica para estas relagdes supralocais e supra regionais (ou interétnicas)
que ja foram denominadas na literatura antropoldgica como sendo “pseudo-parentesco’, “parentesco
ficticio”, “parentesco precario” ou “parentesco complementar”.

A proposito das relagoes indigenas com os nao indigenas, a literatura etnolédgica destaca a figura
dos patroes dos sistemas extrativistas-mercantis (Ramos ez 2/ 1980; Gow 1991; S. Hugh-Jones 1992;
Bonilla 2005; Wright 2005; Andrello 2006; Coutinho 2007; Killick 2008; Walker 2013; Costa 2016,
entre outros). Tais descri¢des se apoiam em diferentes abordagens, sendo possivel destacar uma série
de nogoes mobilizadas para compreender estas relagoes na Amazonia: assimetria, simetria, sujeigao,
parasitismo, filiagao adotiva, maestria, predagao, simbiose, hierarquia e relacionalidade complementar.
As andlises destes estudos se valem de abordagens que consideram a histéria, a cosmologia, a mitologia,
aeconomia ¢ 0 parentesco.

No que tange ao parentesco, a relagao entre indigenas e nao indigenas sio compreendidas por
duas principais formulagdes: 1) compadrio ou outras relagoes de parentesco ritual e; 2) filiagao adoti-
va. Em termos gerais, sob o compadrio e o parentesco ritual podemos localizar uma série de etnografias
que dedicaram descri¢oes de folego sobre as relagoes entre empregados indigenas e patroes nao indi-
genas; por sua vez, orbitando em torno dos termos da filiagao adotiva, podemos encontrar, além das
relagoes indigenas com os patroes, descri¢oes de antropélogos nao indigenas com os seus anfitrides,
embora costumem ser breves e alusivas. Nao ¢ incomum 2 literatura, por um lado, considerar estas
relagoes de parentesco ritual com os brancos como sendo de um parentesco ficticio ou falso, em que “o
patrio nao ¢ verdadeiramente um parente” e, por outro lado, em relagao a filiagao adotiva, considerar as
relagoes de parentesco com os brancos variando entre a “ficgao complacente” (Albert 2015) ¢ a parcia-
lidade ou incompletude (Fausto 2008). Neste artigo, desconfio destas duas apreensdes como modo de

descrever as minhas rela¢oes com Julio Cardoso ¢ Maria.

CAMPOS V.20 N.1 2019 135



Chegando

As margens do rio Aiari?, afluente do rio I¢ana, vivem 1063 pessoas (SESAI/2013) em 19 co-
munidades e sitios, cujo percurso por rio da sua primeira comunidade a tltima ¢ de aproximadamente
141 km. Todas essas comunidades sao baniwa porque sao fundadas e habitadas predominantemente
por pessoas baniwa, com uma tinica exce¢ao, a comunidade Jurupari, a mais & montante, fundada e ha-
bitada pelos Kubeo, um povo de lingua tukano. As comunidades baniwa podem ser caracterizadas por
suas relagdes agniticas, sob o signo de um tnico cla’ patrilinear. Apesar disso, considerando a exogamia
fratrica caracteristica dos Baniwa e seu padrao residencial virilocal, as comunidades frequentemente
compdem-se também de homens de outros clas, em geral, um cunhado, irmao da esposa, ou um genro,
caracterizando um padrao de uxorilocalidade temporéria. Estes afins estdo sempre em menor nimero
em relagdo a parentela agndtica fundadora, os “donos da comunidade’, idzakale iminali. A média po-
pulacional dos grupos locais (as comunidades e sitios)* do Aiari, de acordo com o censo da SESAI de

2013, ¢ de 55,9 habitantes e 9,7 grupos domésticos’

, variando entre os menores sitios, com 7 pessoas, e
as maiores comunidades com um pouco mais de 130 habitantes.

Ao chegar pela primeira vez na comunidade baniwa de Santa Isabel (Awiziapamiana), uma entre
as dezenove situadas as margens do rio Aiari, eu fui recebido por Julio Cardoso (83 anos) e por sua
esposa Maria Silva (75 anos), que moravam sozinhos em sua casa. Julio ¢ considerado o fundador dessa
comunidade e seu chefe. Eu j tinha me hospedado em outras comunidades baniwa, mas até entao nao
tinha me sentido acolhido nestas como em Santa Isabel. Conversando sobre isso, Julio explicou-me que
isso ocorreu porque os seus parentes baniwa do rio Aiari nao estavam “acostumados” com os brancos,
eles tinham medo, os estranhavam, tinham vergonha. Diferentemente, ele, por ter sido “criado no meio
dos brancos, na mesma casa que eles, como se fosse filho deles”, nao experimentava a mesma sensagao
e, por isso, sabia lidar comigo. A minha chegada causou alguma sensagao inicial. Os parentes das
comunidades mais préximas procuravam Julio e Maria, questionavam-lhes se nao tinham medo ¢/ou

vergonha de mim, mas Julio argumentava que ja tinha tido longas relagoes efetivas com os patroes nao

indigenas do sistema mercantil-extrativista durante trés décadas entre Brasil, Venezuela e Colémbia.

2 O territério baniwa ¢ extenso, compreende o rio Guainia entre Colémbia e Venezuela, e, no Brasil, o curso alto do rio Negro, todo o
rio Icana e seus afluentes - Cubate, Cuiari, Quiari e Aiari. A populacio baniwa é de 17.646 individuos (SESAI 2014; 2000; XIV Censo
Nacional de Poblacion y Viviendas 2011) que se distribuem, somente no Brasil, em 93 comunidades. Os Baniwa compéem o que se
designou como sistema regional do Rio Negro, que relaciona mais de 22 povos indigenas, representantes das familias linguisticas Tukano
Orriental, Aruak e Maku, situados no Noroeste Amazdnico.

3 Classicamente na literatura rionegrina, cla ¢ considerado um grupo de descendéncia patrilinear baseado nas relagées de parentesco
agnatico, cujos membros compartilham emblemas rituais comum e, no caso baniwa, uma mesma origem mitica na cachoeira de Hipana
e um epénimo animal que emerge nesta ocasido como um ancestral. E importante sublinhar que a ideia em torno da agnagio esta dada
em um plano mitico e nio genealdgico, o que ¢ de fundamental entendimento, pois climina de saida a ideia de que se poderia tragar a
partir da genealogia uma “origem” das linhagens clanicas baniwa, mobilizadas por meio de substincias herdadas biologicamente ou
prerrogativas legadas juridicamente.

4 Estou entendendo grupo local como sendo uma comunidade que retine diferentes grupos domésticos ou sitio constituido por um
unico grupo doméstico, que ¢ designado por um toponimo em baniwa.

5 Por grupos domésticos, estou designando familias extensas sob a chefia de um homem casado com filhos que pode incluir seus netos,
filhos de suas filhas ndo casadas, sua mae vitva, e mesmo, um irméo solteiro ou vitvo. Eles sao abrigados em uma tnica estrutura domés-
tica que compreende uma casa ¢ uma cozinha que se estende a um conjunto de rogas. Nas malocas tradicionais, ndo mais utilizadas pelos
Baniwa como habita¢io comunal, um grupo doméstico era uma familia que se alocava em um dos seus compartimentos domésticos.

136 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

Ele fazia notar sua experiéncia por falar fluentemente, além do baniwa (sua primeira lingua), o
portugués, o espanhol e o wheengatu, além de se orgulhar de possuir uma casa “bonita’, feita de tdbuas
de madeira serradas e pintadas, cobertas com telhas laminadas de aluminio, ao invés das de taipa, co-
bertas por palhas. Sua experiéncia se evidenciava também porque, dono de uma aposentadoria, “em-
prega” seus parentes em esporadicos servigos que ele, ja velho, nao consegue mais fazer, como abrir uma
roga nova. Todos esses elementos distinguem Julio dos seus parentes co-residentes.

A espacosa e subdivida® casa de Julio e Maria muitas vezes estava vazia. Os seus seis filhos estavam
quase todos casados, alguns morando em Santa Isabel, mas também em outras comunidades, a exemplo
de Dzoodzo e Ademar. Julio ¢ um entusiasta da educagao formal indigena e preparou os seus filhos para
a escolariza¢ao, porém o seu €xito nesta empreitada teve como efeito o fato de que seus filhos ficaram
divididos entre diferentes comunidades, a de seu pai e aquelas onde lecionam. Assim, a convivéncia
com os filhos ¢ provavelmente menor do que Julio e Maria desejariam. Diante desse contexto, passei a
participar das atividades do casal Julio e Maria e, por meio deles, das atividades que envolviam a comu-
nidade, tal como as idas didrias aos centros comunitdrios para as refei¢oes matutinas e vespertinas, que
ocorrem sempre coletivamente’, e para os trabalhos comunitdrios. De modo pragmdtico, a auséncia de
um filho na casa deles era sentida na lida da roga, no trabalho comunitério® e enquanto companhia. Re-
trospectivamente, percebo que tentei ocupar essa lacuna e em contraste com as minhas outras experién-
cias em trabalho de campo, esta configuracao me fez sentir com um lugar na comunidade e na familia
de Julio. Ao mesmo tempo, eu tinha a sensac¢io de que Julio e Maria encontravam um modo mais ou
menos apropriado para lidar com a estranha situagao de ter um branco com eles. Por mais acostumado

que Julio alegasse estar em viver com os brancos, tinha algo de inédito nessa convivéncia.

Filiacao adotiva e os antropdlogos

Tentemos imaginar a bizarra situagao em que Julio e Maria se encontravam. Desde a minha che-
gada a Santa Isabel, eles passaram a viver sob um mesmo teto, comendo e trabalhando junto com um
estrangeiro branco. Para as comunidades baniwa do rio Aiari, nao ¢ absolutamente estranho ter entre eles
brancos, pois, mesmo que seja possivel que se passem semanas ou meses sem a visita de nao indigenas em
suas comunidades, ¢ relativamente regular a visita e presenca de assessores de ONGs, enfermeiros dos
servigos de saude, militares de exército, missiondrios religiosos. Antes da demarcagio da Terra Indigena,
recebiam ainda visitas de patroes do extrativismo-mercantil ¢ notavam movimentagoes de narcotrafican-
tes, guerrilheiros e garimpeiros. Ocorre que, em geral, a presenca dos estrangeiros, além de limitada tem-

poralmente ¢ marcada por uma separagao ¢ autonomia. Os brancos chegam as comunidades com seus

6 A casa possuia quatro quartos: 1, o do casal; 2, o de Dzoodzo, para os finais de semana; 3, o de Ademar; 4, o de héspedes, cuja janela
estd virada para o patio da comunidade. A maior parte das casas baniwa, mesmo que de tébua serrada, no tém divisdrias com paredes, os
distintos ambientes sio notados pelo uso ¢ pela ocupagio de seus moradores.

7 As refei¢oes coletivas imprimem um aspecto muito marcante no cotidiano das comunidades baniwa. Para uma descri¢ao das refeicoes
comunitérias baniwa (e koripako), ver Journet (1995) e Vianna (2017).

8 As atividades comunitarias so realizadas semanalmente, das quais ¢ comum que os velhos, mas também os doentes, ja sem o vigor de
outrora, deixem de participar. Para evitar fofocas que os acusem de “preguica’; os ausentes podem enviar parentes descendentes para que
a auséncia seja atenuada.

CAMPOS V.20 N.1 2019 137



préprios barcos de aluminio e motores de popa, guiados por pilotos indigenas contratados, ficam em
casas separadas, levam sua propria comida e tém atividades e demandas muito especificas para os seus dias
na Terra Indigena. Diferentemente, eu dependia das caronas dos proprios baniwa, nao vivia em uma casa
separada, nao tinha ninguém que eu empregasse ¢ minhas demandas nao eram evidentes.

Eu nio tinha a mesma autonomia que os outros brancos ¢, menos ainda, a mesma autonomia que
os Baniwa: eu nio tinha roga, minha esposa nao me acompanhava e, tampouco, podia condicionar minha
subsisténcia a minha capacidade de pescar e cagar. Eu era de certa maneira um homem nao adulto, porque
“solteiro’, “6rfao” e, além do mais, mawinidal?. Eu tinha levado uma provisao de comida, combustivel e
dinheiro para realizar trocas, mas ainda assim era evidente minha dependéncia em relagao 4 comunidade
e, em especial, aos meus anfitrides. Eu dependia de Julio e Maria com0 um filho depende de seus pais, e
eles sabiam disso. A situagio era muito artificial, ndao porque falsa, mas porque atipica, exigente de aco-
modagdes que precisavam ser deliberadamente formuladas para que a convivéncia entre nds se realizasse
de uma maneira aceitdvel. Eu era um estrangeiro, mas diferentemente dos outros brancos (izlanawi) da
regiao, eu me posicionava como um “filho’, 0 que me tornava, por um lado, ainda mais estranho, mas, por
outro, uma novidade curiosa que podia ser assimilada nas relagoes ja previstas pelo parentesco baniwa,
o que inclui as relagdes com os patroes'®. Nao entendo completamente o porqué deles aceitarem essa
relagio, porém tenho a impressao de que Julio esperava que eu contribuisse com o seu filho Dzoodzo na
formulagao de projetos para os Baniwa. Mais especificamente, Julio pretendia que a comunidade de Santa
Isabel, até entao fora do “circuito indigenista’, beneficiasse-se de projetos'.

A respeito destas parcerias com os brancos, Dzoodzo, apés ler alguns dos relatos de Koch-Grun-
berg no rio Aiari em 1903 (2005), destacou para mim uma passagem na qual o etndgrafo alemao des-
crevia sua amizade com Mandu, chefe walipere da maloca Cururu-Cudra, hoje comunidade Canads,
vizinha 2 Santa Isabel. Nesse trecho, Mandu pedia para que Koch-Grunberg entregasse um recado
diretamente ao governador do estado quando o encontrasse: que enviassem um representante até eles.
Dzoodzo, entao, comentou que, pelo menos desde essa época, os Baniwa estao cobrando seus direitos
e tentando realizar parcerias, hd muito demonstrando a sua politica para as relagdes diplométicas.

No post scriptum do livro A queda do céu de Kopenawa e Albert, este formula as parcerias entre
antropo6logos nao indigenas e anfitrides indigenas como sendo um “pacto etnografico’, estabelecido

implicita ou explicitamente entre eles. Sobre isso, o autor comenta:

Ao lhe oferecerem seu saber, os anfitrides do etndgrafo aceitam a incumbéncia de ressocializé-los
numa forma que lhes parece mais adequada & condi¢io humana. Contudo, para além da cumplici-
dade ou empatia que o estranho novigo possa ter inspirado, a transmissao visa antes de tudo, para
além de sua pessoa, o mundo do qual ele jamais deixa de ser um representante, queira ele ou nao.
De fato, seus esforgos pedagdgicos, seus anfitrides tém por objetivo primeiro tentar reverter, tanto
quanto possivel, a troca desigual subjacente a relacio etnogréfica. De modo que os ensinamentos

de nossos supostos “informantes” sao dispensados por razdes de ordem principalmente diplomati-

9 O mesmo que panema, termo que designa azar na caga e pesca.

10 Para uma descrigio das relagdes de parentesco entre os Baniwa e os patrdes brancos do extrativismo mercantil, ver Vianna (2017).

11 Hoje a situagio mudou ¢ a comunidade tem recebido uma série de projetos, o que nio ¢ tributrio 4 minha estadia e influéncia, mas &
atuagio politica e empreendedora de Dzoodzo junto a institui¢oes parceiras como o Instituo Socioambiental (ISA)

138 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

ca. Sua paciente educacdo se aplica, em primeiro lugar, a nos fazer passar da posi¢ao de embaixador
improvisado de um universo ameagador ao papel de tradutor benevolente, capaz de fazer ouvir

nele sua alteridade e eventualmente possibilitar aliangas (Albert, 2015: 521).

O pacto etnografico de Albert ajuda a elucidar alguns dos pontos da minha experiéncia em cam-
po, mas nao todos. Por isso, pretendo apontar relacoes que extrapolam os termos propostos pelo autor.
Os Baniwa possuem atualmente diferentes associagoes que estao vinculadas 4 Federagao das Organiza-
¢oes Indigenas do Rio Negro (FOIRN), cuja atuagio ¢ muito importante na regido. Eles estao articu-
lados com o movimento indigena local, regional e nacional, com infiltragées na politica administrativa
municipal, cuja melhor expressao foi o mandato de André Fernando Baniwa na vice prefeitura de Sao
Gabriel da Cachoeira (AM). E possivel dizer que os Baniwa tém, nas tltimas décadas, formado os seus
proprios “embaixadores’, enviando-os para Sio Gabriel da Cachoeira, Manaus ¢ Brasilia. Como apon-
tou Albert (2014: 129) em outro artigo, os povos indigenas “estio se tornando cada vez mais sujeitos
de sua prépria histdria e leitores de seus proprios etndgrafos” Mas isso nao significa, entre os Baniwa ao
menos, que dispensem por completo os seus “tradutores benevolentes” estrangeiros.

A alianga que eu estabeleci no inicio do trabalho de campo com os Baniwa — a qual perdura até
hoje - tinha como base as cooperagdes com o movimento indigena. Ocorre que em relagio aos meus anfi-
trides, durante a minha estadia, eu notava que havia concomitantemente uma série de acordos cotidianos
de outra ordem. O pacto que se estabelecia, entre o implicito e o explicito, com os meus anfitrides Julio e
Maria implicava uma assimetria (provimento deles ¢ dependéncia minha). Nesse ambito, minha contri-
bui¢ao nio era capaz de simetrizar a relagao entre n6s no cotidiano comunitério e, por isso, a assimetria
se alinhavou a uma j4 existente entre os Baniwa: a filiacio em sua modulagao adotiva. Essa foi a solugao
desenvolvida para a situagio que nos defrontava, mas nio ¢ uma regra.

As circunstincias em que vivem atualmente o casal Julio e Maria favoreceram o modo como esta
relagio foi estabelecida, mas posso supor que outras relagoes seriam possiveis também. Quando em vi-
sita a0 campo da minha esposa na Terra Indigena rio Guaporé (RO) eu fui prontamente designado de
cunhado por um homem Wajuru que a considerava sua irma, fazendo-me trabalhar com ele na roca de
seus parentes em troca de bebida fermentada. Killick (2008) descreve que a relagao com seu principal
anfitrido indigena podia ser expressa pela parceria comercial-ritual nos termos dos préprios Ashéninka
como sendo ayompari. Nesse tltimo sentido, posso formular ainda minha relagio com Dzoodzo, o

filho de Julio, como sendo de amizade' (ou camaradagem™) e nao de germanidade.

12 Para somente alguns exemplos da articulagio entre relagdes de amizade e parentesco nas Terras Baixas da América do Sul, ver Killick
(2008), Santos-Granero (2007), Soares-Pinto (2014), Vianna (2017) e Matos (2018). Para esses autores, com excegio dos dois primeiros,
essas formas de amizade possuem uma consideragio importante com a distancia e a afinidade potencial.

13 A camaradagem baniwa ¢ uma relagio de amizade ritual formalizada entre parentes distantes (co-afins e afins potenciais). A cama-
radagem de sexo cruzado ¢ tipicamente estabelecida pelos rituais de iniciagio. No caso da iniciagio masculina, os meninos-iniciandos
presenteiam uma mulher com cestos e outros utensilios que manufaturaram durante a reclusio que antecede o ritual, e elas retribuem
pintando-lhes antes do ato final da iniciagdo, o benzimento kalidzamai. No caso feminino, um homem, ou entdo uma mulher, ¢ esco-
lhido pelos pais da moga que menstruou pela primeira vez para cortar o seu cabelo. A camaradagem de mesmo sexo entre homens nio
¢ algo que estd enunciado na iniciagio ritual, como ¢ possivel para as mulheres, ocorrendo entre parceiros e aliados potenciais, mas que
ndo sio propriamente parentes. A relagio ¢ inaugurada mediante o convite de um dos camaradas ao outro, o qual nio pode recusar. Esses
momentos rituais inauguram uma prética de trocas regulares de peixes, cagas, frutas, presentes da cidade, mas principalmente respeito. O
“respeito” tem uma forte conotagio de evitar conflitos, fofocas e divergéncias, exaltando uma relagio que obvia as diferencas entre estes
amigos, ampliando as redes de parentesco.

CAMPOS V.20 N.1 2019 139



E evidente que eu sabia que Julio e Maria nao eram os meus pais, tanto quanto eles sabiam que
eu nao era filho deles. No lugar, eu poderia dizer que no periodo em que convivemos na comunidade de
Santa Isabel, eles eram “como se” fossem os meus pais e eu “como se” fosse o filho deles. Mas ¢ preciso
alertar que com o “como se” nao quero apontar uma falsidade ou parcialidade das relagdes de parentes-
co estabelecidas, mas, sobretudo, marcar que estes posicionamentos foram deliberadamente induzidos,
permitindo uma convivéncia que se mostrou proviséria, ainda que virtualmente pudesse nao ser. Ve-
mos assim o carater analégico do parentesco que nao é, por isso, um processo distinto do parentesco
baniwa, somente porque envolve um estrangeiro. Afinal, quais relagdes de parentesco nao procedem
construindo, favorecendo e pressionando posicionamentos e atitudes que se esperam das pessoas que
ocupam determinadas posi¢oes em uma rede de relagoes?

E preciso apontar que nunca chamei os meus anfitrides pelos termos de pai e mae, do mesmo modo
que eles nunca se referiram a mim pelos termos de filho e, tampouco, eu desdobrei da relagao de filiagao
adotiva a classificacao ¢ as atitudes dos filhos de Julio e Maria como sendo irmaos. Isso revela, em parte,
a esquisita situagdo etnogréfica em questao, a adogao de um branco, mas, em parte também, a prépria
filiagao adotiva baniwa. Talvez por isso vejo-me em uma relagao distinta daquelas descritas em muitas
etnografias em que os proprios termos da filiagao sao o modo pelo qual os antropblogos enunciam a suas
relagdes com seus anfitrides indigenas. E diante dessas ressalvas que podemos prosseguir nessa descrigio.

Sobre isso, parece-me ttil o comentario incrédulo de Albert sobre as ado¢oes dos antropélogos:

As breves e convencionais consideragoes acerca da “ado¢io” do antropdlogo que povoam a li-
teratura etnogrifica sempre me pareceram da ordem da ficgio complacente. O que pode afinal
significar “ser adotado” por seus anfitrides quando estes se veem cada vez mais submetidos a in-
vestida de um mundo inquietante e nefasto, do qual o antropélogo ¢, para eles, de algum modo
um emissario, por mais grotesco ou inofensivo que possa parecer a primeira vista? Logo ficou
evidente para mim que os Yanomami s6 tinham aceitado minha incémoda e esquisita presenca
por precaugio, como teriam feito, pelas mesmas razdes, com qualquer outro visitante estrangeiro,
nape (“forasteiro’, “inimigo”), pelos menos enquanto este nao demonstrasse intengdes abertamen-
te hostis (Albert, 2015: 520).

Nao concordo com o cardter ficticio atribuido a adogao por Albert, ainda que eu note, como o
autor, certa complacéncia nas descri¢oes dessas relagdes, quase sempre muito breves. O fato de um an-
tropdlogo ser branco, forasteiro ¢ potencialmente inimigo nao significa que ele nao possa ser pensando
potencialmente como um parente. Os sistemas de parentesco na Amazdnia oferecem diferentes possi-
bilidades para um estrangeiro (afim potencial) ser incluido no campo dos parentes (Viveiros de Castro,
2002), o que nos permite abdicar da no¢ao de um parentesco falso (ou ficticio) para abordar relagoes
com os nao indigenas. Porém, ¢ importante ressaltar que, conforme o alerta de Albert, os brancos sao
potencialmente inimigos, mesmo aqueles que foram adotados. Sobre isso, alguns dos meus interlo-
cutores baniwa dizem que os patrdes que eram “como um pai” podiam se revelar inesperadamente,

quando contrariados, inimigos.

140 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

E verdade que, pelo processo do parentesco, tal como tenho descrito, a relagao de adogao de um
antropo6logo implica obviar a sua parte-afim, 0 mesmo processo que ocorre no caso dos patroes. Porém,
nada tem de contraditdrio nisso, na medida em que a defini¢ao de obviagao (Wagner 2010) aponta jus-
tamente para o fato de que o mascaramento desta parte-afim nao ¢ a sua aniquilagao ou extingao, mas
uma eventual invisibiliza¢ao por meio de uma dinimica figura-fundo. Assim, dizer que antropdlogos
nao indigenas e anfitrides indigenas podem ser parentes nao significa uma relagao de confian¢a mutua
incondicional entre eles. Em suma, inimigos e parentes podem estar separados por uma linha muito
ténue e mével, motivo pelo qual nao ha uma impossibilidade formal de inimigos se tornarem parentes,

Como tampouco de parentes se tornarem inimigos.

Entre a fic¢ao e a complacéncia

Em um primeiro momento, Julio e Maria diziam-me que os seus parentes da comunidade nao
entendiam o que eu fazia entre eles ¢ porque eu os ajudava. Eles queriam saber o que eu ganhava de
Julio em troca do trabalho na roga, afinal, 4 excegao de um filho, ninguém trabalharia “de graca” Julio
chegou a me dizer que nao teria como me pagar e que, portanto, eu nao deveria trabalhar. As pessoas
de Santa Isabel diziam que nunca tinham visto um branco trabalhando desta maneira na comunidade
deles, mas, com o tempo, quando mais acostumados a cena, passaram a perguntar por mim utilizando
os termos relacionados a ﬁliagéo que notavam entre mim € meus anfitrides. Todavia, como ja apontei,
Jalio e Maria nunca utilizaram estes termos comigo, mas me informavam que eu era referido desta
maneira na comunidade.

Nos primeiros dias na casa de Julio, ele se sentava comigo para me contar histdrias, perguntan-
do o que eu queria saber, mas eu nao lhe apresentava muitas demandas objetivas relacionadas ao que
cle imaginava ser a minha pesquisa. Estranhamente, para ele, eu insistia em acompanhi-lo em suas
atividades didrias e ele resistia de diferentes maneiras. Julio foi cedendo até eu me sentir relativamente
integrado as atividades de sua casa e da comunidade. Nossa relagao estava em uma aberta negociagao,
ele me oferecia o lugar de branco-estrangeiro e eu reivindicava a posicao de filho. Certo dia, estivamos
em cima do caibro da nova cozinha em constru¢ao, amarrando folha de carana que serviria como co-
bertura. Nesta ocasiao, Julio me disse que eu nao deveria trabalhar com ele desta maneira, pois, se assim
fizesse, eu seria como filho dele e, entdo, quando eu fosse embora, ele ficaria na comunidade lembrando
de mim. Vejamos que eu nio era filho porque comia e bebia com eles, a propésito da comensalidade,
mas principalmente porque “trabalhava” com os meus anfitrioes: Julio, Maria ¢ a comunidade de Santa
Isabel. De algum modo, o idioma das substincias qua substincia parece menos importante aqui do que
em outros contextos etnograficos para expressar uma familiarizagao em curso.

As marcagdes que caracterizam esta relagio (“como’, “como se”, “tipo”) nio ¢, como ji mencio-
nei, tanto para apontar parcialidade ou falsidade, mas mais notadamente para assinalar sua duracio.
Julio previa, justamente, que eu seria como um filho, mas que depois partiria de volta para a minha
esposa € os meus pais, meus parentes primeiros, desmascarando a relagao estabelecida entre nés. Algo

andlogo lhe ocorreu quando viveu por um tempo entre os Piaroa, que pretendiam familiariza-lo via

CAMPOS V.20 N.1 2019 141



alianca matrimonial. Julio recusou, explicando que sua esposa e filhos o aguardavam, mas que voltaria
um dia para agradecer, o que me contava de maneira didatica, cobrando um agradecimento anilogo:
eu nao poderia nao voltar.

Em Santa Isabel, sempre ocorriam festas em que se utiliza caxiri'’. Nelas as pessoas podem ficar
bébadas e, entao, dangam e entretém conversas mais alongadas e intimas. Nestas ocasioes, dois cama-
radas podem conversar entre eles, bem como dois cunhados ou duas concunhadas, além de alguns
flertes que podem acontecer entre os jovens. Nessas circunstincias, ¢ comum que as pessoas cantem
os kamarataka, um género de musicas semi-improvisadas, motivadas pela embriaguez, em que as mu-
lheres cantam umas para outras, para seus filhos, suas concunhadas e maridos. O tom pode ser jocoso
e descontraido, com a finalidade de divertir um publico, mas, quando realizados de modo mais reser-
vado, assume um tom melancélico e queixoso. Assim, em um determinado momento da referida festa,
sentei-me com Julio e Maria e esta, entdo, disse para mim que sentiria saudade quando eu fosse embora

e cantou em baniwa:

Nunca vi pessoa branca chegar perto assim de mim. Serd que ele vai estar sempre com a gente? Eu
nio queria que ele, menino, saisse j& de mim, porque ¢ o tnico que me d4 bom dia. Primeira vez
que vi pessoa assim, chegando na minha casa, eu sou india, ¢ ele estd visitando bem legal como se
fosse meu filho. Serd que ele vai agradecer ou nio vai voltar? Nio existe meu filho parecido como
vocé, branco. Nio sei se ele sente que eu trato bem ele. Serd que ele vai voltar para agradecer, ou ele

veio s6 enganar, e nunca mais para voltar com a gente de novo (Tradugao livre).

Na musica, notamos que Maria expressa sua reflexao sobre o fato estranho e curioso de ter um
filho como eu, branco, cujos habitos lhe parecem particulares, mas aponta também o carater provisério
da filiacao que se estabelecia, bem como a suspei¢ao que eu inspirava em meus anfitrides. Eu era “como”
um filho, mas serd que eu voltaria, serd que eu agradeceria? Eu nao era um filho falso, mas um filho
branco-estrangeiro, provisério e, por isso, um filho suspeito e potencialmente inimigo, mas ainda assim
um filho. Vale assinalar que se a suspeicao e a provisoriedade da filiagao sao bastante evidentes no caso
que me envolve, isso nao significa que elas sejam marcas exclusivas as relagdes com os “filhos brancos’,
podendo ser também atualizadas por filhos legitimos, sobre isso veremos adiante.

Em um relato de Firth no estudo classico Nds, os Tikopia, o autor registra sua desconfianga, nao
em relagao aos antropdlogos, mas aos escritores europeus que visitavam a Africaa época no afa de des-

crever e se relacionar com tribos daquele continente:

Como a maioria dos antropdlogos, encaro com ceticismo a alegacio de qualquer escritor europeu

de que “foi aceito pelos nativos como um deles”. Deixando de lado a questio da presuncio, essa ale-
q p q p ¢

gacio se baseia geralmente numa avaliagio equivocada da polidez nativa ou de uma momentéinea

identificagao verbal emocional como eles mesmos de uma pessoa que compartilha suas simpatias.

A mim mesmo, inimeras vezes me asseguraram que era “igualzinho a um tikopia”, porque obedeci
g q g pia, porq

em algumas particularidades aos hébitos econdmicos e sociais de seu povo, como dangas com eles

¢ observar a etiqueta de (pseudo) parentesco, ou porque, esposei seu ponto de vista em algum

14 Bebida fermentada de mandioca, pupunha, abacaxi ¢ outras frutas.

142 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

problema de contato com a civilizagio. Mas encarei isso como um cumprimento, da mesma ordem
que uma referéncia a “nossa” canoa ou “nosso” pomar (“seu ¢ meu”) por um de meus irmaos de

cortesia, o que signiﬁcava certos privilégios concretos, mas nao uma participagao real na proprie-

dade. (Firth 1998: 95-6).

A discussao que Firth precipita envereda por outros caminhos, a este pretexto [...] pretendo realizar
uma distingdo importante [...], a saber, ser adotado por um anfitrido indigena nio ¢ o mesmo que “virar
nativo’. A minha adogao por Julio e Maria parte do pressuposto da diferenca entre nds. Eu sou um filho,
mas um filho branco, a partir de quem eles obtém alguns objetos (presentes), conhecimentos (histdrias de
outro lugar, administragio de remédios etc.) e habilidades diferentes (elaboragio de projetos, organizagio
de livro, revisio de textos) das que eles podem encontrar, por exemplo, no territério em que vivem e/ou
de seus outros filhos e parentes. A filiagao adotiva nao estd apoiada na “pura identidade”, ao contrério, ela
extrai proveitos justamente da diferenca, do mesmo modo que precisa tomar cuidado com ela.

A adogao do antropdlogo por parte dos seus anfitrides indigenas ¢ um ato de invengao, deli-
beradamente construida tal como, no limite, s3o todas as relagdes de parentesco. Mas reconhecer tal
construcao nao deve necessariamente significar compreendé-la como sendo falsa e complacente. Essa
relagao que, assim descrita, revela-se artificial, porque reveladora dos artificios que a favorecerem, nao
implica um processo de conversao metafisica ou cultural que culmina na identidade “virar nativo’, ao

contrério, pressupde as diferencas que podem ser relacionadas.

Reposicionamentos

Apds o retorno para a minha segunda estadia em Santa Isabel, percebia que meus anfitrides me

viam com menos suspeicao. Julio se queixou de maneira afetuosa da minha partida em minha tltima

. . . . « .
estadia, dizendo-me que passou um tempo pensando em mim, lembrando de mim “como que apai-
xonado”. Expressio utilizada por ele para falar de uma lembranga persistente que produz um tipo de
tristeza. Maria dizia, enquanto estdvamos na roga, que toda vez que ouvia o zunido do motor dos avioes
e via o seu rastro de fumaga no céu me imaginava voando. Contavam-me, além disso, que conversavam
sobre como seria quando eu fosse definitivamente embora, imaginando como se sentiriam.

Eu notava a satisfagio com a minha volta, o que se nio tivesse acontecido teria sido compreendi-
do como ingratidao da minha parte, tal como Maria cantou para mim. Porém, tinha a impressao tam-
bém, no decorrer dos dias desta minha nova estadia, que pairava sobre eles um certo desconforto com

/ . 4 . M \ -~
o carater provisorio que eu impunha a relagao. Era eu quem chegava na casa deles, do mesmo modo que
era eu também quem partia da casa deles. Em nenhuma de minhas trés estadias permaneci mais que
trés meses na casa de Julio e Maria, pois percebia que eu poderia estar me alongando. Notava que os
arranjos estabelecidos em torno da nossa relagao, a qual tenho caracterizado pela filiagao adotiva, rea-
briam-se. Em algum momento, passei a perceber que eu estava deixando de ser um filho cooperativo,
para ser um héspede potencialmente impertinente, talvez algo como um filho maapatsika (bastardo)

que procura o pai. A relagio com os meus anfitrides nao pode ser descrita por meio de posigoes fixas.

CAMPOS V.20 N.1 2019 143



Em parte, suspeito, a inconveniéncia da minha presenga que me reposicionou enquanto um hés-
pede, quando minha estrangeiridade ganhou um primeiro plano, teve relagio com fofocas que corre-
ram o rio Aiari e no rio Icana no intervalo entre as minhas estadias em Santa Isabel. Circulavam boatos
que uma pesquisadora em uma comunidade do rio I¢ana pagava com dinheiro os seus anfitrides, a
partir do que os cunhados de Julio cobraram explica¢oes. Entao, com a minha chegada para esta segun-
da estadia, Julio se esforgou para esclarecer a situagdo para os seus parentes co-residentes, reforcando
durante umas das refei¢oes coletivas realizadas no centro comunitdrio que eu era apenas um estudante
¢ nao como os outros brancos que tém dinheiro de projetos (assessores de Ongs) ou de coméreio (pa-
troes) ou do governo (politicos).

Essa conversa, aparentemente e provisoriamente, aplacou algumas das desconfiancas. No entan-
to, nao demorou para que tivéssemos noticias de que uma onga estivesse rondando a comunidade. Julio
contou-me que nunca tinha visto uma onga rondando a comunidade de maneira tao préxima e por
tantos dias, motivo pelo qual presumia que aquela nao era uma onga qualquer, mas uma onga-pajé. A
desconfianca de Julio era de feiti¢aria encomendada por alguém com inveja dele, isso porque ele tinha
“um branco” que “passava bem” em sua casa. A onca tinha matado Sula, uma cachorra filhote de estima-
¢a0 de Maria e mesmo ap6s isso, continuava nas redondezas. N&s viamos os seus rastros nas trilhas para
aroca, os cacadores da comunidade também traziam outras noticias e marcas de sua presenca. Conse-
cutivamente, apareceram também cobras em torno da casa de Julio, algo que definitivamente nao era
ordindrio. Enfim, avizinhava-se da comunidade e, em especial, da casa de Julio, uma sombra suspeita.
Eu sentia uma certa tensao no ar, nao somente pela relativa preocupagio que todos experimentavam,
mas porque eu poderia ser de alguma maneira o objeto do empreendimento xamanico. Mas os dias
passaram, a onga foi embora e a tensao diminuiu, e eu sentia novamente que minha presenga parecia

menos impertinente, reconquistando minha posigao anterior.

A filha renegada

O ataque da referida onca 4 Sula nos traz questoes adicionais. Maria tinha grande aprego por
Sula, pois ela, entusiasmadamente, diferente dos seus irmaos, os cachorros Pica Pau ¢ Cabecudo, lhe
fazia companhia nas idas 4 roca. O ataque da on¢a ocorreu justamente em um destes percursos. Maria
estava voltando da roga e, como sempre, em seu encalgo, vinha Sula que entrava no mato, saindo da
trilha, para somente reaparecer adiante, retomando o caminho e a companhia de sua dona até o rumo
de casa. No fatidico dia, Sula demorou para ressurgir, deixando Julio e Maria preocupados, o que os
for¢ou a voltarem para resgaté-la, mas foi em vao, a encontraram j4 morta a beira da trilha, despedaca-
da. Pude saber que este ataque poderia ter sido evitado, pois no dia anterior Maria sonhou nao somente
com um prenuncio do que aconteceria porvir, mas com o préprio evento.

No sonho, Maria estava na varanda em uma casa na cidade quando chegou de carro Baixinho,
um entio vereador baniwa de uma comunidade do rio Igana. Carro estacionado, ele desceu e se dirigiu
a Maria, pedindo a sua filha em casamento. Maria observou que ao seu lado havia uma menina bonita,

mas sem hesitar disse: “Ela no ¢ minha filha”. Explicou, entéo, para Baixinho que aquela menina nao

144 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

era sua filha, pois a tinha pegado na comunidade Koitsiali e que, se quisesse, ele poderia levé-la, ela nao
se importaria. Baixinho, ento, tomou Sula (em forma antropomorfa) pelas maos e com o mesmo carro
que chegou foi embora.

Esta ¢ a face onirica do que ocorreu na trilha para a roga envolvendo Sula e a onga e, por este
motivo, poderia ter sido evitado, antes mesmo que ele tivesse se efetivado na forma de um ataque fatal
a cachorra. Ocorre que Maria somente lembrou do sonho 4 posteriori, dando-se conta, entao, de seu
crucial significado. Segundo Julio, a melhor maneira (e talvez unica) de ter evitado o ocorrido, era
ter atuado no préprio sonho. Para tanto, Maria deveria ter assumido a filiagao de Sula, intervindo no
assédio “do Onga’, cuja forma onirica era Baixinho, o vereador baniwa. Esse sonho nos interessa aqui
porque revela uma questao ambigua sobre a filiagao adotiva. A moga ao lado de Maria era a sua cachor-
ra Sula, mas quando Baixinho perguntou se podia leva-la, abrindo uma negociagao matrimonial, Maria
nao reconheceu a filiagao, revelando a origem de Sula, trazendo a tona a maternidade primeira de sua
cachorra de estimagio. Se Maria tivesse assumido Sula como sua filha no sonho, contou-me Julio, a
cachorra ainda estaria viva entre eles.

H4 uma rela¢ao ambigua com os filhos adotados, o que vale tanto para a ado¢ao de um antropé-
logo branco como para Sula, a cachorrinha de estimacio, do mesmo modo que para os filhos maapatsi-
ka (bastardos). Ambiguidade que se revela por meio do fato de que, diante de um dilema ou conflito, a
origem do filho adotado, provisoriamente eclipsada, pode ser trazida a tona, desmascarada. Um evento
pode facilmente desdobrar um reposicionamento. A contradi¢ao exposta por um filho branco que, no
caso baniwa, pode ser notado na prépria ambiguidade de um filho adotado (humano ou niao humano),

nao inviabiliza o parentesco e a adogio, como tampouco desfaz a oposi¢ao indios e brancos.

Modos de ser filho

H4 também outros modos possiveis dos meus anfitrides baniwa me classificarem e para tanto po-
demos recorrer as experiéncias de Julio com os patroes nao indigenas. Segundo explicou-me, enquanto
conversavamos sobre os anos em que viveu e trabalhou na Venezuela e Colémbia, os patroes podem
ser referidos em baniwa de trés diferentes formas: -ialanawitte (branco/patrao), apidzawali (chefe) e
iminali (dono). Para exemplificar, utilizou a nossa propria relagio, dizendo para mim, “Nhoa piiala-
nawitte’, “Nboa piapidzawali’, “Nboa piiminali’, cujas tradugoes sio, “Eu sou seu branco’, literalmente,
que pode ser entendido como “Eu sou seu patrao’, “Eu sou seu chefe”, “Eu sou seu dono”. Eu percebi
nesta conversa algo que ja intuia: Julio era nao somente “tipo” meu pai, mas também “tipo” meu patrao.
Em certo sentido, essa é a dupla face da paternidade, adotiva ou nio.

O trabalho revela-se um modo de enunciar a relagio de filiagao. Lembremos da cena que descrevi
em cima do caibro do telhado da cozinha de Maria em que Julio me pede para nao trabalhar, pois se
assim fizesse ele pensaria que eu seria como seu filho. O “trabalhar juntos” é, no caso baniwa, ou entio,
para o caso da familia de Julio, um modo préprio de reconhecer vinculos de consanguinidade cons-
truida, andlogo ao “comer juntos”, jé fartamente demonstrado na literatura etnoldgica das terras baixas
da América do Sul (Overing 1983-1984; Gow 1991; Vilaga 1992; McCallum 2001; Costa 2013). Nio

CAMPOS V.20 N.1 2019 145



somente a relagao entre patroes e empregados ¢ andloga a relagao pais e filhos como o contrario, a rela-
¢ao de pais e filhos ¢ andloga a relacao entre patroes e empregados.

Retomando a conversa com Julio, explicou-me que ele era o meu patrao/dono/chefe, porque eu
estava na casa dele sob os seus cuidados e nao o contrério. Esta era a perspectiva de Julio sobre nossa
relagao, mas podemos considerar a perspectiva de um dos filhos de Julio. Em determinada situagao, o
flagrei sendo inquirido na cidade por um parente baniwa sobre quem eu era, que estranhou ver Julio
acompanhado de um branco em seu barco. Antdnio respondeu que eu era um maapatsika (bastardo)
do pai dele. Assim, se eu era como um filho (ou empregado) paraJulio, do ponto de vista desse seu filho.
Eu podia mesmo ser comzo um filho, mas do tipo bastardo.

A instabilidade na qual se situa a filiagao adotiva, que pode ser experimentada em algum grau
por qualquer filiagao, pode ser expressa por meio da oscilagao entre a aceitagao e a negacao de pais em
relagao aos filhos, bem como dos filhos em relagao aos pais. Além do mais, ha também tor¢oes do que
seja um filho que podem variar entre um filho, um bastardo (maapatsika) e um empregado. No caso es-
pecifico, a negacio do filho adotado que ¢ estrangeiro faz ele deslizar de uma posi¢ao de consanguineo
a posicao de afim potencial (inimigo ou estrangeiro), um nio parente, tal como eu me senti com Julio
quando ongas, cobras e fofocas rondaram a mim e 4 casa de Julio. Este é também o caso dos filhos sus-
peitos de nao serem de quem a mae aponta como pai, o caso dos filhos maapatsika. Nota-se, portanto,

a ambiguidade que em especial envolve a filiagao adotiva, mas nao somente ela.

Parentesco analégico

Proponho um parentesco em obviagio por meio da abordagem analégica de Wagner (1977)
para notar a relagao de filiagao adotiva entre empregados baniwa e patroes brancos como um processo
de consanguinizagao que eclipsa provisoriamente a parte-afim do patrao-branco, para que este possa
ser considerado um “pai”. Isso somente ¢ possivel porque este procedimento desdobra o eclipsamento
das relagoes do parentesco indigena, ou seja, o pai indigena ¢ obviado para que o patrio se apresente
como um parente analogo ao pai. Essa dinAmica figura-fundo nos auxilia a entender também as rela-
coes entre anfitrides indigenas e seus hospedes antrop6logos.

Patrao tem frequentemente o sentido de alguém tipo um pai, No entanto, seu vocativo ¢ um ter-
mo distinto do vocativo baniwa pai®. Esse ¢ um ponto importante, pois suspeito que nao podemos nos
desfazer da questdo que nos coloca esta analogia, “tipo um pai” ou “como um pai’. Para tanto, vejamos

a defini¢io de parentesco analdgico para Wagner (1977):

A mother is another kind of a father, fathering is another kind of mothering; a sister might be a
better sister for the fact that she is “a little mother” to her siblings, and a good father is often “like
a brother” to his sons. A certain solicitude (perhaps epitomized by Schneider’s “enduring, diffuse
solidarity”) is quintessential to all ideal kin relationships, regardless of how they may be defined

or in what forms the solicitude is expressed. And this solicitude represents, as well as anything can

15 O termo de referéncia para pai, em baniwa, é zoniri, “meu pai’.

146 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

represent, what I mean by the basic analogy of all kin relationships to one another. [...] All kin
relationships and “kinds” of kinsmen are basically analogous because all incorporate the essence
of human solicitude that we call “relating.” Every particular “kind” of relationship exemplifies this
essence in some particular way, and comprises a (“metonymic”) part of a potential whole, a tota-
lity of which the aggregate of all the kinds of relationship represents a homologue. Each particular
kind of relationship, since it incorporates the underlying context of relational solicitude, can be

seen as an (“metaphorical”) analogue of each other kind of relationship (Wagner 1977: 623-624).

Para Wagner, metafora ¢ uma analogia. No que toca o nosso problema, isso significa apontar que
0 patrao como um pai nao ¢ o mesmo que dizer que ele ¢ um pai falso, ou uma metéfora no seu sentido
figurativo. Proceder assim ¢ desqualificar a propria analogia enquanto relagao. Poder-se-ia objetar que
0 patrao ¢ como um pai, mas nao ¢ pai tal como ‘o’ pai “real”. Compartilho desta observagao desde que
concordemos que ‘0’ pai “real” ¢ também ele um tipo de pai, um tipo de parente, pois ele ¢ também, como
disse Wagner (1977), um tipo de mae que ¢ um tipo de pai que ¢ um tipo de irmio mais velho que é um
tipo de irmao mais novo que ¢ um tipo de primo que ¢ um tipo de amigo e assim por diante. Os relacio-
namentos sao todos andlogos entre si, versoes diferentes da solicitude generalizada implicada em toda
relagio de parentesco. O antrop6logo que vive em uma comunidade indigena nao esta “fora” deste campo

analdgico. Assim, podemos problematizar a relagao de filiagao adotiva. Sobre isso, Fausto observa:

Hé um ultimo ponto que gostaria de marcar: a adogao ¢, por assim dizer, uma filiagio incompleta.
Ela ndo produz uma identidade plena, senao uma relagio ambivalente, em que o substrato da ini-
mizade ¢ obviado, mas nao inteiramente neutralizado. Dai a minha insisténcia na permanéncia da
perspectiva do outro no caso da relagio xama-auxiliares ou matador-vitima; dai também por que
cativos de guerra e animais familiares frequentemente recebem um tratamento oscilante entre o
cuidado e a crueldade. A dupla-face do mestre corresponde a face-dupla do xerimbabo: ele é um

outro ¢ jamais deixar4 de sé-lo completamente (Fausto 2008: 352).

Notemos que para que a adogao possa ser entendida como uma filiagio incompleta, precisa-se
pressupor a filiagao “legitima” como completa, a saber, de identidade, o que estd em desacordo com a
abordagem wagneriana que sigo aqui. A oposi¢ao entre filiagio (legitima) e filiagao adotiva nio ¢é ab-
solutamente pertinente no contexto baniwa e, neste caso, ndo devemos pressupor a filiagao “legitima”
como sendo marcada por uma relagio que nao contém em si diferenca. Compreende-se aqui que uma
certa perspectiva do outro permanece mesmo que somente potencialmente nas relagoes dado as suas
caracteristicas anal6gicas. Para Fausto, tudo se passa como se um pai nao pudesse assumir também para
o seu filho “legitimo” uma dupla face, ou o contrario, um filho nao pudesse assumir para o pai “real”
uma dupla face. Mesmo entre os Baniwa, comunidade caracterizada por um ambiente patrilinear, ¢
possivel notar que, por exemplo, entre um pai e seu filho mais velho pode, principalmente depois que
este tltimo estéd casado e tém filhos e as vezes netos, projetar-se uma rivalidade e insinuar-se uma dife-
renga entre eles. Na medida em que eles se equiparam frente & comunidade, ¢ como se eles se afinizas-
sem em algum grau, pai e filho mais velho seriam igualmente donos-mestres. Ademais, no caso baniwa,

os filhos mais velhos podem se lembrar de circunstincias em que o pai nao foi tio cuidadoso e protetor

CAMPOS V.20 N.1 2019 147



como eles julgavam que ele deveria ser, acusando o pai de ter se comportado como um afim. Este ¢ o
motivo anélogo pelo qual um patrao se torna um inimigo, ou s¢ja, Nao se comporta como um pai deve
se comportar.

Estas diferencas notadas na filiagio nio sio uma exclusividade baniwa. Soares-Pinto (2015)
descreveu para os Djeoromitxi que certa rivalidade entre pais e filhos mais velhos se delineia como a
prépria maneira de produzir uma territorializa¢ao do grupo, pois na medida em que essa diferenga se
insinua, o filho mais velho abre uma nova aldeia. Caldvia Sdez (2006:182), para os Yaminawa, aponta
que “O padrinho-patrao ¢ um “parente” externo e construido, mas também um doador, de bens e de

nome, como o pai’:

A sovinice do patrao nio o separa necessariamente do pai. As relagdes entre pais ¢ filhos estao
nio raro marcadas pela cobica dos bens dos velhos: se a concessao de aposentadorias da Funrral
aos velhos pode ter acirrado recentemente essa cobiga, ela se estende também a itens tradicionais:
lembro bem o prazer furtivo com que um jovem Yaminawa se apossava dos arcos e tarrafas de seu

pai durante as auséncias deste (idem: 183).

Conforme aponta o autor, nem mesmo a sovinice alegada do patrio enfraquece a analogia deste
com os pais yaminawa. A constru¢io apontada por Caldvia Sdez ¢ revelada por meio de uma analogia.
Isso corrobora com a proposta de Wagner (1977) de que todo o parentesco ¢ analdgico e com a pro-
posta de Viveiros de Castro (2002¢) de que todo o parentesco ¢ construido porque resultado de uma
acdo deliberada de extrair consanguinidade da afinidade. Dito isso, relagoes analégicas e construidas
nio significam relagoes falsas ou ficticias, como tampouco a prépria filiagio “legitima” é plena e pura.
Em certo sentido, toda a filiagio ¢ adotiva, porque toda relagio ¢ construida, mesmo aquela que em
determinadas situagGes se apresenta como sendo dada. O pai adotivo ¢ um tipo de pai legitimo, mas
também o inverso ¢ verdadeiro. O patrio funciona, assim, como um termo cuja extensio possibilita

vermos a complexidade “analdgica” dessas posi¢oes no campo do parentesco.

Desconhecendo e reconhecendo

Julio contou uma histéria sobre seu tio Amdcio, um finado pajé baniwa do cla Hohodene, a
respeito do longo periodo em que ele ficou sozinho com sua esposa no sitio Caré-igarapé, localizado
num afluente homénimo do rio Aiari. Ele contou que, certo dia, uma missiondria catélica chegou ao
seu sitio, perguntando por que ele vivia sozinho com a sua esposa. Ele entao respondeu que era porque
seus filhos tinham ido embora trabalhar em algum lugar no Brasil, Venezuela ou Colémbia, junto aos
patroes do sistema extrativista. Ela entio prometeu que acionaria o governo € que eles voltariam. Am4-
cio nao acreditou, mas para sua surpresa, um tempo depois, quando ele e sua esposa estavam na roga,
ouviram um grande barulho - era um helicéptero. O finado pajé se aproximou cautelosamente de sua
casa, pois era 14 que havia pousado. De longe pode ouvir uma musica alta de rddio, risadas e conversas;
a0 se acercar, notou a presenca de homens e mulheres brancas com chapéu de diferentes tipos, todos

usando cal¢a comprida, cinturdes com tercado ou revdlver, grandes botas, tudo 2 moda dos patroes co-

148 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

lombianos. Todos falavam linguas estrangeiras, algumas destas Amédcio reconhecia, como o espanhol e
o portugués, mas uma das mulheres falava uma lingua desconhecida que Julio suspeita ser inglés, pois
ela diria depois que viera da América.

Uma dessas pessoas descobre o velho em espreita e pergunta-lhe quem ele era, mas ele devolve a
pergunta: - “Puxa vida, quem sao vocés, o que vocés estao fazendo? O que vocés vieram buscar?”. Em
espanhol, um dos homens respondeu que eles eram daquele lugar, nascidos naquele sitio e que volta-
ram apenas porque haviam recebido a mensagem do governo de que o pai deles os chamava de volta.
Até entao desconhecidos um para os outros, reconhecem-se mutuamente em clima de regozijo. Com
medo, a esposa de Amécio havia ficado na roga, aguardando noticias, ¢ ele ao busca-la anunciou: “Eles
sa0 nossos filhos que voltaram, eles voltaram todos, tem Alberto, Laureano, Maria e Antdnia, sio nos-
sos filhos, mas eles sao brancos j4, ninguém reconhece mais eles”. Ela entao respondeu: - “Ah... Nossos
filhos? O que serd que nossos filhos vao fazer a mim?”. Demovendo-a do receio que sentia, Amdcio res-
pondeu: - “Nao, nao faz nada, nossos filhos. Boral4!”. Segundo Amacio, eles demoraram a falar baniwa
novamente e mesmo assim ainda falam de forma “feia”.

Essa digressao mitico-histérica ilumina o fato de que as suspeitas que recairam sobre mim e
as queixas sobre a provisoriedade que eu impunha a relagio com o meu casal anfitrido nao me eram
exclusivas, uma vez que, como vimos na histéria de Amécio, podem ser atualizadas também por filhos
“legitimos”. Lembremos que Maria em seu cAntico dramatizava poeticamente suas desconfiangas, a sa-
ber, se eu “voltaria’, se “agradeceria” adequadamente e se seria capaz de reconhecer o tratamento que ela
me conferia. Essa suspeicio marca também a relagao com os “filhos legitimos”, como no caso dos filhos
de Amécio que sairam da casa dos pais sem dar noticias por longos anos, voltando apenas devido a uma
ordem do governo. Essa histéria de separagao ¢ a de muitos pais baniwa que “perderam” temporéria ou
definitivamente os seus filhos para os patroes a partir dos ciclos da industria extrativista no Alto Rio
Negro, pelo menos desde meados do século XIX, para as guerrilhas na fronteira com a Colémbia na
década de 1980, e mais recentemente, para as cidades. Acima, delineei principalmente a analogia entre
pai e patrdo para apontar a suspei¢ao que os filhos podem guardar em relagao aos seus pais, mas aqui
temos também acesso as desconfiangas que os pais podem experimentar em relagao aos filhos.

Com estes dois exemplos etnograficos em consideragao, podemos compreender que ser bran-
co ¢, entre outras coisas, um indice de suspeicio (dir-se-ia também uma fronteira) situado na teia
relacional baniwa. Ocorre que de modo anilogo ao fato de que um “filho branco” ¢ suspeito, por
sua origem, um filho indigena legitimo, contingencialmente porque distante e, portanto, por seu
destino, se torna suspeito e isso pode ser expresso notando justamente que ele se tornou branco.
Lembremos como o Amdcio anunciou o retorno dos seus filhos, “[...] sao nossos filhos que voltaram
[...], mas eles s3o brancos j4, ninguém reconhece mais eles’, para desconfianca da mae que temeu o
eles poderiam fazer a ela. Nesses casos, o “ser branco” nada tem de essencial ou substancial, o que nos
permite entender que ndo somente um branco pode se tornar filho, como um filho pode se tornar
branco. Notamos nessas variagdes, no que concerne a filiagao, que se reconhece uma sempre possivel

insinuacio de diferenca nas relagoes.

CAMPOS V.20 N.1 2019 149



Sobre isso, Taylor (2001) aponta que entre os Jivaro é a introdugao realizada pela afinidade, do
componente de alteridade interna a cada termo da relagao, o que torna as relagdes propriamente sociais
entre parentes consanguineos de mesmo sexo, dado que “even same-sex children (in relation to ego) are
never fully and truly consanguineal” (idem:51). Nesses termos ¢ que podemos entender, como a autora,
que relacio ¢ diferenga. Ademais, a partir do Wagner (1977; 2010), podemos assinalar que a dinimica
relacional ¢ marcada pela reversibilidade, mesmo, por exemplo, na filiagao “legitima”. Assim, do mesmo
modo que as relagdes baniwa guardam potencialmente analogias com outras, sempre hd nelas uma

perspectiva de Outro.

Conclusao

O titulo deste artigo ¢ uma paréfrase do subtitulo do livro Staying with the Trouble: making kin
in the Chthuluceno de Haraway (2016a). Isso porque, o meu propdsito, como o desta autora, era fazer
com que “parente” significasse algo diferente do que na nossa tradi¢io ocidental moderna, delineando
uma socialidade que recusa um viés essencialista que podemos localizar nas ideias euro-americanas
hegemoénicas de consanguinidade. Haraway propoe isso a partir de “parentescos-inovadores nao na-
tais com individuos e coletivos em mundos gueer, descoloniais ¢ indigenas” (2016b: 145), discutin-
do processos imigratérios e criticando as campanhas de pré-natalidade na Europa. As inovagdes no
parentesco (kinnovation) se apresentam como um dos caminhos que Haraway encontra para propor
recomposi¢oes no Antropoceno, nova época geoldgica marcada pelo esgotamento ambiental-politico-
-social-cultural-subjetivo e cujas causas sao antrépicas. Nesse sentido, a autora diz que ¢ preciso seguir
“pistas ¢ estimulos para sismos na criagio de parentes nao limitados aos dispositivos da familia ociden-
tal, heteronormativos ou nao” (idem: 144). Os tensionamentos do parentesco que a filésofa feminista
propoe se alinham aquilo que os Baniwa ¢ os povos indigenas de maneira geral sempre fizeram. Isto ¢,
o reconhecimento da fabricagio como modus operandi dos processos de parentesco — haja vista a lite-
ratura etnoldgica (Seeger; DaMatta; Viveiros de Castro, 1987; Coclho de Souza 2001; Overing 1983-
1984; Viveiros de Castro 2002). O que sugere que os povos indigenas parecem ter muito a ensinar aos
nao indigenas sobre parentesco.

Nesse trabalho em especifico, pretendi demonstrar como esta critica ao parentesco euroamerica-
no hegeménico ¢é realizada pelos Baniwa, demonstrando que os seus modos de constituir parentes tém
como pressuposto uma relacionalidade generalizada que nao estipula 4 priori os seus limites, revelando
uma “abertura ao Outro” (Lévi-Strauss 1993). Assim, o que pretendi experimentar aqui por meio da
minha relagio com os Baniwa ¢ uma descri¢ao que aponta para um tipo de abertura do parentesco de
que fala Haraway.

O parentesco analégico de Wagner (1977) se mostrou uma abordagem interessante para fazer
notar essa abertura e a extensio dos limites do campo de parentesco e, assim, expressoes “como se” ou
“tipo” podem apontar para relagdes como nao sendo falsas ou ficticias. A propésito do pacto etnogra-

fico (Albert 2015), ressalto que mesmo que os antropélogos sejam entendidos como emissarios de um

150 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

mundo nefasto, quando nao indigenas e assim potencialmente inimigos', isso nao implica a impossibi-
lidade de uma formulagao via parentesco destas relagoes interétnicas. Nao hd de antemao uma impos-
sibilidade formal de inimigos se tornarem parentes, como tampouco de parentes se tornarem inimigos.
Nesse sentido, o parentesco baniwa, ¢ o amerindio de maneira geral, confronta-nos e expde-nos — an-
tropdlogos nao indigenas, sociedade ocidental moderna - de diferentes maneiras. Porém, nada aqui
deve sugerir que os Baniwa compreendam os seus parentes como um conjunto de relagoes harménicas
em uma sociabilidade marcada pela identidade plena. Uma comunidade de parentes ¢ também uma
comunidade de diferengas, mesmo em seus vinculos minimos”, por isso mesmo, o parentesco baniwa, e
vimos aqui apenas alguns de seus vislumbres, ¢ uma construcio perpétua e complexa que envolve expe-
rimentagoes, apostas, afirmagdes e reversoes. Para os Baniwa, ao contrario do que se concebe sob a ideia
de uma hereditariedade genética, o parentesco nao estd inscrito a revelia das agdes em algum cédigo ou
instAncia fixa e por isso precisa ser meticulosa e continuamente estabelecido.

O parentesco é exigente €, assim entendido, tem consequéncias importantes para a relac;éo que
um antropdlogo estabelece em trabalho de campo com seus anfitrides indigenas. O antrop6logo, mes-
mo que nao reconhega relagoes de parentesco durante o trabalho de campo com os seus anfitrides e
interlocutores, precisa estar atento ao que o parentesco indigena demanda. Assim, 20 mesmo tempo em
que ele precisa obviar constantemente a sua parte-afim-inimiga, deve produzir rela¢oes nao por iden-
tidade, mas pela diferenca que encarna. Afinal, como apontou Viveiros de Castro (2002), o processo
de parentesco ¢ para os povos amerindios em geral uma agao deliberada de extrair consanguinidade da
afinidade. Trata-se de uma costura constante e criativa, e se isso ¢ mais evidente a partir da relagao entre
este antropélogo e os seus anfitrides, isso nio signiﬁca que também nio o seja para os Baniwa entre
eles. O modo como o antropélogo ¢ pressionado a fazer parentesco em trabalho de campo em uma
comunidade indigena pode transformé-lo em um parente e, mesmo que isso no ocorra, transforma ao
menos provisoriamente o modo como ele produz suas relagdes durante a pesquisa etnogréfica entre os

seus interlocutores e anfitrides.

Jodo Jackson Bezerra Vianna é professor da Universidade Federal do Espirito
Santo (UFES), doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal de
Santa Catarina (UFSC), mestre em Antropologia Social pela Universidade
Federal do Amazonas (UFEAM) e psicdlogo pela Universidade Federal de
Rondénia (UNIR).

16 Seria interessante compreender a posi¢io que ocupa os antropélogos indigenas que pesquisam seu préprio povo.
17 Se apontei aqui diferencas se insinuando nas relagoes de filiagio, Andrello (2019) descreve diferencas se insinuando nas relagoes de
germanidade entre os Tukano.

CAMPOS V.20 N.1 2019 151



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALBERT, Bruce. 2014. “Situagao Etnografica” e Movimentos Etnicos. Notas sobre o trabalho de
campo pds-malinowskiano. Campos 15(1):129-144.

. 2015. Postscriptum — Quando eu ¢ um outro (e vice-versa). In.: KOPENAWA, Davi
& ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xama yanomami. Sao Paulo: Companhia das
Letras.
ANDRELLO, Geraldo. 2019. De irmaos e cunhados. Formas da diferenca no rio Uaupés. In.: SAEZ,
Oscar Calavia (Org.). Ensayos de teoria etnogrifica en las tiervas bajas de América del Sur. Madrid,
Nola Editores.
ANDRELLO, Geraldo. 2006. Cidade do Indio. Transformagoes e cotidiano em lanareté. Sao Paulo:
Editora UNESP: ISA; Rio de Janeiro: NUTTL.
BONILLA, Oiara. 2005. O bom patrao e o inimigo voraz: predagéo e comércio na cosmologia Pau-
mari. Mana, 11(1):41-66.
COELHO DE SOUZA, M. 2001. N&s, os vivos: “construcao da pessoa” e “constru¢ao do parentes-
co” entre alguns grupos jé. Revista Brasileira de Ciéncias Sociais, Sao Paulo, v. 16, n. 46, p. 69-96.
COUTINHO, Gabriel. 2007. Os Aparai e Waiana e suas redes de intercimbio. Tese: Sao Paulo: PP-
GAS/USP.
COSTA, Luiz. 2016. Virando funai: uma transformagio Kanamari. Mana 22(1): 101-132.
FAUSTO, Carlos. 2008. Donos demais: Maestria ¢ dominio na Amazonia. Mana. Estudos de Antro-
pologia Social, 14(2):329-366.
FIRTH, Raymond. 1998. Nés, os Tikopias. Um estudo socioldgico do parentesco na Polinésia primitiva.
Edusp, Sao Paulo.
GOW, Peter. 1991. Of mixed blood.: kinship and history in Peruvian Amazonia. Oxford: Clarendon Press.
HARAWAY, Donna. 2016a Staying with the trouble: making kin in the Chthuluceno. Duke Universi-
ty Press.

.2016b. Antropoceno, Capitaloceno, Plantationoceno, Chthuluceno: fazendo paren-
tes. ClimaCom Cultura Cientifica - pesquisa, jornalismo e arte, I Ano 3 - N. 5.
HUGH-JONES, Stephen. 1992. “Yesterday’s luxuries, tomorrow’s necessities: business and barter
in northwest Amazonia” In S. Hugh-Jones & C. Humphrey (eds), Barter, Exchange and Value. An
anthropological approach. Cambridge: Cambridge University Press.
JOURNET, Nicholas. 1995. Les paix des jardins: Structures sociales des Indiens curripaco du haut Rio
Negro (Colombie). Paris: Institut D’Ethnologie, Musée de LHomme.
KELLY, José. 2005. Notas para uma teoria do “virar branco”. Mana 11(1):201-234.
KILLICK, Evan. 2008. Godparents and Trading Partners: Social and Economic Relations in Peru-
vian Amazonia. Journal of Latin American Studies.
KOCH-GRUNBERG, Theodor. 2005. Dois anos entre os indzgenas. Manaus, EDUA, FSDB.
LEVI-STRAUSS, C. 1993. Histdria de Lince. Sao Paulo: Companbhia das letras.
MCCALLUM, Cecilia 2001. Gender and sociality in Amazonia: how real people are made. Oxtord: Berg.

152 caMPOS V.20 N.1 2019



FAZENDO PARENTES ENTRE OS BANIWA: REFLEXOES SOBRE AS RELACOES EM CAMPO

MATOS, M. A. 2018. Organizagio e histéria dos Manxineru do alto rio laco. Tese: Santa Catarina:
PPGAS/UESC.
MELATTTL]. C. 1976. Nominadores e genitores: um aspecto do dualismo krahé. In: SCHADEN,
E. (Org.). Leituras de etnologia brasileira. Sio Paulo: Companhia Editorial Nacional, pp. 139-149.
OVERING, Joanna. 1983-1984. Elementary structures of reciprocity: a comparative note on Guia-
nese, Central Brazilian, and North-West Amazon sociopolitical thought. Antropoldgica, n. 59-62, p.
331-348.
RAMOS, Alcida Rita, Silverwood-Cope, Peter e OLIVEIRA, Ana Gita. 1980. Patroes e clientes:
relages intertribais no Alto Rio Negro. In: Hierarquia e simbiose: relagoes intertribais no Brasil. Sao
Paulo: HUCITEC. pp. 135-182.
SAEZ, Oscar. 2006. O nome e o tempo dos Yaminawa: etnologia e histéria dos Yaminawa do rio Acre.
Sao Paulo/ Rio de Janeiro, Editora da Unesp, ISA e NUTL
SANTOS-GRANERO, E 2007 Of fear and friendship: Amazonian sociality beyond kinship and
afhinity. Journal of the Royal Anthropological Institute, London, v. 13, n. 1, p. 1-18.
SOARES-PINTO, Nicole. 2018. Uma incontornével diferenga: parentesco nas Terras Baixas da
América do Sul (1996-2016). BIB, Sio Paulo, n. 87, 3, pp. 105-132.

.2014. Entre as teias do marico: parentes e pajés djeoromitxi. 2014. 492 f. Tese: Brasilia:
UNB.
SEEGER, A. 1981. Nature and society in central brazil: the suya Indians of Mato Grosso. Cambridge:
Harvard University Press.
SEEGER, A.; DA MATTA, R.; VIVEIROS DE CASTRO, E. B. 1987. A construgio da pessoa nas
sociedades indigenas brasileiras. In: OLIVEIRA, J. P. (Ed.). Sociedades indigenas e indigenismo no
Brasil. Rio de Janeiro: Marco Zero, p. 11-29.
TAYLOR, Anne-Cristine. 2001. “Wives, Pets and Afhines: Marriage among the Jivaro”. In: L. M. Ri-
val and N. L. Whitehead (Org.). Beyond the visible and the material: the ameriandinization of society
in the work of Peter Riviére. Oxford, Oxford University Press: pp. 45- 56.
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. 2002 “O problema da afinidade na Amazénia”. In: A4 inconstin-
cia da alma selvagem. Sao Paulo, Cosac e Naify, pp. 87-180.
VIANNA, Joao. 2017 Kowai e os Nascidos: a mitopoese do parentesco baniwa. Tese: Florianépolis:
PPGAS/UESC.
WAGNER, R.2010. 4 invengio da cultura. Sao Paulo, Cosac e Naify.

. 1977. “Analogic Kinship: A Dabiri Example”. American Ethnologist, v.4, n.4, pp. 623-42.

. 1974. Are there social groups in the New Guinea Highlands? In: LEAF, M. (Ed.).
Frontiers of anthropology. New York: D. Van Nostrand Company, p. 95-122.
WALKER, H. 2013 Under a Watchful Eye: Self, Power and Intimacy in Amazonia. Berkley, Los
Angeles, London: University of California Press.
WRIGHT, R. 2005 Histdria Indigena e do Indigenismo no Alto Rio Negro. Campinas: Mercado de Letras.

CAMPOS V.20 N.1 2019 153



FAZENIK)PARENTESIHWTRE()SBA&HVW&:REFLEXOESEHIBRE}“;RELAgéESEmI
CAMPO

Resumo: Este artigo ¢ uma investigacao de algumas das relagoes possiveis entre antrop6logos e seus an-
fitrides indigenas, considerando o parentesco como abordagem analitica pertinente. Para tanto, parto da
minha experiéncia etnografica entre os Baniwa, povo de lingua arawak que vive no Noroeste Amazonico,
descrevendo o vinculo que se estabeleceu entre mim e o casal Julio e Maria, meus principais anfitrides.
Procuro compreender como esta relagao indicia diferentes posi¢oes dentro do campo do parentesco, sem-
pre reversiveis, caracterizando modos dindmicos de fazer parentes. Seguindo a ideia de um parentesco
analégico (Wagner, 1977), demonstrarei como um antropdlogo branco e seus anfitrides baniwa se situam
em uma cadeia de analogias: brancos e indigenas, patroes ¢ empregados, pais ¢ filhos (adotivos, “bas-
tardos” ¢ “legitimos”). Ao final proponho alguns entendimentos sobre o parentesco baniwa a partir do
modo como ele ¢ constituido em uma das fronteiras do seu campo: na relagao com os brancos.

Palavras-chave: Baniwa; Noroeste Amazonico; Trabalho de campo; Parentesco analdgico.

MAKING KIN RELATIONSHIPS AMONG THE BANIWA: REFLECTIONS ON THE
FIELD RELATIONS

Abstract: From my ethnographic research among the Baniwa — a people who live in the Northwest
Amazon and whose language is Arawak — this article consists in an investigation into some possible
relations between anthropologists and their indigenous hosts. In order to do that, I describe the bond
established between me and the Baniwa couple, Julio and Maria, who are my main hosts. This article
uses kinship as its pertinent analytical approach. I aim in understanding how this relation gives evi-
dence of different and always reversible positions in the field of kinship. These positions characterize
dynamic modes of making kin. Drawing on the ideia of analogic kinship (Wagner, 1977), I will show
how a white anthropologist and his Baniwa hosts are situated in the following analogies chain, white
and indigenous people, bosses and workers, parents and adopted, bastard and legitimate children. At
the end, I propose some understandings about Baniwa kinship from the way in which it is constituted
in one of its field’s boundaries: in the relationship with white people

Keywords: Baniwa; Northwest Amazon; Fieldwork; Analogic kinship.

RECEBIDO: 10/04/2019
APROVADO: 20/05/2019

154 caMPOS V.20 N.1 2019



