CAMPOS V.19 N.1 JAN.JUN.2018

TEXTO INFORMATIVO

Yubaka Hayra: Notas sobre a
Conferéncia Indigena da Ayahuasca

DOMINGOS BUENO DA SILVA

A primeira Conferéncia Indigena da Ayahuasca' — Yubaka Hayrd —, que na lingua Hatxa Kuin
significa algo como “todos juntos conversando sobre o que ¢ certo’, foi um evento realizado entre 14 a
17 de dezembro de 2017 na Terra Indigena Puyanawa, localizada na cidade de Mincio Lima, no estado
do Acre, com a participagao de mais de 170 indigenas, representando 14 povos. O evento teve como
objetivo discutir aspectos ligados 4 produgao, transporte, consumo, patrimonializa¢io, questdes rela-
cionadas a ancestralidade, preparo e utiliza¢ao da ayahuasca pelos povos indigenas®

Organizada por algumas organiza¢oes indigenas do Acre como a Organizagao dos Povos Indi-
genas do Rio Envira (Opire), Organizagio dos Povos Indigenas de Tarauaca (Opitar), Organizagio
dos Povos Indigenas do Rio Jordio (Opirj) e a Associagao dos Seringueiros Kaxinawa do Rio Jordao
(ASKARY]), além do apoio logistico do Instituto Federal do Acre (Ifac) ¢ da Fundagio Nacional do
Indio (Funai/CR Jurud)?, as varias discussdes e painéis apresentados constituiram-se em formato de

contraponto aos desdobramentos, deliberagoes e direcionamentos das duas edigoes da AYA: World

1 A ayahuasca, palavra de origem quechua para vinho das almas, ¢ um cha obtido pela coc¢@o de duas espécies vegetais
originalmente amazodnicas, o cipd Banisteriopsis caapi e o arbusto Psychotria viridis. Utilizado milenarmente por varias socie-
dades indigenas da Amazodnia para produzir estados alterados de consciéncia, tornou-se conhecido dos ndo indios brasileiros
nos sucessivos ciclos da borracha, que originaram diversas religides ayahuasqueiras e usam o chd em seus rituais. Seus segui-
dores hoje em dia se espalham néo apenas pelo Brasil, mas em varios paises.

2 Sobre a ayahuasca no universo indigena e urbano ver Luna (1986), Groissman (1991), Labate (2002, 2017), Raatsch
(2005), Mizumoto (2012) ¢ outros.

3 Participaram os povos Apolima Arara, Ashaninka, Huni Kuin, Jaminawa, Jaminawa Arara, Kuntanawa, Manxineru, Nawa,
Noke Koi, Nukini Puyanawa, Shanenawa, Shawadawa, Yawanawa e Tukano do Amazonas, representado por Daiara Tukano
da Radio Yande. Além dos organizadores, outras organizagdes também participaram do encontro como a Associa¢do do Mo-
vimento dos Agentes Agroflorestais Indigenas do Acre (Amaaiac), Organizacdo dos Professores Indigenas do Acre (Opiac),
Organizagio das Mulheres Indigenas do Acre, Sul do Amazonas e Noroeste de Rondonia (Sitoakore), Federagdo do Povo Huni
Kuin do Acre (Fephac), Conselho Nacional de Politicas Indigenistas (CNPI), Instituto do Patrimonio Histérico e Artistico Na-
cional (Iphan). Empresa Brasileira de Pesquisa Agropecuaria (Embrapa); Assessoria de Assuntos Indigenas do Estado do Acre
e o Distrito Sanitario Especial Indigena do Alto Jurua (Dsei/ARJ).



Ayahuasca Conference, que nao contemplaram os questionamentos e encaminhamentos dos povos
indigenas da Amazonia *.

A primeira edi¢ao da AYA aconteceu em 2014 na cidade de Ibiza, Espanha, organizada pelo
International Center for Ethnobotanical Education, Research and Service (Iceers), voltada para um
publico predominantemente cientifico, junto a representantes de igrejas ayahuasqueiras, com uma pe-
quena participacao de representantes indigenas. Na época a imprensa local espanhola chegou a chamar
Ibiza de “a capital internacional da ayahuasca’, gerando ébvias notas de indignagao sobre a apropriagao
que entao se processava’.

Sua segunda edi¢ao em Rio Branco em parceria com a Universidade Federal do Acre, Ufac, foi
também uma tentativa de aproximar a comunidade cientifica, as igrejas ayahuasqueiras e os indios
num evento de grande porte, buscando superar o mal-estar da primeira edi¢ao espanhola. Infe-
lizmente, no entanto, a quase totalidade dos temas discutidos durante a AYA nio contemplaram ou
divergiram essencialmente dos posicionamentos dos indigenas.

Entre as queixas relatadas, inclusive nas redes sociais, pelos poucos participantes indigenas
presentes no evento, a principal foi em relagao ao formato e ao curto tempo de exposi¢ao nas mesas,
caracteristico dos congressos académicos, que impossibilita o desenvolvimento de um outro tipo de
argumentacio que nao se orienta pela sintese temdtica dos grupos de trabalho, mas que desenvolve-se
por meio das habilidades de oratéria e da performance da fala, caracteristicas de vérias sociedades ame-
rindias. Normalmente divididas em GTs teméticos com blocos de 15 minutos, as apresentagdes nao
comportam esse tipo de expressao e formalizagao retdrica que, em sua forma nativa, pode estender-se
por horas ou ser fragmentada ao longo dos dias e noites.

Outra critica foi com relago ao tratamento desigual oferecido aos palestrantes indigenas ¢ nao
indigenas. Estudiosos e mestres dos saberes da floresta sofreram tratamento assimétrico em relagao
aos demais palestrantes, muitos deles estrangeiros, acomodados em hotéis de Rio Branco, com des-
locamento e alimentagao diferenciada, enquanto que os indios foram distribuidos em alojamentos
universitarios, alimentando-se no refeitério da institui¢ao hospedeira. Em assembleias e encontros
promovidos pelas organizagdes indigenas, e com a crescente dificuldade de conseguir recursos para os
eventos, as acomodagdes seriam consideradas suficientes. De um modo geral, os povos da floresta sao
reconhecidos por sua capacidade de despojamento e adaptacio as diversidades que enfrentam, entio
€ssa nao seria a principal questao.

O que ali se evidenciou para os indios foi o reconhecimento dos organizadores do protagonis-

mo do pensamento cientifico académico e eurocéntrico no evento, além do papel reconhecidamente

4 O resumo de Labate sobre o evento nos permite um vislumbre de sua magnitude, com mais de 200 propostas compostas
por 60% de pesquisadores académicos (academic track) e 40% de praticantes com conhecimento empirico de 28 paises, com
predominancia de trabalhos das ciéncias sociais seguidos pela biomedicina, psicologia e saude publica. Entre os principais
desafios que resultaram do encontro, varios versam sobre recursos para pesquisas, o acesso a folha e ao cipd, a ortodoxia de
alguns grupos ayahuasqueiros, entre outros. Neles ndo ha mengio alguma sobre demandas, conflitos ou reconhecimento das
sociedades originarias, que constam como participantes do evento, mas nao enquanto precursoras desses saberes. De fato, o que
as falas encaminharam foram propostas de patrimonializagdo universal da ayahuasca.

5 Como um dos exemplos, ver Beltran (2014).

184 caMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018



YUBAKA HAYRA: NOTAS SOBRE A CONFERENCIA INDIGENA DA AYAHUASCA

institucional das igrejas ayahuasqueiras ali presentes®. Os indios, enquanto convidados, emprestaram
uma aura de “legitimidade” no cendrio amazdnico representado na sede do evento que, embora urbano
e com comodidades, encontra-se relativamente préxima da floresta.

Foi baseado nessas experiéncias que, em assembleias regionais, os indigenas compreenderam a
necessidade de utilizar outro formato de discussao orientado as suas problematicas e que fosse condu-

zido pelos préprios, vetada a participagao de cientistas e pesquisadores nao indigenas.

As inscrigoes

Foram abertas inscri¢oes eletronicas para a participagao na conferéncia, nas quais os interessa-
dos poderiam explicar suas inteng¢des e que tipo de contribuicio poderiam dar ao evento, que foram
avaliadas por uma comissao que avaliou caso a caso sua pertinéncia. Além dos representantes de érgaos
publicos que tém afinidade ao tema, como a Procuradoria da Republica, Iphan, Funai e a Policia Fe-
deral, foram feitos convites alguns para nio indigenas, entre eles eu, para “prestigiar e contribuir com
este importante evento do movimento indigena do Vale do Jurud’, conforme explicitado nos dizeres
do convite.

A viagem de Cruzeiro do Sul até a Terra Indigena Puyanawa, em Méncio Lima, dura aproxi-
madamente uma hora pela rodovia BR-364, seguida por um pequeno trecho de estrada de terra. Os
Puyanawa, apds quase serem extintos no inicio do século XX, tornaram-se referéncia na produgao de
farinha de mandioca no Acre (macaxeira no nordeste brasileiro ¢ azs4 na lingua Puyanawa), dotando a
aldeia de uma infraestrutura que, junto a posicao geogréfica da aldeia, facilitou a logistica do evento.”

Anteriormente a 1.* Conferéncia Indigena da Ayahuasca, realizou-se entre 10 e 14 de dezem-
bro de 2017 a 1.2 Conferéncia das Organizagdes Regionais Indigenas (alguns dos presentes permane-
ceram na Conferéncia da Ayahuasca) para debater as diferentes politicas dos organismos oficiais que
atuam no estado, particularmente com os representantes do governo estadual e de organizagdes nao
governamentais (ONGs) que atuam nesse contexto. Naquele momento também estavam presentes os
parentes isolados contatados pela Frente de Protegio Etnoambiental do Envira — FPENV - (ali deno-
minados como indios de recente contato) que participaram como observadores timidos, talvez em sua
primeira apari¢ao numa assembleia de “parentes’.

As questdes que estiveram em discussao diziam respeito as diversas dindmicas das relagoes en-
tre indios e nao indios, principalmente aquelas relativas aos indigenas de recente contato, mas também

apareceram questionamentos sobre a necessidade do protagonismo indigena nas tomadas de decisao e

6 Centro de Iluminaggo Cristd Luz Universal (Ciclu)/Alto Santo, Centro Rainha da Floresta (CRF), Centro de Iluminagao
Cristd Luz Universal Juramida (Ciclujur), Centro Eclético Flor do Létus Iluminado Maria Marques Vieira (Ceflimmavi), Cen-
tro Espirita Beneficente Unido do Vegetal (UDV), Centro Espirita e Culto de Oracgdo Casa de Jesus — Fonte de Luz e Centro
Espirita Obras de Caridade Principe Espadarte.

7 Aexemplo de outras etnias no estado do Acre, os Puyanawa foram submetidos as sucessivas ondas invasoras de caucheiros,
seringalistas e seringueiros. Forgados a aprender a lingua portuguesa e abandonar seus costumes até a década de 1950 “viveram
como verdadeiros escravos do Coronel Mancio Lima, proprietario do seringal Barfio do Rio Branco. Nao tinham direito a nada,
nem sequer a uma parte infima do seu antigo territorio. Foram completamente expropriados de suas terras. Passaram a fazer
todos os tipos de trabalho bragal e pesado no seringal Bardo e em troca recebiam a alimentacdo diaria e umas poucas mudas de
roupas.” (Instituto Socioambiental ISA, 2010) fonte: ISA: <https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Puyanawa>.

CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 185



no planejamento de suas agdes. Nas discussoes apareceram aquelas ligadas a exploracio de petréleo na
Amazonia e nas terras indigenas da Amazdnia, a profusao dos festivais culturais® com suas vantagens e
consequéncias, fortemente focadas na autodeterminacio e na recusa de qualquer forma de tutela, seja
explicita ou implicita.

Apesar de haver um reconhecimento do papel das ONGs, das iniciativas do governo do estado
do Acre por meio dos processos de alfabetizagao indigena, produgao e pesquisa, as falas foram con-
tundentes no sentido de que “os indios nao sao de ninguém”, com uma forte cobranca dos agentes ali

presentes, governamentais ou nao, sobre investimentos, retornos e a continuidade dos processos.

A Yubaka Haiura

A Conferéncia da Ayahuasca iniciou no dia 13 de agosto com uma apresenta¢io musical dos
anfitrioes Puyanawa, liderados por seu cacique cantando uma cangio (puya: sapos) chamando os ou-
tros animais da floresta. Apds as boas vindas e demais apresentagdes formais, foram explicitadas as
propostas de formato para o evento, sendo que, em seguida, iniciaram-se as falas.

Ainda durante a tarde do primeiro dia surgiu uma fala baseada na proposta original do encon-
tro com relagio ao protagonismo dos povos origindrios ¢ o sigilo necessirio para que se manifestassem
de forma espontinea com relagio a uma temdtica sensivel e complexa. Na assembleia programdtica a
questao do fim da tutela sobre a sua autodeterminagio e protagonismo em relagao a projetos, propos-
tas e gerenciamentos de Ongs e governo foram evidenciados, inclusive com relagio 4 educagio escolar
indigena. Ficou evidente a necessidade de produzir uma narrativa prépria sobre a ayahuasca, a qual
implica rejeitar também qualquer forma de tutela cientifica ou religiosa sobre a bebida.

Sendo um processo de construcio e de tomada de posi¢ao, naturalmente ele passaria por dis-
cussoes, contradig¢oes e posicionamentos conflitantes com relagio a grupos, pessoas e institui¢oes. Nes-
se sentido, para evitar a descontextualizagio das falas, foi realizada uma reuniao com todos zawd (nio
indios) para estabelecer os limites e responsabilidades quanto ao registro das falas, performances e ri-
tuais. Nessa reunido, na presenca de todos os zawd que pretendiam realizar registros, foi solicitado que
todos assinassem um termo de confiabilidade e de cessao de direitos de todo material visual e auditivo
captado para as Organiza¢oes Indigenas, além da necessidade de sua permissao para a utilizagao das
falas, can¢des e imagens. Sem maiores questionamentos, todos os técnicos das agéncias governamentais
presentes assinaram, além de outros profissionais participantes, como era o caso de uma equipe austra-
liana que veio acompanhando um grupo de indigenas e um cinegrafista carioca que estava finalizando
um documentario sobre a ayahuasca. Era permitido livremente & comissao de suporte do Ifac ¢ a todos
os indigenas o registro.

A conferéncia indigena pautou sua concepgio e formato numa contraposi¢do as premissas e
resultados das edigoes da AYA. Nesse sentido, alguns pares comparativos evidenciam como elas mo-
tivaram as discussoes ¢ o formato do encontro, de alguma forma pensado como uma resposta desafia-

dora a cada um dos elementos que culminaram na Conferéncia Internacional da Ayahuasca, iniciando

8 Segundo o portal da Assessoria de Assuntos Indigenas do Governo do Acre sdo 48 festivais em todo o Estado.

186 caAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018



YUBAKA HAYRA: NOTAS SOBRE A CONFERENCIA INDIGENA DA AYAHUASCA

por sua denominagio: uma Conferéncia Indigena em substitui¢ao a uma Conferéncia Internacional,
apontando de partida os questionamentos sobre o que ali se compreendeu como mais um episddio de
apropriacao de conhecimentos, técnicas e ativos. Outros paralelos foram o protagonismo dos saberes
indigenas em relagao aos da academia, pesquisadores indigenas em relagao aos pesquisadores brancos,
a espacialidade provocativa do cendrio da floresta na aldeia versus o urbano da universidade. E, funda-
mental para os organizadores, foram as apresentagoes dos palestrantes acontecendo quando ez estado
alterado de consciéncia apds sua ingestao no lugar de discussoes e didlogos sobre os estados alterados de
consciéncia por meio de relatos, narrativas e entrevistas.

Baseada nessa rejeicao ao que compreendem como apropriagao de praticas dos povos origina-
rios sobre a ayahuasca, as falas questionaram pesquisadores académicos que produzem conhecimento
bioquimico, neuroldgico, socioldgico ou religioso sobre o chd, mas nao o bebem; os adeptos do neo-
xamanismo urbano que o consomem e comercializam promovendo préticas terapéuticas hibridas nos
centros urbanos (Labate, 2002; 2017), respeitando de alguma forma o conhecimento indigena, mas
advogando seu registro como patriménio da humanidade e as Igrejas Daimistas tradicionais, tais como
a UDV, a Barquinha ¢ o Alto Santo.

Essas tiltimas, apesar de reconhecerem historicamente esse encontro transcultural (como no
caso de Irineu Serra, fundador do Santo Daime), adquirem contornos mito- histéricos (ver Goulart,
1996), crendo numa génese com uma epistemologia “intercosmoldgica™ na qual “os preceitos morais
da doutrina sao fundados no Novo Testamento Biblico, o ritual tem origem indigena e a visio do mun-
do é espirita. . A UDV também relata que uma das varias encarna¢oes do Mestre Gabriel — fundador e
recriador da doutrina —, foi numa tribo localizada no Peru em tempos incertos, que veio restaurar o ve-
getal (ayahuasca) na superficie da terra (Melo 2013). Em ambos os casos a materialidade da experiéncia
com ayahuasca ¢ suplantada por sua origem ancestral divina: os indios sao portadores e nao emissérios
ou protagonistas de sua origem.

Vale relatar brevemente aqui e de forma despretensiosa uma questao intersemidtica distintiva
entre as diferentes percepgoes da ayahuasca, diacriticas para os varios segmentos que a utilizam. A
narrativa do surgimento do Santo Daime nos d4 pistas sobre isso, distinguindo seringueiros de proce-
déncia exdgena e caboclos locais' que sao o resultado das relagoes entre os zawd e os indigenas, muitos
dos quais naquele momento nos idos do final do século XIX em que, por conta das cruéis correrias
ocorridas na regido, viviam em situagao de negacao étnica. Desses tltimos aprenderam nao s6 o prepa-
ro da bebida, mas sua utilizagao ludica nas noites de sébado no retorno das estradas de seringa, quando
ao som do violdo cantavam as chamadas dos “caboclo” (Goulart gp. ciz.: 4). Por “caboclo” pode-se com-
preender que nio eram habitantes das cidades e nem tampouco indios: sao aqueles homens e mulhe-
res que se utilizaram muitas vezes dessa estratégia comum de se esconder, a partir dessa denominagao
genérica, das violéncias, perseguicoes e mortes provocadas principalmente pelas empresas seringalistas

na regido. Habitantes de mundo hibrido, 14 e c4, funcionaram (e ainda funcionam) como uma ponte

9 Nesse sentido ver também Bomfim (2006).

10  Conhecidos como camamelucos em outras regides do pais, fruto dessa miscigenagao entre indios e brancos, e também de
“cabocos”, sem a letra 1.

CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 187



entre os varios mundos que naquele momento colidiam, trazendo e levando conhecimentos da floresta
para a cidade e vice-versa.

A utilizagio da ayahuasca nos centros urbanos como um portal de “acesso ao sagrado’, ou entao
em rituais de cura xaménicos, nao ¢, de muitas formas, um trago comum as diversas etnias que dela se
utilizam. Por exemplo os Kulina, falantes de uma lingua Arawd e que vivem no Acre, sul do Amazonas
e Peru, raramente a utilizam nos rituais de cura, preferindo o emprego do canto e da fala, enquanto
que a ayahuasca ¢ mais utilizada para localizar caca ou visitar parentes distantes. J4 o povo Huni Kuin a
utiliza, entre outras coisas, para defrontar-se com esse outro lado da realidade em que a espiritualidade
também habita outros seres, animais ou plantas (Lagrou 1998).

Estudiosos de ayahuasca e plantas psicoativas como Hatsch (2005) argumentam que os es-
tados alterados sao profundamente influenciados tanto pela cosmologia pessoal como a coletiva dos
usudrios, operando como tipos diferenciados de mapa mental. Ele dird que “a experiéncia que a droga
produz ¢ fortemente influenciada pela matriz cosmoldgica e mitoldgica do usudrio, e pelo ritual que
acontece no mundo exterior. Mitologia e cosmologia fornecem a topografia ou a cartografia do mun-
do xaménico além de mostrar os caminhos para dentro e para fora dele. J o ritual fornece a estrutura
externa que facilita a transicio do usudrio entre sua realidade cotidiana para a xamanica, e para ela
voltar”!!

Varios grupos Pano presentes na conferéncia, principalmente os Yawanaw4 e Huni Kuin, refe-
rem-se frequentemente 4 ayahuasca como medicina, ou como a “nossa medicina”. Entre os xamas Ya-
wanawa reconhecidos (aqueles que fizeram as dietas e resguardos preparatdrios) é comum a utilizagio
de plantas, dietas e restri¢des alimentares para curar. De alguns mais velhos ouvi por mais de uma vez
que os jovens que cantam ¢ promovem sessoes de #7i nas aldeias e nas cidades ainda nao sao xamas, por
nao terem completado sua iniciagao, além de nao conhecerem ou saberem utilizar as plantas curativas.
O rapé, por exemplo, ¢ muito difundido nessa regiao da Amazonia, utilizado ludicamente ou como
instrumento de poder e de cura e pensando num contexto mais amplo, o xamanismo Pano utiliza mais
o tabaco do que outras substncias para curar e produzir o transe (Aparicio 2017).

Também como resultado da popularizagao desse universo de praticas xaménicas com ayahuas-
ca, que até recentemente configurava-se predominantemente masculino e adulto, ¢ comum encontrar
jovens e mulheres a utilizando, inclusive com alguns casos de xamas femininas que sao reconhecidas
pelo seu grupo™.

Em um dos dois rituais de ayahuasca que ocorreu na conferéncia, uma das cang¢oes que os jo-
vens cantaram, acompanhada por violao e percussao, faz referéncia a essa “for¢a natureza que veio do
astral colocando a pureza no meio da floresta, da Rainha Samatima. E também as estrelas que encantam

clareando.” (trilha DR6:0.44), nao passando despercebida ai a integracio entre os saberes indigenas e

11 Em tradugao livre: the drug experience is heavily influenced by the mythological and cosmological matrix of the user and
by the ritual that is taking place in the external world. Mythology and cosmology provide the topography or cartography of
the shamanic world and show the ways into it and back out. The ritual provides the outer framework that facilitates the user's
transition from everyday reality to shamanic reality and back” (:27).

12 Entre os Yawanawa temos Putanny e Patsini Yawanawa reconhecidas como xamas e outro caso entre os Manchineri do
qual tenho apenas relatos orais.

188 caAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018



YUBAKA HAYRA: NOTAS SOBRE A CONFERENCIA INDIGENA DA AYAHUASCA

daimistas no contexto das trocas culturais religiosas acreana. Um exemplo dessas travessias inter-reli-
giosas aparece numa das falas de Biraci Yawanaw4, quando afirma que “... Jesus ¢ o primeiro pajé. Deus
¢ a natureza... a floresta o vento...”.

As nogoes e concepedes de “sagrado e profano’, religioso e laico, sao tanto controversas quanto
sutis no universo ayahuasqueiro, seja ele indigena, urbano ou nao. Essa discussao serd brevemente le-
vantada aqui apenas no sentido de sugerir que talvez para os indigenas nao sejam apenas as doutrinas,
morais ou legais, que estejam em pauta, S€nao um sentimento profundo, reincidente e antigo que se
estende até a colonizagao europeia de ver e rever novamente suas praticas, conhecimentos e riquezas
serem apropriadas sem o devido reconhecimento de sua origem.

Registro de patentes por industrias farmacéuticas ou quimicas, de substancias ou de proce-
dimentos tradicionais a elas ligados, direitos de uso de imagem e som negados ou desconsiderados e,
nesse caso em tela, um tipo particular de biopirataria cultural dos conhecimentos e dos recursos gené-
ticos desses povos originarios, advogando o direito universal a0 uso, registro universal e a disseminagao
mundial da ayahuasca sem que sejam consultados.

Em consonAncia com esse contexto mais amplo, todos os participantes foram instados, jé no
processo de inscri¢ao para o encontro, a beber ayahuasca em algum momento, com uma frequéncia que
variava de acordo com a vontade ou o interesse pessoal. Durante as exposi¢oes orais, varios oradores
beberam o chd antes ou durante as sessdes e, embora estivessem falando durante o estado alterado de
consciéncia, isso era quase imperceptivel para quem nao soubesse ou tivesse presenciado a ingestao da
bebida. Esse foi um divisor de dguas entre as duas conferéncias, moldadas sobre cosmologias senio
incompativeis, qui¢d excludentes.

Sem a participagao de palestrantes nacionais ou estrangeiros, a conferéncia procurou organizar
as discussoes, os painéis, as cerimonias e celebragdes, buscando caminhos préprios que também foram
surgindo ao longo dos dias, movendo-se por entre os reflexos que essa medicina tem causado em todo
mundo. Entre os participantes vale registrar gestores e autoridades presentes ao evento, entre eles jui-
zes, procuradores, policiais federais ¢ o comandante do Exército com alguns soldados (a institui¢ao
forneceu barracas de campanha para o evento), além de alguns convidados que tém ligacao com os
temas de indigenismo e ayahuasca, como ¢ o meu caso.

Nos dias que se seguiram presenciei e registrei todas as discussoes em que 0s varios povos pre-
sentes falaram abertamente sobre os mais variados temas relacionados ao chd, desde o plantio até sua
patrimonializacio, e entre eles um que particularmente me interessa, que ¢ a relagiao dos cantos de
ayahuasca enquanto interface entre dominios ontolégicos nao apenas entre seres visiveis e invisiveis,
mas também entre um continuo entre diferentes espécies e o papel dessas cangdes enquanto um tipo de
idioma intercultural desses povos. O canto da abertura do encontro em formato de coro misto em unis-
sono dos Puyanawa criou um certo tipo de referéncia sonora para o encontro que era frequentemente
lembrado pelos participantes. Essa ¢ a impressio sonora (uma mistura em que o sonoro ¢ registrado
com pressao) que permanece em minha memoria sobre esses dias de muita conversa, discussoes, alegria
e liberdade cultural. Numa das falas de Bira Yawanawa, ele disse que: — “Encontro de parente ¢ igual

namoro de jabuti: se bate, mas se entende”.

CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 189



Ao longo dos debates que ocorreram sobre o uso, a liberagao, o transporte, o reconhecimento
da sabedoria dos povos da floresta e os perigos da sedu¢ao oportunista do mercado de consumo sobre
os jovens xamas, os indigenas falaram sempre o que quiseram, expuseram seus pontos de vista, discu-
tiram, concordaram e discordaram, mas em momento algum abandonaram o respeito ¢ a diplomacia
cultural que tanto os distinguem. As falas finais foram sempre no sentido de procurar fazer o melhor,
ser melhor, respeitar a si, 0s OUtros € a natureza que vive € éa prépria floresta.

Os dias desenrolaram-se entre as falas das liderancas, o dia a dia na Terra Indigena, feito de dor-
mir sobre o colchonete no chao duro, tomar varios banhos no igarapé e registrar as falas dos encontros
numa oportunidade tnica de ouvir dos préprios atores diferentes relatos de etnogénese dos indios de
recente contato, de demarcagao de terras, de experiéncias misticas e a preocupagio fundamental com
as formas de lidar com a expansao do uso do cipé fora dos contextos nativos.

Apesar das vérias temdticas e abordagens, ¢ possivel apontar algumas convergéncias nas dife-
rentes falas, principalmente em relagio ao receio de que essas apropriagdes culturais, bem-intenciona-
das ou nao, venham ganhar contornos irremediédveis ou inelutaveis, seduzindo jovens indigenas desavi-
sados para um mercado de raves praticado por adeptos de um certo tipo de “xamanismo de boutique’,
como disse em sua fala a representante do povo Tukano, a artista plastica Daiara Tukano.

Seguindo o fluxo perceptivel das discussdes e manifestagdes orais junto aquele invisivel das
miragdes, era possivel perceber um outro manifesto diariamente a partir de pequenos seres nao huma-
nos nativos. Ao monitorar os niveis de grava¢ao do fluxo sonoro como sempre acontece em ambientes
de floresta, pude captar uma intrincada sonoridade que formava a soundscape local (Krause, 2013)
composta de grilos, macacos, passaros e dgua, juntavam-se vozes humanas, violoes, chocalhos, flautas,
instrumentos percussivos e sotaques variadissimos, desde o norte da China e Europa®® passando por
xamas latino-americanos, que vieram participar como ouvintes, até os jovens indios da regiao que pas-
savam praticamente todas as horas do dia cantando can¢des de cipd, uni, rami, kamaripi (todos nomes
indigenas de ayahuasca) ou qualquer outra denominagio particular utilizada no lugar do termo genéri-
co ayahuasca. Nesse ambiente multicultural ouvi can¢oes Kayapd Gorotire do Xingu junto a icaros da
Amazodnia Peruana, cantadas junto a hinarios do Santo Daime acompanhados por violao e percussao.

Durante as noites do encontro, ocorreram proje¢des de documentdrios e curtas com temdtica
indigena ou ayahuasqueira. Numa delas foi projetado o documentério Xina Bena Beisikit, de Dedé
Maia, com narragio do zxai Terry Aquino, que disparou: — Eu adoro Haux Music! (haux, numa defini-
¢ao bastante simplificada, ¢ uma palavra sagrada usada por alguns grupos indigenas para iniciar e fechar
seus rituais, mas nesse caso a referéncia remete a uma localidade, a um povo ou uma tradi¢ao desses
povos de lingua pano do Acre).

Durante o evento, aconteceram duas sessoes oficiais de ayahuasca que foram organizadas da
seguinte forma: durante a primeira parte os antigos xamas cantavam seus cantos desacompanhados,
em formato solo ou coletivo e, apds a segunda dose, os jovens surgiam para cantar suas cangdes acom-
panhadas por instrumentos, fossem violdes, chocalhos ou tambores sem uma formacao rigida. Essa é a
Haux Music.

13 Participaram do evento um sueco, um italiano, um indiano e uma chinesa.

190 caAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018



YUBAKA HAYRA: NOTAS SOBRE A CONFERENCIA INDIGENA DA AYAHUASCA

Velhos, jovens e liderancas indigenas compreendem que sao estilos cancionais distintos entre
cantos com e sem acompanhamento de instrumentos, nesse caso os de origem nao indigena, signifi-
cando e indicando uma fronteira que precisa ser melhor compreendida entre o novo e o tradicional, o
misturado e o puro, jovens e velhos. Embora se respeitem, o repertério tradicional é bastante distinto
das novas manifestacoes.'

Duas performances realizadas durante a primeira sessao da ayahuasca, que aconteceu no in-
terior de um galpao da aldeia, chamaram-me a atengio, sendo o primeiro deles um canto Puyanawa
realizado na abertura, em coro unissono e desacompanhado. Duas caracteristicas que hoje tendo a con-
siderar diacriticas das manifestagdes musicais desacompanhadas dessa regiao ocorreram durante sua
execucao, que foram o pitch rising e pulse rising, alterando simultinea e coletivamente tanto a frequén-
cia como o pulso. Ao final, quando a cangdo e os cantores retornam ao ponto de partida, a frequéncia
aumentou quase um tom e meio, o pulso mais de 20% e dinAmica passou de mezzo forte para fortissimo,
produzindo uma sensagao de habilidade técnica para os que ouviam.

A segunda foi uma cangio de kawd (a folha que se mistura ao cozimento do cipd) executada
por Biracy Yawanawa. Diferentemente da can¢ao coletiva Puyanawa, era uma cangao solista que evi-
denciava a qualidade interpretativa do cantor. Sentado no chao com roupas cerimoniais, ele iniciou
um canto preciso e suave com voz de baritono, desenhando um fio labirintico por meio das palavras,
do som e de sua movimentagao no salao. Com habilidade construiu uma performance delicada e firme,

natural e formal, como ¢ o préprio kene (os desenhos geométricos em Huni Kuin).

Resultados e proposicoes da conferéncia

Ao final do encontro foi elaborado um documento chamado Carta de Recomendagio Inter-
na, com as deliberacées do encontro que, de imediato, apontam a necessidade de um movimento de
retorno da discussio as aldeias para que junto as liderangas debatam e proponham solugées, questoes e
pautas para a 2.2 Conferéncia Indigena da Ayahuasca, planejada para acontecer em agosto de 2018.

Sao inumeras as recomendagdes da carta: desde o resgate dos diferentes povos do conhecimen-
to do uso tradicional da medicina no passado; os limites de compartilhamento desse conhecimento
com os nao indigenas; a criagio de cursos de formagio de utilizagio de plantas medicinais; a defini¢ao
de direitos autorais sobre as musicas de #7i; uma resolugao de usar os nomes nativos ao invés do nome
genérico de ayahuasca; redefinir com as autoridades a excessiva fiscalizagio de medicinas indigenas
pelos agentes publicos durante as viagens de xamas para fora das aldeias; incluir a presenca de pajés na
comissdo do Iphan no processo de avaliagio de registro da ayahuasca como patriménio cultural brasi-
leiro junto as igrejas daimistas e criar um processo proprio de avaliagio do registro da ayahuasca como
patriménio cultural dos povos indigenas.

Uma das grandes expectativas da conferéncia foi sobre o processo de patrimonializagio da
ayahuasca em nome das populagoes origindrias, que poderia gerar para os indigenas seguranga juridica

ou patentes. O Iphan, por intermédio de seu coordenador geral de identificagio e registro, Deyvesson

14  Esse assunto é importantissimo e sera devidamente aprofundado em outro momento.

CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 191



Israel Alves Gusmao, respondeu a esses questionamentos no sentido de que a caracterizagao de patri-
monio cultural ndo equivale a patente genética, nao estabelecendo nenhum tipo de direito comercial
ou autoral. As consultorias do Iphan apontaram entio no sentido do reconhecimento da ayahuasca
a partir da forma como ela se manifesta, ou seja, por meio dos cantos, da ritualistica e da visualidade
ilustrada por pinturas e desenhos. Algumas falas procuraram situar o debate fora do eixo especifico
da discussao, argumentando que os povos origindrios sao igualmente portadores de conhecimentos
origindrios entre os quais a ayahuasca ¢ fundamental, mas nao exclusiva. Porém reconheceu-se que, nas
esferas em que se instanciavam, essa discussao nao tinha como ser feita.

Embora o documento com as deliberagoes e discussoes seja extenso na sua forma, ele ¢ sintético
em relacao ao seu conteudo, remetendo boa parte da discussao a protegao dos direitos originarios in-
digenas e as consequéncias da expansio do uso do cha entre nao indigenas. Essas informagdes estao no
documento produzido pela comissao organizadora da conferéncia, que pode ser acessado diretamente
por meio das Associagdes Indigenas e da Funai. Ao final, o documento pareceu-me de alguma forma
consistente e coerente com a proposta da conferéncia procurar demonstrar o processo de construcio
da Yubaka Haiura, em que todos procuraram conversar muito sobre o que ¢ certo de se fazer sobre a

ayahuasca e, a partir dele, criar, pacientemente, um grande movimento.

Domingos Bueno da Silva é professor de Miisica na Universidade Federal do
Acre — UFAC. Mestre em Antropologia pelo PPGAS/UFSC e doutorando em
Antropologia no PPGA/UFPR.

192 caAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018



YUBAKA HAYRA: NOTAS SOBRE A CONFERENCIA INDIGENA DA AYAHUASCA

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

APARICIO, Miguel. 2017. A explosao do olhar: do tabaco nos Arawa do Rio Purts. Mana 23(1):
09-035.

BELTRAN, R. Un congreso convierte a Ibiza en la capital mundial de la ayahuasca, 2014. Disponivel
em: https://www.noudiari.es/2014/03/un-congreso-convierte-ibiza-en-la-capital-mundial-de-la-

-ayahuasca. Acesso em 01 de junho de 2018.
BOMFIM, Juarez Duarte. 2006. O Jardim de Belas Flores. Do mestre Raimundo Irineu Serra. Salva-

dor. Disponivel em: http://www.mestreirineu.org/livro_juarez.pdf. Acesso em 20 de novembro de
2018.

GOULART, Sandra Lucia. 1996. As Raizes Culturais do Santo Daime. Dissertagao de Mestrado
(Ciéncias Sociais — Antropologia): USP.

GROISSMAN, Alberto. 1991. “Eu venho da floresta”: ecletismo e praxis xaménica daimista no “Céu
do Mapia’, Dissertacao de Mestrado: UFSC.

KRAUSE, Bernie. 2013. A grande orquestra da natureza. Rio de Janeiro: Zahar.

LABATE, Beatriz Caiuby; ARAUJO, Wladimyr Sena (Org.). 2002. O uso ritual da ayahuasca. Cam-

pinas: Mercado das Letras.

LABATE, Beatriz Caiuby; GOLDSTEIN, Ilana. 2017. “Encontros Artisticos e Ayahuasqueiros:
Reflexdes sobre a colaboracio entre Ernesto Neto e os Huni Kuin”. Mana, 23(3): 437-471.

LAGROU, Elsje Maria. 1998. Caminhos, duplos e corpos: uma abordagem perspectivista da identidade
¢ alteridade entre os Kaxinawd. Tese de Doutorado (Ciéncias Sociais — Antropologia). Sio Paulo:

USP.
LUNA, Luis Eduardo. 1986. Vegetalismo: Shamanism among The Mestizo Population of The Peruvian

Amazon. Stockholm: Almquist.

MELO, Rosa Virginia. 2013. “Encantamento e disciplina na Uniao do Vegetal’, Anudrio Antropoldgi-
co/2012-1:217-237.

MIZUMOTO, Suely Akimi. 2012. Dissociagdo, Religiosidade e Saside: um estudo no Santo Daime e
na Umbanda. Disserta¢io de Mestrado, Sio Paulo: USP.

RAATSCH, Christian. 2005. The encyclopedia of psychoactive plants: ethnopharmacology and its ap-
plications. USA: Park Street Press.

RECEBIDO: 08/06/2018
APROVADO: 27/08/2018

CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 193



194 caMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018



