
T E X T O  IN F OR M ATIV O

CAMPOS V.19 N.1 JAN.JUN.2018

Yubaka Hayrá: Notas sobre a 
Conferência Indígena da Ayahuasca
࣯ ࣭  ࣿ

A primeira Conferência Indígena da Ayahuasca1 – Yubaka Hayrá –, que na língua Hãtxa Kuin 

signiđ ca algo como “todos juntos conversando sobre o que é certo”, foi um evento realizado entre 14 a 

17 de dezembro de 2017 na Terra Indígena Puyanawa, localizada na cidade de Mâncio Lima, no estado 

do Acre, com a participação de mais de 170 indígenas, representando 14 povos. O evento teve como 

objetivo discutir aspectos ligados à produção, transporte, consumo, patrimonialização, questões rela-

cionadas à ancestralidade, preparo e utilização da ayahuasca pelos povos indígenas2.

Organizada por algumas organizações indígenas do Acre como a Organização dos Povos Indí-

genas do Rio Envira (Opire), Organização dos Povos Indígenas de Tarauacá (Opitar), Organização 

dos Povos Indígenas do Rio Jordão (Opirj) e a Associação dos Seringueiros Kaxinawá do Rio Jordão 

(ASKARJ), além do apoio logístico do Instituto Federal do Acre (Ifac) e da Fundação Nacional do 

Índio (Funai/CR Juruá)3, as várias discussões e painéis apresentados constituíram-se em formato de 

contraponto aos desdobramentos, deliberações e direcionamentos das duas edições da AYA: World 

1  A ayahuasca, palavra de origem quechua para vinho das almas, é um chá obtido pela cocção de duas espécies vegetais 
originalmente amazônicas, o cipó Banisteriopsis caapi e o arbusto Psychotria viridis. Utilizado milenarmente por várias socie-
dades indígenas da Amazônia para produzir estados alterados de consciência, tornou-se conhecido dos não índios brasileiros 
nos sucessivos ciclos da borracha, que originaram diversas religiões ayahuasqueiras e usam o chá em seus rituais. Seus segui-
dores hoje em dia se espalham não apenas pelo Brasil, mas em vários países. 

2  Sobre a ayahuasca no universo indígena e urbano ver Luna (1986), Groissman (1991), Labate (2002, 2017), Räatsch 
(2005), Mizumoto (2012) e outros.

3  Participaram os povos Apolima Arara, Ashaninka, Huni Kuin, Jaminawa, Jaminawá Arara, Kuntanawa, Manxineru, Nawa, 
Noke Koi, Nukini Puyanawa, Shanenawa, Shawãdawa, Yawanawá e Tukano do Amazonas, representado por Daiara Tukano 
da Radio Yande. Além dos organizadores, outras organizações também participaram do encontro como a Associação do Mo-
vimento dos Agentes Agrofl orestais Indígenas do Acre (Amaaiac), Organização dos Professores Indígenas do Acre (Opiac), 
Organização das Mulheres Indígenas do Acre, Sul do Amazonas e Noroeste de Rondônia (Sitoakore), Federação do Povo Huni 
Kuin do Acre (Fephac), Conselho Nacional de Políticas Indigenistas (CNPI), Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Na-
cional (Iphan). Empresa Brasileira de Pesquisa Agropecuária (Embrapa); Assessoria de Assuntos Indígenas do Estado do Acre 
e o Distrito Sanitário Especial Indígena do Alto Juruá (Dsei/ARJ).



184 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018

Ayahuasca Conference, que não contemplaram os questionamentos e encaminhamentos dos povos 

indígenas da Amazônia 4.

 A primeira edição da AYA aconteceu em 2014 na cidade de Ibiza, Espanha, organizada pelo 

International Center for Ethnobotanical Education, Research and Service (Iceers), voltada para um 

público predominantemente cientíđ co, junto a representantes de igrejas ayahuasqueiras, com uma pe-

quena participação de representantes indígenas. Na época a imprensa local espanhola chegou a chamar 

Ibiza de “a capital internacional da ayahuasca”, gerando óbvias notas de indignação sobre a apropriação 

que então se processava5.

Sua segunda edição em Rio Branco em parceria com a Universidade Federal do Acre, Ufac, foi 

também uma tentativa de aproximar a comunidade cientíđ ca, as igrejas ayahuasqueiras e os índios 

num evento de grande porte, buscando superar o mal-estar da primeira edição espanhola.  Infe-

lizmente, no entanto, a quase totalidade dos temas discutidos durante a AYA não contemplaram ou 

divergiram essencialmente dos posicionamentos dos indígenas. 

Entre as queixas relatadas, inclusive nas redes sociais, pelos poucos participantes indígenas 

presentes no evento, a principal foi em relação ao formato e ao curto tempo de exposição nas mesas, 

característico dos congressos acadêmicos, que impossibilita o desenvolvimento de um outro tipo de 

argumentação que não se orienta pela síntese temática dos grupos de trabalho, mas que desenvolve-se 

por meio das habilidades de oratória e da performance da fala, características de várias sociedades ame-

ríndias. Normalmente divididas em GTs temáticos com blocos de 15 minutos, as apresentações não 

comportam esse tipo de expressão e formalização retórica que, em sua forma nativa, pode estender-se 

por horas ou ser fragmentada ao longo dos dias e noites.

Outra crítica foi com relação ao tratamento desigual oferecido aos palestrantes indígenas e não 

indígenas. Estudiosos e mestres dos saberes da Ĕ oresta sofreram tratamento assimétrico em relação 

aos demais palestrantes, muitos deles estrangeiros, acomodados em hotéis de Rio Branco, com des-

locamento e alimentação diferenciada, enquanto que os índios foram distribuídos em alojamentos 

universitários, alimentando-se no refeitório da instituição hospedeira. Em assembleias e encontros 

promovidos pelas organizações indígenas, e com a crescente diđ culdade de conseguir recursos para os 

eventos, as acomodações seriam consideradas suđ cientes. De um modo geral, os povos da Ĕ oresta são 

reconhecidos por sua capacidade de despojamento e adaptação às diversidades que enfrentam, então 

essa não seria a principal questão. 

O que ali se evidenciou para os índios foi o reconhecimento dos organizadores do protagonis-

mo do pensamento cientíđ co acadêmico e eurocêntrico no evento, além do papel reconhecidamente 

4  O resumo de Labate sobre o evento nos permite um vislumbre de sua magnitude, com mais de 200 propostas compostas 
por 60% de pesquisadores acadêmicos (academic track) e 40% de praticantes com conhecimento empírico de 28 países, com 
predominância de trabalhos das ciências sociais seguidos pela biomedicina, psicologia e saúde pública. Entre os principais 
desafi os que resultaram do encontro, vários versam sobre recursos para pesquisas, o acesso à folha e ao cipó, a ortodoxia de 
alguns grupos ayahuasqueiros, entre outros. Neles não há menção alguma sobre demandas, confl itos ou reconhecimento das 
sociedades originárias, que constam como participantes do evento, mas não enquanto precursoras desses saberes. De fato, o que 
as falas encaminharam foram propostas de patrimonialização universal da ayahuasca.

5  Como um dos exemplos, ver Beltran (2014).



 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 185

YUBAKA HAYRÁ: NOTAS SOBRE A CONFERÊNCIA INDÍGENA DA AYAHUASCA

institucional das igrejas ayahuasqueiras ali presentes6. Os índios, enquanto convidados, emprestaram 

uma aura de “legitimidade” no cenário amazônico representado na sede do evento que, embora urbano 

e com comodidades, encontra-se relativamente próxima da Ĕ oresta. 

Foi baseado nessas experiências que, em assembleias regionais, os indígenas compreenderam a 

necessidade de utilizar outro formato de discussão orientado às suas problemáticas e que fosse condu-

zido pelos próprios, vetada a participação de cientistas e pesquisadores não indígenas. 

As inscrições 

Foram abertas inscrições eletrônicas para a participação na conferência, nas quais os interessa-

dos poderiam explicar suas intenções e que tipo de contribuição poderiam dar ao evento, que foram 

avaliadas por uma comissão que avaliou caso a caso sua pertinência. Além dos representantes de órgãos 

públicos que têm ađ nidade ao tema, como a Procuradoria da República, Iphan, Funai e a Polícia Fe-

deral, foram feitos convites alguns para não indígenas, entre eles eu, para “prestigiar e contribuir com 

este importante evento do movimento indígena do Vale do Juruá”, conforme explicitado nos dizeres 

do convite. 

A viagem de Cruzeiro do Sul até a Terra Indígena Puyanawa, em Mâncio Lima, dura aproxi-

madamente uma hora pela rodovia BR-364, seguida por um pequeno trecho de estrada de terra. Os 

Puyanawa, após quase serem extintos no início do século XX, tornaram-se referência na produção de 

farinha de mandioca no Acre (macaxeira no nordeste brasileiro e atsá na língua Puyanawa), dotando a 

aldeia de uma infraestrutura que, junto à posição geográđ ca da aldeia, facilitou a logística do evento.7

 Anteriormente à 1.ª Conferência Indígena da Ayahuasca, realizou-se entre 10 e 14 de dezem-

bro de 2017 a 1.ª Conferência das Organizações Regionais Indígenas (alguns dos presentes permane-

ceram na Conferência da Ayahuasca) para debater as diferentes políticas dos organismos ođ ciais que 

atuam no estado, particularmente com os representantes do governo estadual e de organizações não 

governamentais (ONGs) que atuam nesse contexto. Naquele momento também estavam presentes os 

parentes isolados contatados pela Frente de Proteção Etnoambiental do Envira – FPENV – (ali deno-

minados como índios de recente contato) que participaram como observadores tímidos, talvez em sua 

primeira aparição numa assembleia de “parentes”. 

 As questões que estiveram em discussão diziam respeito às diversas dinâmicas das relações en-

tre índios e não índios, principalmente aquelas relativas aos indígenas de recente contato, mas também 

apareceram questionamentos sobre a necessidade do protagonismo indígena nas tomadas de decisão e 

6  Centro de Iluminação Cristã Luz Universal (Ciclu)/Alto Santo, Centro Rainha da Floresta (CRF), Centro de Iluminação 
Cristã Luz Universal Juramidã (Ciclujur), Centro Eclético Flor do Lótus Iluminado Maria Marques Vieira (Cefl immavi), Cen-
tro Espírita Benefi cente União do Vegetal (UDV), Centro Espírita e Culto de Oração Casa de Jesus – Fonte de Luz e Centro 
Espírita Obras de Caridade Príncipe Espadarte. 

7  A exemplo de outras etnias no estado do Acre, os Puyanawa foram submetidos às sucessivas ondas invasoras de caucheiros, 
seringalistas e seringueiros. Forçados a aprender a língua portuguesa e abandonar seus costumes até a década de 1950 “viveram 
como verdadeiros escravos do Coronel Mâncio Lima, proprietário do seringal Barão do Rio Branco. Não tinham direito a nada, 
nem sequer a uma parte ínfi ma do seu antigo território. Foram completamente expropriados de suas terras. Passaram a fazer 
todos os tipos de trabalho braçal e pesado no seringal Barão e em troca recebiam a alimentação diária e umas poucas mudas de 
roupas.” (Instituto Socioambiental ISA, 2010) fonte: ISA: <https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Puyanawa>. 



186 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018

no planejamento de suas ações. Nas discussões apareceram aquelas ligadas à exploração de petróleo na 

Amazônia e nas terras indígenas da Amazônia, a profusão dos festivais culturais8 com suas vantagens e 

consequências, fortemente focadas na autodeterminação e na recusa de qualquer forma de tutela, seja 

explícita ou implícita.

Apesar de haver um reconhecimento do papel das ONGs, das iniciativas do governo do estado 

do Acre por meio dos processos de alfabetização indígena, produção e pesquisa, as falas foram con-

tundentes no sentido de que “os índios não são de ninguém”, com uma forte cobrança dos agentes ali 

presentes, governamentais ou não, sobre investimentos, retornos e a continuidade dos processos.

A Yubaka Haiura

 A Conferência da Ayahuasca iniciou no dia 13 de agosto com uma apresentação musical dos 

anđ triões Puyanawa, liderados por seu cacique cantando uma canção (puya: sapos) chamando os ou-

tros animais da Ĕ oresta. Após as boas vindas e demais apresentações formais, foram explicitadas as 

propostas de formato para o evento, sendo que, em seguida, iniciaram-se as falas.

 Ainda durante a tarde do primeiro dia surgiu uma fala baseada na proposta original do encon-

tro com relação ao protagonismo dos povos originários e o sigilo necessário para que se manifestassem 

de forma espontânea com relação a uma temática sensível e complexa. Na assembleia programática a 

questão do đ m da tutela sobre a sua autodeterminação e protagonismo em relação a projetos, propos-

tas e gerenciamentos de Ongs e governo foram evidenciados, inclusive com relação à educação escolar 

indígena. Ficou evidente a necessidade de produzir uma narrativa própria sobre a ayahuasca, a qual 

implica rejeitar também qualquer forma de tutela cientíđ ca ou religiosa sobre a bebida.

 Sendo um processo de construção e de tomada de posição, naturalmente ele passaria por dis-

cussões, contradições e posicionamentos conĔ itantes com relação a grupos, pessoas e instituições. Nes-

se sentido, para evitar a descontextualização das falas, foi realizada uma reunião com todos nawá (não 

índios) para estabelecer os limites e responsabilidades quanto ao registro das falas, performances e ri-

tuais. Nessa reunião, na presença de todos os nawá que pretendiam realizar registros, foi solicitado que 

todos assinassem um termo de conđ abilidade e de cessão de direitos de todo material visual e auditivo 

captado para as Organizações Indígenas, além da necessidade de sua permissão para a utilização das 

falas, canções e imagens. Sem maiores questionamentos, todos os técnicos das agências governamentais 

presentes assinaram, além de outros prođ ssionais participantes, como era o caso de uma equipe austra-

liana que veio acompanhando um grupo de indígenas e um cinegrađ sta carioca que estava đ nalizando 

um documentário sobre a ayahuasca. Era permitido livremente à comissão de suporte do Ifac e a todos 

os indígenas o registro.

 A conferência indígena pautou sua concepção e formato numa contraposição às premissas e 

resultados das edições da AYA. Nesse sentido, alguns pares comparativos evidenciam como elas mo-

tivaram as discussões e o formato do encontro, de alguma forma pensado como uma resposta desađ a-

dora a cada um dos elementos que culminaram na Conferência Internacional da Ayahuasca, iniciando 

8  Segundo o portal da Assessoria de Assuntos Indígenas do Governo do Acre são 48 festivais em todo o Estado.



 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 187

YUBAKA HAYRÁ: NOTAS SOBRE A CONFERÊNCIA INDÍGENA DA AYAHUASCA

por sua denominação: uma Conferência Indígena em substituição à uma Conferência Internacional, 

apontando de partida os questionamentos sobre o que ali se compreendeu como mais um episódio de 

apropriação de conhecimentos, técnicas e ativos. Outros paralelos foram o protagonismo dos saberes 

indígenas em relação aos da academia, pesquisadores indígenas em relação aos pesquisadores brancos, 

a espacialidade provocativa do cenário da Ĕ oresta na aldeia versus o urbano da universidade. E, funda-

mental para os organizadores, foram as apresentações dos palestrantes acontecendo quando em estado 

alterado de consciência após sua ingestão no lugar de discussões e diálogos sobre os estados alterados de 

consciência por meio de relatos, narrativas e entrevistas.

 Baseada nessa rejeição ao que compreendem como apropriação de práticas dos povos originá-

rios sobre a ayahuasca, as falas questionaram pesquisadores acadêmicos que produzem conhecimento 

bioquímico, neurológico, sociológico ou religioso sobre o chá, mas não o bebem; os adeptos do neo-

xamanismo urbano que o consomem e comercializam promovendo práticas terapêuticas hibridas nos 

centros urbanos (Labate, 2002; 2017), respeitando de alguma forma o conhecimento indígena, mas 

advogando seu registro como patrimônio da humanidade e as Igrejas Daimistas tradicionais, tais como 

a UDV, a Barquinha e o Alto Santo.

 Essas últimas, apesar de reconhecerem historicamente esse encontro transcultural (como no 

caso de Irineu Serra, fundador do Santo Daime), adquirem contornos mito- históricos (ver Goulart, 

1996), crendo numa gênese com uma epistemologia “intercosmológica”9 na qual “os preceitos morais 

da doutrina são fundados no Novo Testamento Bíblico, o ritual tem origem indígena e a visão do mun-

do é espírita. “. A UDV também relata que uma das várias encarnações do Mestre Gabriel – fundador e 

recriador da doutrina –, foi numa tribo localizada no Peru em tempos incertos, que veio restaurar o ve-

getal (ayahuasca) na superfície da terra (Melo 2013). Em ambos os casos a materialidade da experiência 

com ayahuasca é suplantada por sua origem ancestral divina: os índios são portadores e não emissários 

ou protagonistas de sua origem.

 Vale relatar brevemente aqui e de forma despretensiosa uma questão intersemiótica distintiva 

entre as diferentes percepções da ayahuasca, diacríticas para os vários segmentos que a utilizam. A 

narrativa do surgimento do Santo Daime nos dá pistas sobre isso, distinguindo seringueiros de proce-

dência exógena e caboclos locais10 que são o resultado das relações entre os nawá e os indígenas, muitos 

dos quais naquele momento nos idos do đ nal do século XIX em que, por conta das cruéis correrias 

ocorridas na região, viviam em situação de negação étnica. Desses últimos aprenderam não só o prepa-

ro da bebida, mas sua utilização lúdica nas noites de sábado no retorno das estradas de seringa, quando 

ao som do violão cantavam as chamadas dos “caboclo” (Goulart op. cit.: 4). Por “caboclo” pode-se com-

preender que não eram habitantes das cidades e nem tampouco índios: são aqueles homens e mulhe-

res que se utilizaram muitas vezes dessa estratégia comum de se esconder, a partir dessa denominação 

genérica, das violências, perseguições e mortes provocadas principalmente pelas empresas seringalistas 

na região. Habitantes de mundo hibrido, lá e cá, funcionaram (e ainda funcionam) como uma ponte 

9  Nesse sentido ver também Bomfi m (2006).

10  Conhecidos como camamelucos em outras regiões do país, fruto dessa miscigenação entre índios e brancos, e também de 
“cabocos”, sem a letra l.



188 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018

entre os vários mundos que naquele momento colidiam, trazendo e levando conhecimentos da Ĕ oresta 

para a cidade e vice-versa.

 A utilização da ayahuasca nos centros urbanos como um portal de “acesso ao sagrado”, ou então 

em rituais de cura xamânicos, não é, de muitas formas, um traço comum às diversas etnias que dela se 

utilizam. Por exemplo os Kulina, falantes de uma língua Arawá e que vivem no Acre, sul do Amazonas 

e Peru, raramente a utilizam nos rituais de cura, preferindo o emprego do canto e da fala, enquanto 

que a ayahuasca é mais utilizada para localizar caça ou visitar parentes distantes. Já o povo Huni Kuin a 

utiliza, entre outras coisas, para defrontar-se com esse outro lado da realidade em que a espiritualidade 

também habita outros seres, animais ou plantas (Lagrou 1998). 

 Estudiosos de ayahuasca e plantas psicoativas como Hatsch (2005) argumentam que os es-

tados alterados são profundamente inĔ uenciados tanto pela cosmologia pessoal como a coletiva dos 

usuários, operando como tipos diferenciados de mapa mental. Ele dirá que “a experiência que a droga 

produz é fortemente inĔ uenciada pela matriz cosmológica e mitológica do usuário, e pelo ritual que 

acontece no mundo exterior. Mitologia e cosmologia fornecem a topograđ a ou a cartograđ a do mun-

do xamânico além de mostrar os caminhos para dentro e para fora dele. Já o ritual fornece a estrutura 

externa que facilita a transição do usuário entre sua realidade cotidiana para a xamânica, e para ela 

voltar”.11

 Vários grupos Pano presentes na conferência, principalmente os Yawanawá e Huni Kuin, refe-

rem-se frequentemente à ayahuasca como medicina, ou como a “nossa medicina”. Entre os xamãs Ya-

wanawa reconhecidos (aqueles que đ zeram as dietas e resguardos preparatórios) é comum a utilização 

de plantas, dietas e restrições alimentares para curar. De alguns mais velhos ouvi por mais de uma vez 

que os jovens que cantam e promovem sessões de uni nas aldeias e nas cidades ainda não são xamãs, por 

não terem completado sua iniciação, além de não conhecerem ou saberem utilizar as plantas curativas. 

O rapé, por exemplo, é muito difundido nessa região da Amazônia, utilizado ludicamente ou como 

instrumento de poder e de cura e pensando num contexto mais amplo, o xamanismo Pano utiliza mais 

o tabaco do que outras substâncias para curar e produzir o transe (Aparício 2017). 

 Também como resultado da popularização desse universo de práticas xamânicas com ayahuas-

ca, que até recentemente conđ gurava-se predominantemente masculino e adulto, é comum encontrar 

jovens e mulheres a utilizando, inclusive com alguns casos de xamãs femininas que são reconhecidas 

pelo seu grupo12. 

 Em um dos dois rituais de ayahuasca que ocorreu na conferência, uma das canções que os jo-

vens cantaram, acompanhada por violão e percussão, faz referência a essa “força natureza que veio do 

astral colocando a pureza no meio da Ĕ oresta, da Rainha Samaúma. E também as estrelas que encantam 

clareando.” (trilha DR6:0.44), não passando despercebida aí a integração entre os saberes indígenas e 

11  Em tradução livre: the drug experience is heavily infl uenced by the mythological and cosmological matrix of the user and 
by the ritual that is taking place in the external world. Mythology and cosmology provide the topography or cartography of 
the shamanic world and show the ways into it and back out. The ritual provides the outer framework that facilitates the user’s 
transition from everyday reality to shamanic reality and back” (:27).

12  Entre os Yawanawá temos Putanny e Patsini Yawanawá reconhecidas como xamãs e outro caso entre os Manchineri do 
qual tenho apenas relatos orais.



 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 189

YUBAKA HAYRÁ: NOTAS SOBRE A CONFERÊNCIA INDÍGENA DA AYAHUASCA

daimistas no contexto das trocas culturais religiosas acreana. Um exemplo dessas travessias inter-reli-

giosas aparece numa das falas de Biraci Yawanawá, quando ađ rma que “… Jesus é o primeiro pajé. Deus 

é a natureza… a Ĕ oresta o vento…”. 

 As noções e concepções de “sagrado e profano”, religioso e laico, são tanto controversas quanto 

sutis no universo ayahuasqueiro, seja ele indígena, urbano ou não. Essa discussão será brevemente le-

vantada aqui apenas no sentido de sugerir que talvez para os indígenas não sejam apenas as doutrinas, 

morais ou legais, que estejam em pauta, senão um sentimento profundo, reincidente e antigo que se 

estende até a colonização europeia de ver e rever novamente suas práticas, conhecimentos e riquezas 

serem apropriadas sem o devido reconhecimento de sua origem. 

 Registro de patentes por indústrias farmacêuticas ou químicas, de substâncias ou de proce-

dimentos tradicionais a elas ligados, direitos de uso de imagem e som negados ou desconsiderados e, 

nesse caso em tela, um tipo particular de biopirataria cultural dos conhecimentos e dos recursos gené-

ticos desses povos originários, advogando o direito universal ao uso, registro universal e a disseminação 

mundial da ayahuasca sem que sejam consultados. 

 Em consonância com esse contexto mais amplo, todos os participantes foram instados, já no 

processo de inscrição para o encontro, a beber ayahuasca em algum momento, com uma frequência que 

variava de acordo com a vontade ou o interesse pessoal. Durante as exposições orais, vários oradores 

beberam o chá antes ou durante as sessões e, embora estivessem falando durante o estado alterado de 

consciência, isso era quase imperceptível para quem não soubesse ou tivesse presenciado a ingestão da 

bebida. Esse foi um divisor de águas entre as duas conferências, moldadas sobre cosmologias senão 

incompatíveis, quiçá excludentes.

 Sem a participação de palestrantes nacionais ou estrangeiros, a conferência procurou organizar 

as discussões, os painéis, as cerimônias e celebrações, buscando caminhos próprios que também foram 

surgindo ao longo dos dias, movendo-se por entre os reĔ exos que essa medicina tem causado em todo 

mundo. Entre os participantes vale registrar gestores e autoridades presentes ao evento, entre eles juí-

zes, procuradores, policiais federais e o comandante do Exército com alguns soldados (a instituição 

forneceu barracas de campanha para o evento), além de alguns convidados que têm ligação com os 

temas de indigenismo e ayahuasca, como é o meu caso. 

 Nos dias que se seguiram presenciei e registrei todas as discussões em que os vários povos pre-

sentes falaram abertamente sobre os mais variados temas relacionados ao chá, desde o plantio até sua 

patrimonialização, e entre eles um que particularmente me interessa, que é a relação dos cantos de 

ayahuasca enquanto interface entre domínios ontológicos não apenas entre seres visíveis e invisíveis, 

mas também entre um contínuo entre diferentes espécies e o papel dessas canções enquanto um tipo de 

idioma intercultural desses povos. O canto da abertura do encontro em formato de coro misto em unís-

sono dos Puyanawa criou um certo tipo de referência sonora para o encontro que era frequentemente 

lembrado pelos participantes. Essa é a impressão sonora (uma mistura em que o sonoro é registrado 

com pressão) que permanece em minha memória sobre esses dias de muita conversa, discussões, alegria 

e liberdade cultural. Numa das falas de Bira Yawanawá, ele disse que: – “Encontro de parente é igual 

namoro de jabuti: se bate, mas se entende”.



190 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018

 Ao longo dos debates que ocorreram sobre o uso, a liberação, o transporte, o reconhecimento 

da sabedoria dos povos da Ĕ oresta e os perigos da sedução oportunista do mercado de consumo sobre 

os jovens xamãs, os indígenas falaram sempre o que quiseram, expuseram seus pontos de vista, discu-

tiram, concordaram e discordaram, mas em momento algum abandonaram o respeito e a diplomacia 

cultural que tanto os distinguem. As falas đ nais foram sempre no sentido de procurar fazer o melhor, 

ser melhor, respeitar a si, os outros e a natureza que vive e é a própria Ĕ oresta.

 Os dias desenrolaram-se entre as falas das lideranças, o dia a dia na Terra Indígena, feito de dor-

mir sobre o colchonete no chão duro, tomar vários banhos no igarapé e registrar as falas dos encontros 

numa oportunidade única de ouvir dos próprios atores diferentes relatos de etnogênese dos índios de 

recente contato, de demarcação de terras, de experiências místicas e a preocupação fundamental com 

as formas de lidar com a expansão do uso do cipó fora dos contextos nativos.

 Apesar das várias temáticas e abordagens, é possível apontar algumas convergências nas dife-

rentes falas, principalmente em relação ao receio de que essas apropriações culturais, bem-intenciona-

das ou não, venham ganhar contornos irremediáveis ou inelutáveis, seduzindo jovens indígenas desavi-

sados para um mercado de raves praticado por adeptos de um certo tipo de “xamanismo de boutique”, 

como disse em sua fala a representante do povo Tukano, a artista plástica Daiara Tukano.

 Seguindo o Ĕ uxo perceptível das discussões e manifestações orais junto àquele invisível das 

mirações, era possível perceber um outro manifesto diariamente a partir de pequenos seres não huma-

nos nativos. Ao monitorar os níveis de gravação do Ĕ uxo sonoro como sempre acontece em ambientes 

de Ĕ oresta, pude captar uma intrincada sonoridade que formava a soundscape local (Krause, 2013) 

composta de grilos, macacos, pássaros e água, juntavam-se vozes humanas, violões, chocalhos, Ĕ autas, 

instrumentos percussivos e sotaques variadíssimos, desde o norte da China e Europa13 passando por 

xamãs latino-americanos, que vieram participar como ouvintes, até os jovens índios da região que pas-

savam praticamente todas as horas do dia cantando canções de cipó, uni, rami, kamarãpi (todos nomes 

indígenas de ayahuasca) ou qualquer outra denominação particular utilizada no lugar do termo genéri-

co ayahuasca. Nesse ambiente multicultural ouvi canções Kayapó Gorotire do Xingu junto a ícaros da 

Amazônia Peruana, cantadas junto a hinários do Santo Daime acompanhados por violão e percussão.

 Durante as noites do encontro, ocorreram projeções de documentários e curtas com temática 

indígena ou ayahuasqueira. Numa delas foi projetado o documentário Xinã Bena Beisikit, de Dedê 

Maia, com narração do txai Terry Aquino, que disparou: – Eu adoro Haux Music! (haux, numa deđ ni-

ção bastante simpliđ cada, é uma palavra sagrada usada por alguns grupos indígenas para iniciar e fechar 

seus rituais, mas nesse caso a referência remete a uma localidade, a um povo ou uma tradição desses 

povos de língua pano do Acre). 

 Durante o evento, aconteceram duas sessões ođ ciais de ayahuasca que foram organizadas da 

seguinte forma: durante a primeira parte os antigos xamãs cantavam seus cantos desacompanhados, 

em formato solo ou coletivo e, após a segunda dose, os jovens surgiam para cantar suas canções acom-

panhadas por instrumentos, fossem violões, chocalhos ou tambores sem uma formação rígida. Essa é a 

Haux Music.  

13  Participaram do evento um sueco, um italiano, um indiano e uma chinesa.



 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 191

YUBAKA HAYRÁ: NOTAS SOBRE A CONFERÊNCIA INDÍGENA DA AYAHUASCA

 Velhos, jovens e lideranças indígenas compreendem que são estilos cancionais distintos entre 

cantos com e sem acompanhamento de instrumentos, nesse caso os de origem não indígena, signiđ -

cando e indicando uma fronteira que precisa ser melhor compreendida entre o novo e o tradicional, o 

misturado e o puro, jovens e velhos. Embora se respeitem, o repertório tradicional é bastante distinto 

das novas manifestações.14 

 Duas performances realizadas durante a primeira sessão da ayahuasca, que aconteceu no in-

terior de um galpão da aldeia, chamaram-me a atenção, sendo o primeiro deles um canto Puyanawa 

realizado na abertura, em coro uníssono e desacompanhado. Duas características que hoje tendo a con-

siderar diacríticas das manifestações musicais desacompanhadas dessa região ocorreram durante sua 

execução, que foram o pitch rising e pulse rising, alterando simultânea e coletivamente tanto a frequên-

cia como o pulso. Ao đ nal, quando a canção e os cantores retornam ao ponto de partida, a frequência 

aumentou quase um tom e meio, o pulso mais de 20% e dinâmica passou de mezzo forte para fortíssimo, 

produzindo uma sensação de habilidade técnica para os que ouviam. 

  A segunda foi uma canção de kawá (a folha que se mistura ao cozimento do cipó) executada 

por Biracy Yawanawa. Diferentemente da canção coletiva Puyanawa, era uma canção solista que evi-

denciava a qualidade interpretativa do cantor. Sentado no chão com roupas cerimoniais, ele iniciou 

um canto preciso e suave com voz de barítono, desenhando um đ o labiríntico por meio das palavras, 

do som e de sua movimentação no salão. Com habilidade construiu uma performance delicada e đ rme, 

natural e formal, como é o próprio kene (os desenhos geométricos em Huni Kuin).

Resultados e proposições da conferência

 Ao đ nal do encontro foi elaborado um documento chamado Carta de Recomendação Inter-

na, com as deliberações do encontro que, de imediato, apontam a necessidade de um movimento de 

retorno da discussão às aldeias para que junto às lideranças debatam e proponham soluções, questões e 

pautas para a 2.ª Conferência Indígena da Ayahuasca, planejada para acontecer em agosto de 2018.

 São inúmeras as recomendações da carta: desde o resgate dos diferentes povos do conhecimen-

to do uso tradicional da medicina no passado; os limites de compartilhamento desse conhecimento 

com os não indígenas; a criação de cursos de formação de utilização de plantas medicinais; a deđ nição 

de direitos autorais sobre as músicas de uni; uma resolução de usar os nomes nativos ao invés do nome 

genérico de ayahuasca; redeđ nir com as autoridades a excessiva đ scalização de medicinas indígenas 

pelos agentes públicos durante as viagens de xamãs para fora das aldeias; incluir a presença de pajés na 

comissão do Iphan no processo de avaliação de registro da ayahuasca como patrimônio cultural brasi-

leiro junto às igrejas daimistas e criar um processo próprio de avaliação do registro da ayahuasca como 

patrimônio cultural dos povos indígenas.

 Uma das grandes expectativas da conferência foi sobre o processo de patrimonialização da 

ayahuasca em nome das populações originárias, que poderia gerar para os indígenas segurança jurídica 

ou patentes. O Iphan, por intermédio de seu coordenador geral de identiđ cação e registro, Deyvesson 

14  Esse assunto é importantíssimo e será devidamente aprofundado em outro momento.



192 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018

Israel Alves Gusmão, respondeu a esses questionamentos no sentido de que a caracterização de patri-

mônio cultural não equivale a patente genética, não estabelecendo nenhum tipo de direito comercial 

ou autoral. As consultorias do Iphan apontaram então no sentido do reconhecimento da ayahuasca 

a partir da forma como ela se manifesta, ou seja, por meio dos cantos, da ritualística e da visualidade 

ilustrada por pinturas e desenhos. Algumas falas procuraram situar o debate fora do eixo especíđ co 

da discussão, argumentando que os povos originários são igualmente portadores de conhecimentos 

originários entre os quais a ayahuasca é fundamental, mas não exclusiva. Porém reconheceu-se que, nas 

esferas em que se instanciavam, essa discussão não tinha como ser feita.

 Embora o documento com as deliberações e discussões seja extenso na sua forma, ele é sintético 

em relação ao seu conteúdo, remetendo boa parte da discussão à proteção dos direitos originários in-

dígenas e às consequências da expansão do uso do chá entre não indígenas. Essas informações estão no 

documento produzido pela comissão organizadora da conferência, que pode ser acessado diretamente 

por meio das Associações Indígenas e da Funai. Ao đ nal, o documento pareceu-me de alguma forma 

consistente e coerente com a proposta da conferência procurar demonstrar o processo de construção 

da Yubaka Haiura, em que todos procuraram conversar muito sobre o que é certo de se fazer sobre a 

ayahuasca e, a partir dele, criar, pacientemente, um grande movimento.

Domingos  Bueno da SilĂa é professor de Música na Universidade Federal do 

Acre – UFAC. Mestre em Antropologia pelo PPGAS/UFSC e doutorando em 

Antropologia no PPGA/UFPR.



 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018 193

YUBAKA HAYRÁ: NOTAS SOBRE A CONFERÊNCIA INDÍGENA DA AYAHUASCA

 ࡂ

APARICIO, Miguel. 2017. A explosão do olhar: do tabaco nos Arawa do Rio Purús. Mana 23(1): 

09-035.

BELTRÁN, R. Un congreso convierte a Ibiza en la capital mundial de la ayahuasca, 2014. Disponível 

em: https://www.noudiari.es/2014/03/un-congreso-convierte-ibiza-en-la-capital-mundial-de-la-

-ayahuasca. Acesso em 01 de junho de 2018.

BOMFIM, Juarez Duarte. 2006. O Jardim de Belas Flores. Do mestre Raimundo Irineu Serra. Salva-

dor. Disponível em: http://www.mestreirineu.org/livro_juarez.pdf . Acesso em 20 de novembro de 

2018.

GOULART, Sandra Lucia. 1996. As Raízes Culturais do Santo Daime. Dissertação de Mestrado 

(Ciências Sociais – Antropologia): USP.

GROISSMAN, Alberto. 1991. “Eu venho da Ĕ oresta”: ecletismo e práxis xamânica daimista no “Céu 

do Mapia”, Dissertação de Mestrado: UFSC.

KRAUSE, Bernie. 2013. A grande orquestra da natureza. Rio de Janeiro: Zahar.

LABATE, Beatriz Caiuby; ARAÚJO, Wladimyr Sena (Org.). 2002. O uso ritual da ayahuasca. Cam-

pinas: Mercado das Letras.

LABATE, Beatriz Caiuby; GOLDSTEIN, Ilana. 2017. “Encontros Artísticos e Ayahuasqueiros: 

ReĔ exões sobre a colaboração entre Ernesto Neto e os Huni Kuin”. Mana, 23(3): 437-471. 

LAGROU, Elsje Maria. 1998. Caminhos, duplos e corpos: uma abordagem perspectivista da identidade 

e alteridade entre os Kaxinawá. Tese de Doutorado (Ciências Sociais – Antropologia). São Paulo: 

USP.

LUNA, Luis Eduardo. 1986. Vegetalismo: Shamanism among ą e Mestizo Population of ą e Peruvian 

Amazon. Stockholm: Almquist.

MELO, Rosa Virgínia. 2013. “Encantamento e disciplina na União do Vegetal”, Anuário Antropológi-

co /2012-I: 217-237.

MIZUMOTO, Suely Akimi. 2012. Dissociação, Religiosidade e Saúde: um estudo no Santo Daime e 

na Umbanda. Dissertação de Mestrado, São Paulo: USP.

RÄATSCH, Christian. 2005. ą e encyclopedia of psychoactive plants: ethnopharmacology and its ap-

plications. USA: Park Street Press.

 

RECEBIDO: 08/06/2018

APROVADO: 27/08/2018



194 CAMPOS V.19 N.1 jan.jun.2018


