ARTIGOS

Um foco de energia: o College de
Sociologie e a nocao de sagrado

(1937-1939)

JULLA VILAGA GOYATA

Em nota publica do Collége de Sociologie de 7 de outubro de 1938 assinada por seus fundadores,
Georges Bataille (1897-1962), Roger Caillois (1913-1987) ¢ Michel Leiris (1901-1991), l&-se:

O Collége de Sociologie foi definido essencialmente como sendo um organismo de pesquisas e estu-
do, e continua o sendo. Mas em sua fundagao ele estava reservado a eventualidade de ser outra coi-

sa se pudesse: um foco de energia. Os eventos de ontem sugerem, talvez ordenem, que coloquemos

um acento sobre esse aspecto de nosso empreendimento. E por esse motivo que o Co/lége toma a

iniciativa dessa declaragio publica (1995a: 362, grifos meus)'.

A declaragio, publicada na Nouvelle Revue Frangaise (N.R.E.) logo apds a assinatura do acordo
de Munique, deixa claro o ponto que quero aqui explorar: o sentido politico da empreitada proposta
pelo Collége de Sociologie, grupo fundado e animado por Bataille, Caillois e Leiris na Franca, nos anos
que antecederam a Segunda Guerra Mundial (1937-1939) % Se ¢ certo que o fenémeno Collége nio
pode ser separado de outras tentativas de oposi¢ao a ascensdo nazi-fascista que sacudiram a Europa do
entreguerras, também ¢ verdade que a construgio de sua postura politica se deu de maneira peculiar.
A pergunta a se fazer ¢ justamente essa: qual era a especificidade desse grupo diante de tantas outras
experiéncias? O que significa ser “um foco de energia” nos termos colocados pelos autores? Veremos
como a nogao de sagrado, proclamada como tema central de debate do grupo, se torna fundamental

nesse sentido: ¢ a partir dela que o Co//ége mostrard seu feitio a um s tempo investigativo e politico.

1 Esta ¢ as proximas tradugoes presentes no texto sao de minha autoria.

2 O acordo de Munique, assinado em setembro de 1938, cujo objetivo era discutir a situagiao da Checoslovdquia, culminou com a
conquista alema de parte da regido, os Sudetas. Embora ficasse acordado que esta seria a tltima reivindicagio territorial de Adolf Hitler
(1889-1945), um ano depois o governante invadiria o resto da Checoslovéquia iniciando a Segunda Guerra Mundial. O acordo de Mu-
nique dava a ver, assim, de maneira explicita, a crise internacional instalada desde a ascensio de Hitler ao poder em 1933.



Tomado muitas vezes, conforme comenta Jean Jamin (1980), como uma experiéncia “amadora”
ou um “desvio” malsucedido do movimento surrealista, o Collége parece oferecer a reflexao um bom
exemplo de aventura intelectual, em seu melhor sentido (1980:13). Quase nunca recuperados pela an-
tropologia em geral e pela brasileira em particular, tanto a experiéncia do Collége quanto os trabalhos
de seus autores fundadores, parecem trazer a cena uma questao fundamental e contemporénea: a dos
meios possiveis de aproximagao entre os campos da religiao e da politica. Consolidadas dreas de estudo
da teoria antropoldgica essas dimensoes da vida social sio comumente tomadas de forma separada;

trata-se aqui de tentar tornar visivel uma das formas de seu contato’.

Entreaarteea politica, a sociologia

Nao se pode ter uma compreensio precisa do que foi a experiéncia do Collége de Sociologie sem
levar em considerago a participagao de seus fundadores em uma profusio de associagdes artisticas e
politicas que o precederam ¢ o circundaram na Paris do entreguerras. Sabe-se que este foi um momento
especialmente importante de irrupgao de diversas agremiagdes, tanto artisticas; foi a partir dos anos
1920 que se desenvolveram as vanguardas (como o futurismo, o cubismo, o dadaismo ¢ o surrealis-
mo), quanto politicas, como era o caso de grupos de inspiragio marxista como o Cercle Communiste
Démocratique (1932) e a associagao Contre-Attaque (1935). Pendendo ora mais para o campo da arte
¢ hora mais para o campo da agao politica, embora essas fronteiras fossem opacas naquele momento,
esses grupos de intelectuais e artistas, tentavam, cada qual a seu modo, construir uma critica auténtica
da modernidade ocidental. Tratava-se, depois da guerra e, mais tarde, com a ascensao dos regimes nazi-
fascistas, de repensar as convicgoes iluministas, tentando entender também o porqué da ampliagao dos

autoritarismos recentes®.

3 O livro de Dennis Hollier intitulado Le Collége de Sociologie (1995), compilagio comentada das conferéncias do grupo, bem como a
grande maioria dos trabalhos de Bataille, Leiris ¢ Caillois ndo foram, por exemplo, traduzidos para o portugués. Para trabalhos sobre os
autores realizados no campo da antropologia brasileira, ver: Peixoto (2006, 2007, 2011); Motta (2006); Sobral (2008); Goyat4 (2016)
e De Zorzi (2013). Segundo Jean Jamin, a experiéncia do Co/lége tampouco foi recuperada em estudos franceses, sendo o trabalho de
Hollier, feito desde os Estados Unidos, o mais significativo nesse sentido (1980: 13).

4 Muito foi escrito sobre 0 ambiente intelectual da Franga nesse momento e ndo se trata aqui de fazer uma consideragio histérico-socio-
l6gica sobre cle. A descrigao de Maurice Nadeau do surrealismo (1985) contempla no s6 o movimento, mas também a temperatura da
época em que foi gestado. As biografias de Georges Bataille (Surya, 1992) e de Michel Leiris (Armel, 1997), bem como entrevistas dadas
por Caillois (1981a) ¢ Leiris (1968 ¢ 1992b), também estio atentas ao contexto do entreguerras francés. Em minha dissertacio de mes-
trado (2012), fago uma descri¢io mais detida sobre as experiéncias artisticopoliticas desse momento, principalmente aquelas nas quais
estiveram envolvidos Georges Bataille e Michel Leiris. Alguns exemplos delas sio as revistas Documents (1929), Minotaure (1933) ¢ La
Béte Noire (1936), bem como os grupos Contre-Attaque (1935), Cercle Communiste Démocratique (1932) e Acéphale (1936).

44 caMPOS V.18(1-2), 2017



UM FOCO DE ENERGIA: O COLLEGE DE SOCIOLOGIE E A NOGCAO DE SAGRADO (1937-1939)

Ainda que essas experiéncias tivessem um objetivo critico comum, sua forma era bastante variada
¢, mais que isso, a questao da forma em si mesma era um problema central para esses grupos. A pergunta
que se faziam era: qual o melhor modelo de construgao do ativismo politico e da critica & moderni-
dade? Alguns apostavam em um modelo artistico, entendido como mais indireto, enquanto outros se
arriscavam através de um modelo politico, concebido como mais direto. Vejamos um trecho do didrio

intimo de Leiris, de dezembro de 1935, em que o autor aponta justamente para esse debate:

Contra a tendéncia (ou melhor: as pretensdes) totalitdrias do surrealismo: o artista nao tem que, a
qualquer custo, se misturar a todos os problemas da ordem do dia (...); ele também nao deve visar
aarte pura, se fechar na torre de marfim, ficar preso numa jaula; simplesmente, ¢le se coloca diante
de todos os problemas da ordem do dia mas os resolve 4 sua maneira, segundo seus préprios meios.
Limitar as devastag¢oes da arte mantendo-a dentro de seus limites. Fracasso pratico de Dada que,
ao suprimir essas barreiras, s6 conseguiu chegar A pior confusio: a mistura do estetismo a tudo. E
plenamente compreensivel que Satie tenha sido a0 mesmo tempo um grande musico ¢ um bom
militante comunista; mas essas duas coisas permaneciam para ele distintas: ele nao fazia musica
enquanto comunista nem comunismo enquanto musico. Restituir a arte seu cardter de jogo, - ndo
de jogo gratuito, mas de jogo na qual tudo o que ¢ humano se encontra implicado. Contra o atual
ponto de vista repreendo Bataille de se ocupar da politica, alegando que, com isso, ele perde seu
tempo, que se desvia de seu dom poético; nao restam davidas que Le Bleu du ciel é um livro ad-
mirédvel, superior literariamente & producao daqueles que, como eu, se reivindicam somente como
literatos” (Leiris 2004:294).

Aqui Leiris faz uma critica direta ao surrealismo, grupo da qual fez parte de 1924 a 1929, quase
dez anos antes de sua entrada no Collége de Sociologie®. A apreciagio critica incide justamente sobre o
fato do movimento ter tomado uma forma nio artistica, isto ¢, ter cedido a uma forma politica enri-
jecida pelas exigéncias partiddrias. A posi¢io do autor ¢, assim, a de defesa da arte enquanto modelo
especifico: embora seu contetido possa ser politico, seu contorno de atuagio deve ser préprio; ela, por-
tanto, nao deveria estar submetida a politica. Para outros, como para Bataille no contexto de atuagao
no grupo Contre-Attaque, por exemplo, a posi¢ao era contréria: a arte j& ndo conseguia sustentar em

sua forma a forga politica necessdria 20 momento, tratava-se de extrapolar seus limites; como ele mes-

5 Leiris chega a0 movimento através do artista pldstico André Masson (1896-1987), com quem manteve contato a partir de 1922, par-
ticipando do conhecido grupo de artistas ¢ intelectuais da rua Blomet, um dos bragos do surrealismo nascente. Ele rompe com André
Breton (1896-1966) em 1929, quando o movimento se vincula diretamente ao Partido Comunista Francés, o PCE. Escritor ¢ poeta Lei-
ris se inicia na antropologia nos anos 1930, quando ¢ convidadado por Marcel Griaule para participar de uma missio francesa em terras
africanas: a missio Dacar-Djibouti (1931-1933). A partir dessa viagem ele fard sua formagio na disciplina na Ecole Pratique de Hautes
Etudes ocupando a partir de 1934 um cargo oficial no Musée d’Etnographie du Trocadéro, responsével pelo departamento de Africa negra
da instituicdo. Para mais detalhes sobre a trajetéria de Leiris ver: Leiris (1968, 1992b); Armel (1997) e Brumana (2005).

CAMPOS V.18(1-2), 2017 45



mo diz em carta a Leiris era preciso tentar “ver se é possivel ajudar as pessoas a tomarem consciéncia
daquilo que elas vivem e as impedir (...) de preferirem fazer papel de marionetes” (Bataille 2004:117)°.

Assim, ¢ a problematizacio, e mais que ela, a experimentagio dos modelos de atuagao politica
que parece estar no centro do debate entre os fundadores do Col/ége nos anos que precedem a sua fun-
dagao. A oscilagao entre os campos da arte e da politica acompanha o nascimento de grande parte das
associagoes desse momento e nao seria diferente com o Collége: ele é mais uma resposta a esse debate,
mais uma das experiéncias a serem testadas nesse grande laboratério de pesquisas sobre a atividade
politica que foi o entreguerras francés. Contudo, o caminho de atuagao testado pelo Collége tentaria
ultrapassar os conflitos entre a forma arte e a forma politica, privilegiando uma nova dimensao como
modelo: a ciéncia. Mais precisamente, a sociologia, que supostamente forneceria os instrumentos ne-
cessarios 4 empreitada. A escolha se dava nao apenas porque seus fundadores advinham do campo
das humanidades, mas principalmente porque eles acreditavam que na prépria estrutura da sociologia
havia um elemento ambiguo que interessava destacar.

Desde o nome, Collége de Sociologie, dado por Jules Monnerot (1909-1995), j4 estd colocada a
importincia do termo “sociologia” para a associagio que nascia’. E Dennis Hollier (1995), organizador
da compilagao que retne as conferencias e textos propositivos do Co/lége, quem chama a atengao para
aimportincia do invélucro cientifico que a palavra sociologie dava ao grupo em oposi¢ao as outras asso-
ciagdes formadas na época. Acéphale (1936-1939), por exemplo, concebida por Georges Bataille junto
a André Masson, tivera atuagao paralela a do Collége e fora muitas vezes confundida com ele por conta
da participa¢ao de Bataille em ambos os projetos®. Contudo, o carater deliberadamente anti-intelec-
tualista e ritualistico de Acéphale contrastava com a proposta da associa¢ao formada por Bataille com
Caillois e Leiris, que se queria mais “cerebral” e menos “visceral” se comparada a primeira (Caillois,
1974: 58). Ao que tudo indica, como vimos acima através do trecho de Leiris, a presenca dos amigos

balancearia de alguma forma o impeto de Bataille, que era quem estava mais préximo de uma postura

6 Funciondrio da Bibliothéque Nationale ¢ formado pela renomada Ecole des Chartes (1922) Bataille se envolvera em diversas associagGes
a0 longo dos anos 1930. Ao contrério dos amigos Leiris e Caillois ele nunca fizera parte diretamente do movimento surrealista, apesar
de frequentar os mesmos circulos de seus participantes. Pelo contrario, Bataille seria identificado por sua veemente oposicao a André
Breton (ver o panfleto Un cadivre, desenvolvido por ele junto a alguns ex-surrealistas, dentre eles Leiris, em 1930) (Surya 1992; Bataille
2004). Nos anos 1920 ¢ 1930 o autor ficaria também conhecido nas rodas intelectuais parisienses por seus excessos, dentre eles “abuso de
dlcool, noites em claro, casos amorosos rapidos e frequentagio excessiva de bordéis” (Yvert 2004: 107). O grupo Contre-Attaque, “Unido
de Luta dos Intelectuais Revolucionarios”, foi formado em 1935 com o militante comunista Pierre Kaan (1903-1945) ¢ o historiador
Jean Dautry (1910-1968). Nesse momento o recrudescimento da postura politica de Bataille se faz visivel e certamente se relaciona com
aascensio fascista (Surya 1992).

7 O socidlogo martiniquense Jules Monnerot chega ao Collége por meio de Roger Caillois, de quem era grande amigo nessa época. Os
dois se conheceram e se tornaram amigos no 4mbito do movimento surrealista de Breton, na qual ingressaram em 1932. Desenvolveram
juntos em 1936 a revista Inquisitions que teria apenas um nimero, precedendo a fundagio do Collége de Sociologie.

8 Acéphale seria o projeto mais ousado de Bataille dentre os vérios nas quais esteve envolvido nesse periodo. A sociedade secreta seguida
de uma revista homénima, concebida por Bataille e Masson, buscava ser um espago de reflexdo e de agio. Acreditava-se que seria através
do planejamento de uma “conjuragio sagrada’, da destruigio ¢ do consumo exacerbado, que se chegaria a uma verdadeira revolugio social
(Bataille 1970c). Até a execugio de um sacrificio humano consentido fazia parte dos planos do grupo, que duraria quatro anos. O pri-
meiro nimero da revista, anual, sai em junho de 1936 ¢ o tltimo em junho de 1939 (Caillois 1974; Surya 1992).

46 caMPOS V.18(1-2), 2017



UM FOCO DE ENERGIA: O COLLEGE DE SOCIOLOGIE E A NOGCAO DE SAGRADO (1937-1939)

politica mais radical nos anos 1930°. Fo proprio quem declara, ao fim de sua primeira conferéncia no
Collége, em novembro de 1937, que “o debate aberto hoje deve ter por objeto o conhecimento ¢ nao a
prética’, afirmagio, que, como veremos depois, nao condiz totalmente com as propostas do grupo, que,
pelo menos a principio, se queria também 16cus de acio (Bataille, 1995a: 54).

Na “Déclaration sur la fondation d'un Collége de Sociologie” redigida por Roger Caillois, texto
que apresentava os propdsitos do grupo nascente, a sociologia ja se colocava em primeiro plano’. Além
de salientar que o objetivo da associagio era estudar as “estruturas sociais” das sociedades modernas,
procurando conhecer seus “clementos vitais”, Caillois chama a aten¢ao para o fato de que o préprio
grupo se constitufa enquanto uma “comunidade moral” (Caillois et alii 1995: 26-27). Tratava-se, sem
duvida, de se aproximar das discussoes feitas pelo campo da sociologia académica, principalmente atra-
vés das figuras de Emile Durkheim (1858-1917) e Marcel Mauss (1872-1950). Os proprios termos
usados por Caillois na declaragao deixam ver a heranga conceitual advinda desses autores. A prépria
ideia de “comunidade moral” ¢ tributaria de Durkheim, para quem a sociedade estava concebida em
termos de uma alianga moral entre seus membros!'.

Contudo, a0 mesmo tempo que filiada a sociologia académica, a proposi¢ao do Collége ultrapas-
sava e confrontava os estudos tradicionais exercidos na universidade, afinal de contas seus fundadores e
participantes se propunham a ser a um sé tempo “voyeurs” ¢ “cobaias” da “experimentagio socioldgica’,
como comenta Jamin (1980: 12). E sobre essa possibilidade simultinea de entender, mas também de
viver as experiéncias coletivas, que Caillois fala quando conclama a formagao de uma “comunidade mo-
ral” de “cardter virulento” (1995: 27). O préprio termo Collége, de acordo com Monnerot, insinuaria o
interesse do grupo em ser mais que uma juncao artificial de pessoas, tratava-se de ressaltar as afinidades
eletivas entres seus membros.

Desse modo, a novidade do Co//ége com relagao aos grupos propriamente politicos e artisticos
que ganhavam solo em Paris no momento em que surgiu era o que Hollier chamou de seu “ativismo
epistemoldgico’, que colocava em causa “a separacio escolar do conhecimento ¢ da agao” (1995: 21).
Tratava-se de uma tentativa de unir reflexdo e agao politica através do modelo fornecido pela sociolo-
gia, essa “ciéncia de objeto interno’, em que “aquele que sabe faz parte do objeto que estuda” (ibidem).
Assim, o modelo socioldgico ¢ interessante para o Collége pois apresenta-se como um modelo de en-
gajamento: nao ¢ possivel para um pesquisador da sociedade transcendé-la, olhd-la de fora tal qual um

bidlogo vé um organismo pelo microscépio. O cientista que observa a vida social estd a0 mesmo tempo

9 Bataille ¢ Leiris se conheceram em 1924 através de um amigo em comum, Jacques Lavaud (1894-1975). A partir desse momento se
tornaram grandes amigos ¢ parceiros de trabalho, apesar se suas divergéncias em termos de personalidade ¢ atuagio politica. J4 Caillois se
torna amigo de Bataille em 1936, quando frequentam juntos o seminario de Alexandre Kojeve (1902-1968) sobre Hegel. Leiris e Caillois
se conheceram através de Bataille nos anos que antecederam a formagio do Collége de Sociologie (Hollier 1995; Surya 1992; Armel 1997;
Felgine 2008).

10 A declaragio foi publicada no nimero 3-4 da revista_A4céphale em julho de 1937 ¢ contou com as assinaturas de Georges Ambrosino,
Georges Bataille, o préprio Roger Caillois, Pierre Klossowski, Pierre Libra e Jules Monnerot. E importante destacar que Leiris, um dos
fundadores da associagio, ndo assina o texto. Tudo indica que o fato se relaciona a nota estar publicada em Acéphale, revista com a qual
o antropélogo nio queria correr o risco de estar identificado naquele momento. Sabe-se que Leiris era extremamente critico 4 atuagio da
sociedade secreta criada por seus amigos, tendo recusado o convite de Bataille para participar da mesma (Armel 1997). Para mais detalhes
ver a correspondéncia entre Bataille e Leiris (2004).

11 Sobre o conceito de sociedade como comunidade moral em Durkheim ver: Les formes élémentaires de la vie religiense (1968). Sabe-se
que Bataille, Caillois e Leiris eram leitores assiduos de Marcel Mauss, sendo que os dois tltimos foram também seus alunos.

CAMPOS V.18(1-2), 2017 47



experimentando-a ¢ ¢ justamente essa imagem da dupla articulagiao observador/participante que o
Collége de Sociologie queria enfatizar'.

A forma concreta de funcionamento das atividades préticas do Col/ége também nao deixava de
ser ambigua, estando entre 0 modelo universitario ¢ o das sociedades secretas como Acéphale: apesar
de se assemelhar a um grupo de estudos e dos encontros serem espécies de semindrios, sua sede ficava
em um lugar pouco provavel, os fundos de uma livraria no nimero 15 da rua Guy Lussac em Paris.
Palestras eram dadas semanalmente tanto por seus fundadores quanto por outros participantes ¢ as
sessoes se davam comumente aos sabados as 9h 30 da noite, com o custo (por ouvinte) de cinco francos
por més de conferéncias'. A presenca de nomes da comunidade intelectual internacional nos encon-
tros ajudava a compor a paisagem por vezes aneddtica pela qual foi descrito o grupo: sabe-se que pelo
menos Walter Benjamin (1892-1940) e Victéria Ocampo (1890-1979) assistiram a algumas sessoes'.

Se as atividades do Co//ége eram ortodoxas e similares a cursos universitarios, afastando-se de
praticas rituais como propusera Acéphale, os temas de suas reflexdes, por outro lado, eram ousados ¢ se
assemelhavam aqueles do outro grupo batailleano. Ancorado no problema de como realizar uma “con-
juragao sagrada’, isto ¢, uma revolugao através das forcas em jogo nos rituais religiosos, Acéphale de fato
prefigurava a centralidade que nogao de sagrado teria pouco tempo depois no Collége (Bataille 1970c).
Se, como vimos, a sociologia fora a ciéncia escolhida pelo grupo, nao era de qualquer sociologia que se

tratava. Como anunciaria Caillois no pardgrafo final da declaracao de fundagao do grupo:

O objeto preciso de nossa atividade visa poder receber o nome de sociologia sagrada, na medida
em que esta implica o estudo da existéncia social em todas as suas manifestagoes nas quais hd a

presenca ativa do sagrado (1995: 27, grifos meus).

E preciso compreender o lugar que a nogao de sagrado ocupa nessa experiéncia ¢ em que sentido

-~ (43 . . » 7
a expressao “sociologia sagrada” ¢ usada pelo grupo.

12 Nio cabe aqui um aprofundamento sobre o tema, mas vale dizer que as relagdes entre a sociologia universitdria ¢ a militAncia politica
sdo extensas na Franca da primeira metade do século XX, sendo que os proprios Durkheim e Mauss fizeram parte de grupos politicos
de esquerda, como mostram suas biografias (Fournier 1994; 2007). Também as relagdes entre o socialismo ¢ o marxismo e a sociologia
francesa devem ser mencionadas como elemento importante das relagdes {ntimas entre a ciéncia e a politica nesse momento (Prochasson
1981; Gouarné 2013). Para mais detalhes sobre a sociologia durkheimiana, a universidade ¢ a politica francesas. Ver também Heilbron

198s.

13 Em seu primeiro ciclo de atividades, que contempla os anos de 1937 ¢ 1938, por exemplo, os oradores do Collége foram seus diretores
(com excegio de Alexandre Kojéve, que deu uma conferéncia), sendo que Leiris tomou a palavra apenas uma vez ¢ Caillois, por motivo
de doenga, teve que se afastar por muitas semanas deixando Bataille como seu representante. Em seu segundo e terceiros ciclos, de meados
de 1938 a meados de 1939, podemos ver sessdes mais ecléticas coordenadas por nomes como Pierre Klossowski, Denis de Rougemont,
René M. Guastalla, Anatole Lewitzky, Hans Mayer, Georges Duhuit, Jean Paulhan ¢ Jean Wahl, o que demonstrava um interesse maior
pelo projeto por parte da intelectualidade parisiense (Hollier 1995).

14 E conhecida a histéria de que Bataille tinha por habito hospedar o filésofo Walter Benjamin em sua casa na Franga e que, por volta
de 1940, na iminéncia da invasio de Paris pelas tropas alemas, Benjamin o confiou vérios de seus escritos, mantidos por ele na Biblioteca
Nacional (Surya 1992). Também sabe-se do romance que Caillois mantivera com a editora da revista literdria S.UR., a argentina Victéria
Ocampo, a partir de 1938 quando a conhecera nas sessées do Collége (Caillois & Ocampo 1997).

48 caMPOS V.18(1-2), 2017



UM FOCO DE ENERGIA: O COLLEGE DE SOCIOLOGIE E A NOGCAO DE SAGRADO (1937-1939)

O sagrado como motor

Em carta a Bataille de julho 1939 Leiris deixa ver as discord4ncias que levariam ao fim as ativida-

des do Collége de Sociologie naquele mesmo ano, a beira da eclosao da Segunda Guerra Mundial:

Trabalhando para redigir o informe das atividades do Co/lége de Sociologie desde sua fundagio em
marco de 1937 (...) me vi obrigado a refletir mais cuidadosamente, coisa que nao havia feito até
o presente, sobre o que foi a atividade do Collége nesses ultimos anos, e tomei um ponto de vista
tdo critico que ndo me considero verdadeiramente qualificado para me apresentar amanha como
porta-voz de nossa organizago. (...) Estd indicado que o Collége tem por objetivo o estudo das
‘estruturas sociais. Ora, estimo que faltas graves contra o método estabelecido por Durkheim te-
nham sido muitas vezes cometidas: trabalho a partir de no¢oes vagas ¢ mal definidas, comparagoes
entre fatos tomados de sociedades com estruturas profundamente diferentes, etc. (...) Ainda que
eu nao despreze de maneira nenhuma a importincia do sagrado nos fenémenos sociais, estimo que
sublinhd-la a este ponto — quase tornando o sagrado um principio tnico de explicagio — estd em
contradi¢do com as aquisi¢oes da sociologia moderna e, notadamente, com a no¢ao maussiana de
‘fendmeno total’ (Leiris 2004: 121-123).

Na carta o autor explicita seu incobmodo com o lugar intermedidrio ¢ ambiguo que o Collége
ocupava diante da sociologia académica, como descrito acima. Segundo Leiris, a associagdo nio teria
se transformado nem em um grupo de estudos rigoroso, que teria como centro a sociologia formulada
por Durkheim, ¢ nem uma “comunidade moral’, “ordem” ou “igreja’, tao diferente assim das “habituais
associagoes intelectuais” (idem: 123). De seu ponto de vista, o Collége tinha uma proposta interessan-
te, que era a de trabalhar com os instrumentos teéricos da sociologia, porém nao a levava adiante de
maneira responsavel, na medida em que usava nog¢oes chave dessa disciplina de maneira imprecisa e por
vezes deformada. A nogio de sagrado, ainda de acordo com ele, teria sido sobrevalorizada pelo grupo,
ganhando uma centralidade excessiva na explicagio dos fenémenos sociais'®.

A critica de Leiris confirma, assim, o lugar de destaque que a nogio de sagrado teve durante os
dois anos de atividade do Collége, apesar de nao explicitar em que sentido o conceito havia sido mobi-
lizado pelo grupo. O que exatamente fazia o autor crer que o sagrado havia sido esgotado, por assim
dizer, pelo Collége? E o que significava para eles a realizagao de uma sociologia sagrada?

Em resposta a carta do colega, naquela que foi a tltima sessio do Collége de Sociologie, a mesma

que Leiris diz nao se sentir apto a participar, Bataille esboga um ponto importante para a compreensao

15 Aliette Armel, bidgrafa de Leiris, fard sobre esse ponto uma observagio interessante: o autor ocupa no Collége de Sociologie uma posi-
¢do que ¢ oposta A construgio de sua imagem no 4mbito académico. No inicio de sua carreira na antropologia, e principalmente a partir
da publicagio de seu didrio africano, LAfrique Fantéme (1935), Leiris passa a ser considerado literato ¢ pouco cientifico no ambiente
universitdrio. J4 no espago do Collége, que supostamente teria uma atmosfera mais liberal, ele ¢ aquele que reivindica a cientificidade. Nas
palavras de Armel: “cle escreve um texto literdrio sobre o sagrado num ambiente muito técnico e cientifico para tal, enquanto ao inverso,
sua situagdo social o coloca para velar ao rigor cientifico das atividades do Collége” (1997: 388).

CAMPOS V.18(1-2), 2017 49



do uso do sagrado pelo grupo'®. Usando uma metéfora do campo da fisica, o autor dird, em nome de
todo o grupo, que o sagrado ¢ como uma descarga de forcas acumuladas que se produz “em benefi-
cio da poténcia social’, sendo que o sacrificio, presente na festa ¢ também na guerra, ¢ um momento
privilegiado de sua presenca (Bataille 1995b: 809)". Embora a nogio tenha para Bataille derivagoes
préprias, que dizem respeito a seu interesse particular pelo misticismo, pela filosofia nietzschiana e
pela psicaniélise, nao parece exagerado estender para o Collége a formulagao do sagrado elaborada nesse
momento por ele: o sagrado ¢, antes de tudo, uma forga, isto ¢, um motor de agao politica. Seria através
das experiéncias sociais causadas pelo contato com essa for¢a que o Co//ége acreditava poder encontrar
o impulso para a transformagao social.

Assim, desde os principios de fundagio da associagao estava colocado que era preciso investigar
“os pontos de coincidéncia entre as tendéncias obsessivas da psicologia individual e as estruturas dire-
trizes que presidem a organizagio social e comandam as revolugoes” (Caillois et alli 1995: 27). A nogio
de sagrado era, assim, tomada de empréstimo da sociologia durkheimiana, mas era a0 mesmo tempo
usada de forma bastante particular. Como bem observara a critica metodoldgica de Leiris, havia um
uso hiperbdlico do sagrado aqui. Além disso, eram as forcas disjuntivas do sagrado, capazes de estabe-
lecer revolugdes, que interessavam ao Collége. Pode-se pensar, inclusive, que o Collége executava uma
espécie tor¢ao no conceito durkheimiano, visando torné-lo nao sé descritivo/explicativo da sociedade,
mas também ativo com relagao a ela.

Desse modo, em referéncia a caracteristica ambigua do sagrado descrita por Durkheim, o Collége
priorizard uma de duas faces mais que a outra. Se a nogao estava definida pelo socidlogo como a quali-
dade de tudo aquilo que ¢ excepcional a vida cotidiana, portanto, tanto as coisas puras ¢ santas quanto
as impuras e sacrilegas; o grupo tomard como matéria de interesse mais o segundo polo da no¢io que o
primeiro. Seriam temas como as guerras, as festas, as sociedades secretas, a sexualidade e o jogo aqueles
explorados nas conferéncias do Co//ége ¢ era o carater de proibigao, de excesso e de transgressao a nor-
ma dessas experiéncias 0 que interessava ao grupo compreender €, por vezes, vivenciar'®, Assim como
na concepgao durkheimiana, o sagrado era entendido como capaz de gerar exaltagio e comogao - a co-

nhecida efervescéncia coletiva -, elementos que segundo o Co/lége deviam ser explorados e direcionados

16 De fato, a sessao do dia 4 de julho de 1939, que estaria dedicada a um balango das atividades do grupo, marcaria o fim oficial do Collé-

g6, que apesar de algumas pequenas reunides privadas, ndo persistiria no ano seguinte, com o comego da guerra. E possivel afirmar que
a discordéncia de Leiris quanto aos métodos do grupo foi a fagulha inicial para sua dispersio, atingindo também Caillois ¢ Bataille, que
divergiam teoricamente. Para mais detalhes sobre as diferencas entre os autores ver as cartas de Bataille enviadas a Caillois em 1939 ¢ a
troca de correspondéncia entre Bataille ¢ Leiris no perfodo (Bataille 1997; Leiris & Bataille 2004) . Nio tive acesso as cartas de Caillois
para Bataille, ao que tudo indica, elas nio foram publicadas. Hollier, na compilagio das missivas enviadas no ambito do Collége de Socio-
logie, também afirma ndo as ter encontrado (1995: 813).

17 Ver o ensaio de Mauss & Hubert (2005) sobre o sacrificio, certamente uma leitura comum aos membros do Collége.

18 Para ver a compilacio de todas as conferéncias ¢ temas abordados pelo Collége consultar Hollier (1995), fonte fundamental deste

trabalho.

50 camMpos v.18(1-2), 2017



UM FOCO DE ENERGIA: O COLLEGE DE SOCIOLOGIE E A NOGCAO DE SAGRADO (1937-1939)

para uma agao politica subversiva. Tratava-se de pensa-los como forcas motrizes para a destruicao da
ordem estabelecida®.

Outro elemento importante ¢ que a nogao de sagrado sacrilego, tal como interessava ao Collége,
nao estava restrita somente a vida coletiva, embora se manifestasse com mais frequéncia nela. Os domi-
nios da sexualidade ¢ do jogo, por exemplo, seriam tomados como espagos privilegiados de vivéncia do
sagrado e estariam localizados justamente naquilo que Caillois chamou no trecho acima de “ponto de
coincidéncia” entre o individuo e a sociedade. Leiris, em texto escrito para a publicacao coletiva do gru-
po na Nouvelle Revue Frangaise em 1938, explora as dimensoes daquilo que considerou a experiéncia
intima do sagrado. Dada nao apenas em rituais coletivos mas também na vida cotidiana, Leiris sugere
que cada um pode ter a “sua” vivéncia do sagrado a partir da experimentacao “dessa mistura de medo e
de vinculo, essa atitude ambigua que determina a aproximagao de uma coisa a0 mesmo tempo atraente
e perigosa” (Leiris 1995:103)%.

A nogao de sagrado com a qual lidava o Collége, estava, definitivamente, mais ligada 4 uma di-
mensao metonimica que metaférica da atividade humana. Tratava-se de pensar a experiéncia sagrada
como contagiosa, essa “for¢a” da qual falava Bataille capaz de ser disseminada aos quatro ventos. Dai
também parece vir a ideia, trazida no inicio desse texto, do Collége pensando a si mesmo como um
“foco de energia’, encarregado de contagiar com esse sagrado revoluciondrio e ativo aqueles que por ali
passassem. O modelo da magia, da forma como fora apresentado por Marcel Mauss ¢ Henri Hubert
(1904), também era, assim, uma referéncia para a “sociologia sagrada” do Co//ége. Como mostra o titu-
lo do texto de Bataille publicado junto ao de Leiris na N.R.F. de 1938, Lapprenti sorcier, interessava aos
membros do Collége serem “aprendizes de feiticeiros” (1938). Afinal, como mostram Mauss ¢ Hubert
em seu estudo cldssico (1904), o magico ou o feiticeiro ¢ aquele que ao pensar, sonhar, recitar cantos
¢ oragdes, ou apenas mover objetos, realiza transformacoes no mundo: “suas palavras, seus gestos, seu

piscar de olhos, seus pensamentos mesmos sao forgas. Toda a sua pessoa transmite eflavios, influéncias,

a0s quais se curvam a natureza, os homens, os espiritos e os deuses” (Mauss & Hubert 2003: 70, grifos
meus).

Tornar-se um aprendiz de feiticeiro seria, entao, nos termos do Collége, aprender a movimentar
o mundo com o pensamento, nao separando, portanto, o saber da agao. O modelo da magia era justa-
mente o modelo de agao politica buscado pelo grupo em questio: o sagrado era nao sé objeto, mas tam-
bém adjetivo da sociologia que pretendiam fazer. Ele se tornava, assim, uma perspectiva, uma maneira

de olhar ¢ 20 mesmo tempo agir sobre o mundo circundante.

19 Podemos pensar a concepgio do social em Durkheim usando uma metéfora organica, comum a seus trabalhos. A sociedade pode ser
comparada a um coragdo, que precisa dos movimentos da sistole e da didstole (compressio ¢ distensio) para seguir batendo, exercendo
sua funcdo. A sociedade ¢, em Durkheim, por exceléncia, a entidade mantenedora da ordem ¢ os estados afetivos de desordem — andmi-
cos — caracterizados por “movimentos exuberantes ¢ violentos” sio tidos como necessdrios para a revitalizagio ¢ o equilibrio da mesma
ordem, que ¢ sempre superior aos individuos que a compéem (Durkheim 1968: 572).

20 Sabe-se que paralelamente as atividades do Co/lége Bataille e Leiris s envolveram também na criagio da Sociezé de psychologie collective,
iniciativa de ambos com Adrien Borel, ex-psicanalista dos dois, ¢ outros trés psicanalistas (René Allendy, Paul Schiff e Pierre Janet), inte-
ressada em investigar as pontes entre a psicologia e as ciéncias sociais (Yvert 2004: 253). Bataille frequentou como paciente o consultério
de Borel, membro fundador da Sociedade Psicanalitica de Paris (SSP), a partir de 1926 ¢ Leiris, por indicagio do primeiro, a partir de
1929 (Surya 1992; Armel 1997).

CAMPOS V.18(1-2), 2017 51



Um ultimo ponto merece ser ressaltado: se nao havia davidas de que a nogao de sagrado do
Collége estava vinculada & uma critica & modernidade ocidental, 0 mesmo nao pode ser dito com rela-
a0 a sua postura diante dos regimes nazifascistas que vinham se ampliando na Europa. Alvo de criticas
por parte tanto de académicos quanto de militantes, o grupo se mantinha em uma zona de ambigui-
dade com relagdo a interpretagao de suas intengdes politicas. Em carta a Caillois de junho de 1938,
Marcel Mauss atentava, desde o ponto de vista da sociologia formal, para os perigos do irracionalismo
contido nas iniciativas como a do Co//ége: “mesmo persuadido de que os poetas ¢ os homens de grande
cloquéncia podem as vezes ritmar uma vida social, sou cético quanto as capacidades de uma filosofia
qualquer, e sobretudo uma filosofia de Paris, de ritmar o que quer que seja” (apud Caillois 1981: 205).

De outro lugar, Walter Benjamin, embora auditor das conferéncias do Collége e parceiro inte-
lectual de alguns de seus membros, principalmente Bataille e Pierre Klossowski, chamava a atengao
para o mesmo ponto: um certo “excesso metafisico e politico do incomunicavel’, que poderia “preparar
o terreno psiquico favordvel ao nazismo” (Klossowski apud Hollier, 1995: 884)*. A critica advinha
também de outros membros da Escola de Frankfurt, como Adorno e, ainda mais enfaticamente Hor-
kheimer, que ao tomar contato com as propostas de Acéphale ¢ do Collége, teria se expressado caracte-
rizando-os em termos de uma “confusio irracionalista” (Weingrad 2001: 134).

As criticas ao Collége em termos de suas “conotagdes fascistizantes” parecem, assim, ter relagao
direta com o uso exacerbado da nogio de sagrado denunciado por Leiris na carta a Bataille (Ginzburg
2011: 203). Se, como vimos, o apelo A experiéncia ambigua e convulsiva do sagrado era para o grupo
uma maneira de se opor aos regimes nazifascistas - ¢ sabemos que os intelectuais que formavam o
Collége, principalmente Bataille, vinham de uma histéria de militdncia de esquerda e eram radicalmen-
te contra o regime - ele era também, de um outro ponto de vista, similar a esses modelos politicos. O
estudo dos simbolos, a importincia do mito, o interesse pelas sociedades secretas e o recurso s expe-
riéncias coletivas efervescentes eram caracteristicas inegaveis dos autoritarismos recentes € a0 mesmo
tempo matérias de interesse do Collége. A critica ao racionalismo por meio da nogao de sagrado era
perigosa nesse sentido, o de aproximar o Co//ége daquilo que ele visava combater. Mas como comenta
precisamente Maurice Nadeau (1990), o grupo, longe de “empreender um fascismo  francesa’, queria
“lutar contra aquilo que lhe parecia uma regressao na ordem do pensamento empregando os mesmos
meios” (1990: 20). Na tentativa de compreender e o combater o fascismo, a associagio entendia que
era preciso usar as mesmas armas do inimigo, reconhecendo o poder inegavel do que podemos chamar
aqui de uma politica dos afetos.

Proponho, como breve exercicio final, nos determos sobre aquele que foi o texto de origem do
Collége de Sociologie. Escrito em 1937 por Caillois ¢ apresentado a Bataille e Leiris em uma primeira
reunido no café do Palais Royal, Vent d'hiver — que seria também publicado um ano depois em Pour

un Collége de Sociologie, junto a Lapprenti sorcier de Bataille ¢ Le sacré dans la vie quotidienne de Leiris

21 Walter Benjamin conhece o escritor, tradutor ¢ membro do Collége de Sociologie Pierre Klossowski (1905-2001) em 1935. A partir
dai estabeleceriam uma parceria intelectual, que renderia a Klossowski a tradugio para o francés do ensaio “A obra de arte na era de sua
reprodutibilidade técnica” de Benjamin (1936). Para mais detalhes sobre a relagio entre eles ¢ o trinsito entre Franca e Alemanha neste
momento ver: Weingrad (2001).

52 camMpos v.18(1-2), 2017



UM FOCO DE ENERGIA: O COLLEGE DE SOCIOLOGIE E A NOGCAO DE SAGRADO (1937-1939)

— traz em seu cerne aquelas que seriam as provocagdes tedricas mais interessantes (e também as mais

criticaveis, como vimos) do Collége de Sociologic™.

Vento de inverno

Apesar de nao conter nenhuma citagao direta que indique a formagio do Collége de Sociologie, o
artigo de Caillois se mostra como uma espécie de manifesto de inauguragao da associacio, ilustrativo
para a compreensio do empreendimento nao apenas como um grupo de estudos stricto sensu, mas
como um experimento. Isso porque nesse texto Caillois reflete sobre a importincia da formacao do que
cle chama naquele momento de “comunidades morais’, isto ¢, comunidades fundadas por afinidades
cletivas entre seus membros. Para ele, tais grupos seriam como meios, no sentido organico da palavra,
capazes de cultivar ideias contrarias aquelas vigentes na sociedade englobante®.

Em uma referéncia explicita ao trabalho de Marcel Mauss, Essai sur les variations saisonniéres
des sociétés eskimos (1906), o autor ressalta a importancia e a urgéncia da constitui¢ao de comunidades
morais para a agdo politica efetiva. Em alusdo ao inverno dos esquimds, que na descricio de Mauss
aparece como o tempo da reunido, da comunhio, das festas ¢ da celebragao do sagrado — em oposicao
ao verao, individualista ¢ profano —, Caillois dird que na sociedade contemporinea ha também aqueles
que se dispdem a enfrentar e a viver o inverno integralmente. Segundo o autor, “uma mad estagio, talvez
uma Era quaterndria — o avango das geleiras — se abre para essa sociedade desmantelada, senil” e diante
destas baixas temperaturas se encontram aqueles que “se reconhecem no ar rarefeito, que o inverno tor-
na unidos, compactos, lado alado, com consciéncia da sua forga, os quais a nova primavera consagrard”
(1995: 352-353).

Caillois parece querer chamar a atengao para a urgéncia do momento politico vivido, a chegada
do inverno coincidindo com a chegada do fascismo. De acordo com ele, aqueles que concebem uma
sociedade “dessacralizada” ndo terdo forcas suficientes para combater o “avango das geleiras’, ¢ preciso
que os fortes se aglutinem em torno do sagrado. O inverno aparece, entdo, em uma dupla chave: como
a imagem da catdstrofe por vir e 20 mesmo tempo metafora de uma comunidade sagrada que seria ca-
paz de reverté-la. Em suas palavras, se o vento de inverno se aproxima, ¢ preciso encontrar aqueles que
nestas baixas temperaturas se identificam, formando grupos capazes de gerar movimento em meio a
uma “sociedade sem fervor” (idem:352).

O Collége seria, entao, uma tentativa no sentido de gerar um “foco de energia” em meio ao qua-
dro de urgéncia salientado metaforicamente por Caillois. Segundo o autor, esse tipo de grupo se asse-

melharia, pelo menos em termos de finalidade, a trés outros tipos: as ordens mondsticas, as formagoes

22 A publicagio Pour un Collége de Sociologie ¢ de julho de 1938 ¢ se constitui como uma separata do niimero 298 da Nouvelle Revue
Frangaise. £ formada por uma introdugio escrita por Caillois, em que sio reafirmados os propésitos do grupo, ja salientados na declaragio
de 1937 publicada em Acéphale; bem como de trés textos de seus fundadores: Lapprenti sorcier de Bataille, Le sacré dans la vie quotidienne
de Leiris, ambos escritos para essa ocasido, ¢ Vent d’hiver, de Caillois, escrito um ano antes quando da fundagio do grupo. Hollier (1995)
ressalta que na introdugio a essa publicacio Caillois enfatiza a ambicio ativista do grupo, que na nota de 1937 estaria menos explicita.

23 Roger Caillois, consideravelmente mais jovem que Bataille e Leiris, tinha acabado de se formar em gramdtica na tradicional Ecole Nor-
male Supérieure quando entrou para o Collége de Sociologie. Embora com menos experiéncia intelectual que seus parceiros o “brilhante
intelectual com ares de dindi” ¢ quem toma inicialmente a dianteira do projeto (Felgine 1997: 7-8).

CAMPOS V.18(1-2), 2017 53



paramilitares e as sociedades secretas primitivas. Isso porque nesses trés casos seria possivel ver uma
separagao clara de seus membros com relagao ao resto da sociedade a qual pertencem; normalmente
reduzidos a ilegalidade eles seriam tolerados a contragosto pelo poder oficial.

Espécies de transgressores do poder legitimo, os iniciados, ou colegiados, nesse caso, estabele-
ceriam para si e para seus comparsas uma moral prépria e tinica. Moral que deveria, segundo Caillois,
estar baseada em trés virtudes: o “desprezo”, o “poder” e a “cortesia” (idem: 349-351). Como um virus
em um corpo sauddvel a formagao dessas pequenas comunidades deveria contaminar a sociedade que as
circunda. Como vimos, trata-se aqui de pensar o sagrado enquanto uma for¢a mégica, transmitida por
contdgio. Hd também no texto de Caillois uma critica ao utilitarismo, tema que veremos desenvolvido
igualmente em trabalhos de Bataille da época, na medida em que o autor identifica o que chama de
sociedade englobante com a sociedade utilitéria.

As comunidades morais da qual fala seriam, entao, o oposto: essencialmente improdutivas e
“voltadas para 0 gozo’, elas deveriam se inspirar nos rituais de desperdicio das sociedades primitivas, os
famosos potlatch descritos também por Mauss (1925) (idem: 345)*. Conectados por um movimento
natural de atragdo e repulsao — que aproxima os iguais e repele os diferentes — esses pequenos grupos
improdutivos seriam capazes de engendrar uma verdadeira epidemia revoluciondria no coragao de sua
prépria sociedade. Dai também a imagem ambigua do vento de inverno, que traz os maus agouros, mas

que também ¢ capaz de disseminar a semente do sagrado para outros territdrios.

Consideracdes finais: por uma politica dos afetos

Na apresentagao a recente edi¢ao brasileira do livio O que é o contemporineo? e outros ensaios
(2007), do filésofo italiano Giorgio Agamben, Susana Scramim ¢ Vinicius Nicastro Honesko (2009)
sugerem a preocupagao do autor em pensar novas formas de lidar com a politica. Os ensaios contidos
no livro, que versam sobre a nogao de amizade e sobre a nogao de tempo, parecem querer apontar para

uma dimensao pouco convencional dessa experiéncia. Se perguntam Scramim ¢ Honesko:

Como pensar uma nova agao ¢ uma nova politica humanas para além das dimensées consensuais-
-democriticas que a filosofia ¢ 0 pensamento politico atuais parecem tomar como unico e ultimo
estdgio evoluciondrio da humanidade? Ou, ainda, de modo liminar: como parar a méquina gover-
namental em que parece ter se transformado toda a politica, e ter acesso a uma nova politica, uma
politica da amizade, calcada numa outra experiéncia do tempo ¢ capaz de nos expor as exigéncias

de compartilhamento da existéncia das quais nio podemos nos esquivar?” (2009: 11).

E interessante perceber como a proposta do Collége de Sociologie, bem como a discussao sobre o
sagrado feita em seu seio no fim dos anos 1930, pode ser cotejada lado 4 lado & questao colocada pelos

autores acima. A ideia de pensar a politica através do aparato conceitual da antropologia usado para a

24 Toda a obra de Bataille versa no sentido de uma critica ao utilitarismo, mas ¢ em 1933, em La notion de dépense, que pela primeira vez
cle se debrugard sobre o tema, fazendo um elogio da nogio de despesa inspirado diretamente pela leitura de Lessai sur le don (1925) de
Mauss, ensaio em que o autor descreve os rituais melanésios, polinésios e esquimés de destruicio de riquezas (Bataille 1975; Mauss 2003).

54 campos v.18(1-2), 2017



UM FOCO DE ENERGIA: O COLLEGE DE SOCIOLOGIE E A NOGCAO DE SAGRADO (1937-1939)

compreensao das religides primitivas oferece ao Collége justamente a possibilidade de pensar o campo
do ativismo e da militincia politica de uma outra forma. No lugar de consenso, escolha, otimizagao
¢ gestdo, palavras tao comumente usadas no vocabulério politico, o Collége escolhe energia, sagrado,
contdgio e comunidade. Mas o que significa efetivamente priorizar esses termos?

Criticado, como vimos, por romantizar o campo da politica ou tornd-lo por demais irracional,
a experiéncia do Collége, se levada a sério, parece ser capaz de nos ensinar que o vocabuldrio antropo-
légico dos estudos da religiao, e, mais que ele, a prépria experiéncia religiosa, pode ser aproveitada de
maneira surpreendente pelos movimentos politicos. Trata-se, como também os ensaios contempora-
neos de Agamben indicam, de pensar em como fazer uma politica dos afetos, comprometida com a
dimensao “nefasta” da experiéncia. Se a nogao de sagrado lida justamente com dois aspectos primor-
diais da experiéncia humana, um ligado 4 lei, 4 forma, a razao ¢ a estrutura ¢ outro ligado ao desejo, ao
informe, ao sentido ¢ a desordem, o Co//ége nos convida a pensar nao apenas sobre a relagio ambigua
entre esses polos, mas também sobre as potencialidades de exploracao de um deles. O que ganhamos
quando nos propomos pensar a agao politica por meio da magia? Que relagoes guardam entre si o
feiticeiro e o ativista? Em que sentido a festa ¢ o ritual podem ser paradigma da luta? Seria o tempo do
sagrado um tempo de revolugao? Essas sao perguntas que feitas nos anos 1930 pelo Collége ainda nos

soam enigméticas € contemporaneas.

Jitlia Vilaga Goyatd é doutoranda em Antropologia Social na Universidade de
Sio Paulo (USP).

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AMBROSINO, G.; BATAILLE, G., CAILLOIS, R., KLOSSOWSKI, P., LIBRA, P., MON-
NEROT, J. 1995 [1937]. “Déclaration sur la fondation d’'un Collége de Sociologie”. In: HOL-
LIER, D. (org). Le Collége de Sociologie. Paris: Gallimard.

ARMEL, A. 1997. Michel Leiris. Paris: Fayard.

BATAILLE, G. et alii. 1991. Documents. Année 1929/1930. Edi¢ao fac-similar. Paris:
Jean-Michel Place.

BATAILLE, G. 1970a [1935].Contre-Attaque’. Union de lutte des intellectuels révolution-

naires. In: . Oeuvres complétes. Tome 1. Premiers Ecrits. Paris: Gallimard.

.1970b [1936]. La conjuration sacrée. In: . Oeuvres completes. Tome 1. Premiers

Ecrits. Paris: Gallimard.

1975 [1933; 1949]. 4 parte maldita ( precedida de A no¢do de despesa). Rio de Janei-

ro: Imago Editora.

CAMPOS V.18(1-2), 2017 55



.1995a [1938]. La sociologie sacrée et les rapports entre ‘societé’, ‘organisme’ et ‘étre’.
In: HOLLIER, D. (org). Le College de Sociologie. Paris: Gallimard.

.1995b [1938]. L apprenti sorcier. In: HOLLIER, D. (org). Le College de Sociologie.

Paris: Gallimard.
. 1997. Choix de lettres (1917-1962). Paris: Gallimard.

2004 [1954].La publication d’Un cadavre. In : LEIRIS, M & BATAILLE, G. Echanges et

correspondences. Paris: Gallimard.

BATAILLE, G. ; CAILLOIS, R. ; LEIRIS, M. 19952 [1938]. Déclaration du College de Sociologie
sur la crise internationale. In: HOLLIER, D. (org). Le Collége de Sociologie. Paris: Gallimard.

BATAILLE, G. ; CAILLOIS, R. ; LEIRIS, M. 1995b [1939]. Le College de Sociologie. In: HOL-
LIER, D. (org). Le Collége de Sociologie. Paris: Gallimard.

BRUMANA, E. G. 2005. O sonho dogon nas origens da etnologia francesa. Sao Paulo: Edusp.
CAILLOIS, R. 1974. Approches de 'imaginaire. Paris: Gallimard.

.1981a. Entretien donné a Hector Bianciotti et Jean-Paul Enthoven. In: CAILLOIS, R. et alii.

Cahiers Pour en temps. Paris: Centre Georges Pompidou/Pandora Editions.

.1981b. Notes pour un itinéraire de Roger Caillois. In: CAILLOIS, R. et alii. Cabiers Pour en

temps. Paris: Centre Georges Pompidou/Pandora Editions.

. 1995 [1938]. Vent d’hiver. In: HOLLIER, D. (org). Le Collége de Sociologie. Paris: Galli-

mard.

_.1950[1939]. L’ homme et le sacré. Paris: Gallimard.

__.2008. Ocuvres, Paris: Gallimard.

CAILLOIS, R. & OCAMPO, V. 1997. Correspondances. Paris: Editions Stock.

DURKHEIM, E. 1968. Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le systéme totémique em Austra-

lie. Paris: Presses Universitaires de France.

FELGINE, O. (org.). 1997. CAILLOIS, R. & OCAMPO, V. Correspondances. Paris: Editions
Stock.

. “Vie et veuvre”2008. In: CAILLOIS, R. Oeuvres. Paris: Gallimard.
FOURNIER. M. 1994. Marcel Mauss. Paris: Fayard.
.2007. Emile Durkbeim (1858-1917). Paris: Fayard.

GINZBURG, C. 2011. Mitologia germénica e nazismo: sobre um velho livro de Georges Dumézil.

56 camMpos v.18(1-2), 2017



UM FOCO DE ENERGIA: O COLLEGE DE SOCIOLOGIE E A NOGCAO DE SAGRADO (1937-1939)

In: . Mitos, Emblemas, Sinais: Morfologia e Histdria. Sao Paulo: Companhia das Letras.

GOUARNE, L. 2013. Lintroduction du Marxisme en France: philosoviétisme et sciences humaines
(1929-1939). Rennes: Presses Universitaires de Rennes,

GOYATA, J. 2016. Georges Bataille e Michel Leiris: a experiéncia do sagrado. Sao Paulo: Humanitas.

HEILBRON, J. 1985. “Les métamorphoses du durkheimisme, 1920-1940%, Revue frangaise de sociolo-
gie, 26-2: 203-237.

HOLLIER, D. (org). 1995. Le Collége de Sociologie. Paris: Gallimard.

JAMIN, J. 1980. “Unr sacré collége ou les apprentis sorciers de la sociologie”. Cahiers Internationaux de
Sociologie, 68: 5-30.

LECOQ, D.& LORY, J. 1987. Ecrits dailleurs: Georges Bataille et les ethnologues. Paris: Editions de la

Maison des Sciences de ’'Homme.

LEIRIS, M. & CHAVASSE, P. 1968. Entretien avec Michel Leiris. Radio France-Culture, janeiro.

Disponivel em http://www.ina.fr/art-et-culture/litterature/audio/PHD 99208104/ michel-leiris-1.

fr.heml.

LEIRIS, M. 1992a. Journal 1922-1989. Paris : Gallimard.
LEIRIS, M. ; PRICE, S. ; JAMIN, J. 1992b. Cest-a-dire. Paris: Jean- Michel Place.

LEIRIS, M. 1994. L’ homme sans honneur — notes sur le sacré dans la vie quotidienne. Editon établie,

présentée et annotée par Jean Jamin, Paris: Jean Michel Place.

. 1995 [1938], Le sacré dans la vie quotidienne. In: HOLLIER, D. (org). Le Collége de Sociolo-
gie. Paris: Gallimard.

MAUSS, M. 1968. Qcuvres. Paris: Les Editions de Minuit.

. 1981. Lettre a Roger Caillois. In: CAILLOIS, R. et alii. Cabiers Pour en temps. Paris: Centre
Georges Pompidou/Pandora Editions.

. 2003. Sociologia e Antropologia. Sao Paulo: Cosac & Naify.

MAUSS, M. & HUBERT, H. 2005. Sobre o sacrificio. Ensaio sobre a natueza e a fun¢o do sacrificio.
Sao Paulo: Cosac & Naify.

MOTTA, A.2006. A Africa Fantasma de Michel Leiris. In: CAVIGNAG, J.; GROSSI, M.; MOT-
TA, A. (orgs.). Antropologia Francesa no século XX. Recife: Editora Massangana.

NADEAU, M. 1985. Histdria do surrealismo. Sio Paulo: Perspectiva.

NADEAU, M.; ARON, P.; VAN DER SCHUEREN, E. 1990. Entretien avec Maurice Na-

CAMPOS V.18(1-2), 2017 57



deau. In: P. ARON & E. VAN DER SCHUEREN (orgs.). Michel Leiris. Revue de | 'Université
de Bruxelles, 1990/1-2. Bruxelles: Editions de | "Université de Bruxelles.

PEIXOTO, E 2006. O nativo ¢ o narrativo: os tropicos de Lévi-Strauss ¢ a Africa Fantasma de Mi-
chel Leiris. In: CAVIGNAG, J.; GROSSL, M.; MOTTA, A. (orgs.). Antropologia Francesa no século
XX. Recife: Editora Massangana.

.2007. A viagem como vocagao: antropologia e literatura na obra de Michel Leiris. In: LEI-
RIS, M. 4 Aﬁim Fantasma. Sao Paulo: Cosac & Naify.

.2011. “O olho do etnégrato’, Sociologia & Antropologia, v.01, n.02, pp. 195-215.

PROCHASSON, C. 1981. Le socialisme normalien (1907-1914). Université Paris 1, thése sous la
direction de M. Agulhon, 390 p.

RICHMAN, M. 1990. Anthropology and Modernism in France: From Durkheim to the College de
Sociologic. In: MANGANARO, M. (org). Modernist Anthropology: from Fieldwork to Text. Prince-

ton: Princeton University Press.

SCRAMIM, S. & HONESKO, V. 2009. Apresentagao. In: AGAMBEN, G. O que é o contempori-

neo? e outros ensaios. Chapec6: Argos.

SOBRAL, L. F. 2008. “O pensamento selvagem de Michel Leiris”, Novos Estudos - CEBRAP, n.82:
207-215.

SURYA, M. 1992. La mort a [oenvre. Paris: Gallimard.

THIRION, A. 1981. La boussole d “obsidienne. In: CAILLOIS, R. et alii. Cahiers Pour en temps.

Paris: Centre Georges Pompidou/Pandora Editions.

WEINGRAD, M. 2001. “The College of Sociology and the Institute of Social Research”, New Ger-
man Critique, No. 84: 129-161.

YVERT, L (org.). 2004. In: LEIRIS, M. & BATAILLE, G.. Eclmnges et correspondences. Paris: Galli-

mard.ZORZI, M. 2013. O “Diciondrio” de Documents (1929-1930) e a antropologia de Georges
Bataille. Sdo Paulo: Dissertagdo de mestrado em Antropologia Social, USP.

58 camMpos v.18(1-2), 2017



UM FOCO DE ENERGIA: O COLLEGE DE SOCIOLOGIE E A NOGCAO DE SAGRADO (1937-1939)

UNIFO(X)IHEENERLHAJ()(N)LLEGE])ES(NCHDLOGHE]ZAJQOQ@K)DE!HU}RAIH)
(1937-1939)

Resumo: O presente trabalho pretende explicitar o contexto de formagao e as principais propostas de
uma experiéncia efémera, mas nem por isso menos significativa, ocorrida na Fran¢a do entreguerras: o
Collége de Sociologie. Fundado em 1937 para ser um grupo de estudos em torno de alguns temas de in-
teresse comum entre seus organizadores — Georges Bataille (1897-1962), Michel Leiris (1901-1991) ¢
Roger Caillois (1913-1987) — o grupo teve também o intuito de ser um lécus de agao politica. A nogio
de sagrado, cldssica na teoria antropolégica francesa a partir de seu uso no trabalho de Emile Durkheim
(1858-1917), Les formes eléméntaires de la vie religieuse (1912), ganha no Collége grande destaque:
busca-se compreender essa ideia e, mais que isso, tornd-la uma pratica. Nesse sentido, hd uma leitura re-
novada da nogao mobilizada pela antropologia precedente: o sagrado ¢ tanto objeto de estudo quanto
perspectiva de andlise que permite olhar para a sociedade contemporinea ¢, no limite, transformé-la.

Palavras-chave: Collége de Sociologie, antropologia, sagrado, politica, religido.

ALFO(HJS()FIHQERi;Y:IT{E(“)LLE(“ECH?SO(HCHJ)GIELANI)T]{E]N(YFIODIOF'
SACRED (1937-1939)

Abstract: This paper shows the context of composition and the main proposals of an ephemeral, but
not less significant, experience in France between the wars: the Collége de Sociologie. Founded in 1937
to be a group of studies around some subjects of common interest among its organizers - Georges
Bataille (1897-1962), Michel Leiris (1901-1991) and Roger Caillois (1913-1987) - the group was
also a locus of political action. The concept of sacred, classic in french anthropological theory gains
prominence in the Collége. Their attempt was to understand this idea and, more than that, make it a
political practice. In this sense we can say that the experience of the Co//ége was a renewed reading of
the notion enunciated by the preceding anthropology. For them the sacred was both an object of study
and a point of view to see, criticize and change the contemporary European society.

Keywords: Collége de Sociologie, anthropology, sacred, politics, religion.

RECEBIDO : 01/12/2017
APROVADO : 07/03/3018

CAMPOS V.18(1-2), 2017 59



60 caMPOS V.18(1-2), 2017



