Rodrigo Montani
(CONICET-FFYH, UNR)

Campos 14(1-2):2891-297, 2013

Antropologia del pentecostalismo televisivo

RENOLD, Juan Mauricio. Antropologia del pentecostalismo
televisivo. Buenos Aires: Biblos, 2011. 249 pp.

El autor de esta obra nos recuerda que, detras de ese “culto id6latra de lo concreto”
tan frecuente en los estudios antropolégicos locales, se esconden modalidades
interpretativas contrarias a una perspectiva cientifica, que expone sus logros
relativos en forma de generalizaciones. Como resultado, en el mejor de los casos
se escriben buenas descripciones de lo que se vio y se oy6 durante el trabajo de
campo, y en el peor, discusiones bizantinas sobre los aspectos metodoldgicos y
tedricos de la investigacion, donde datos originales anecddéticos vienen siempre
a tributar la “innovadora” posicién del autor.

Para ser mas justos, habria que reconocer que esta tendencia particularista
extremay “tedrico-metodologizante” no es sélo local; es comUn en la antropologia
contemporénea, y probablemente este no sea el lugar para senalar qué tiene
de reprochable, pero si para apuntar cuanto llama la atenciéon que dentro de la
antropologia se llegue a creer que ella constituye la Unica forma de practicar la
disciplina, o mas aun, de hacer ciencia sobre lo social. No lo es. Basta mirar una
vez mas a nuestros colegas especializados en el estudio del lenguaje: si buena
parte de la critica literaria es equiparable a la antropologia posmoderna, no cabe
duda de que la linguistica tipoldgica - por no hablar de la formalismo chomskiano
- siendo como lo es, tan empirica, ha avanzado no obstante a saltos en la senda
de la generalizacién y la formalizacion.

En rigor, hubo un tiempo en que la antropologia seguia este camino - p. €j., la
antropologia estructural-funcionalista o el proyecto comparatista murdockiano -y,
para ser sinceros, cierta parte de la antropologia contemporanea lo sigue, aunque
de modo algo disimulado. Antropologia del pentecostalismo televisivo es la obra
de un autor que sin dejar de estar interesado por lo particular busca explicitamente
identificar regularidades.

La obra forma parte de lo que podriamos llamar un “programa de
investigaciéon” de Juan Mauricio Renold sobre las religiones, cuyo objetivo ha

RESENHAS

N
o

1



RESENHAS

N
(-}
N

Rodrigo Montani

sido “alcanzar por intermedio de una metodologia estructural cierta generalizacién o expresion de regularidades
[...] en sistemas de actividades y de representaciones en los grupos y religiosidades estudiadas, al mismo tiempo
que se detallan y explican sus diferencias” (: 13). El objetivo del libro es “presentar la modalidad particular del
estilo pentecostal que se expresa en la programacién del Canal Luz Satelital de Rosario, senal de cable de la Iglesia
Evangélica Misionera Argentina [IEMA]” (: 13).

trabajo de campo”, que se desarrollé durante 2009 y 2010, no se redujo a un estudio de la
programacion del canal y de los cultos y shows televisados, sino que también implicé observacién participante

|u

Sin embargo, e

de cultos, entrevistas a algunos de sus miembros y un examen de documentos complementarios. La obra es algo
compleja, por lo que quiza convenga repasar el contenido de cada capitulo antes de hacer algunas consideraciones
generales.

Una introduccion presenta el problema, las generalidades de la Iglesia analizada y del tipo singular de
etnografia que demandé el estudio. Sélo para quienes no estamos familiarizados con el asunto, es bueno senalar
que por pentecostalismo se entiende todas las iglesias y movimientos que hacen hincapié en los dones del Espiritu
Santo (: 15), que en el mundo los pentecostales son muchos.

El pentecostalismo sudamericano tiene un origen independiente al norteamericano; en 1993 el 60% de la
poblacién argentina escuchaba programas radiales o televisivos cristianos (: 17), y, a pesar de las cifras dispares,
el autor afirma que en 2001 eran por lo menos 345.000.000 personas.

El capitulo 1 describe las generalidades de laIEMA. En una tipologia del evangelismo, la Iglesia que nos ocupa
puede ser clasificada dentro de las “congregaciones neopentecostales” (también conocidas como “megaiglesias”). La
IEMA fue fundada en 1984 por un matrimonio de pastores rosarinos y en la actualidad cuenta con unos 10.000 fieles,
un templo principal ubicado en centro de la ciudad, un “Centro de convenciones cristiano” en pleno microcentro,
un canal televisivo, una radioemisora, una mutual, una clinica médica, un complejo educativo, un instituto terciario,
una casa editora, un telepuerto y varios sitios en internet. En este capitulo se describen con pormenores las mas
importantes de estas “partes” institucionales.

Un andlisis de los cargos y sus funciones permite inscribirlos en una jerarquia lineal (pastores fundadores-
directores > pastores auxiliares > supervisores > coordinadores > maestros > hermanos), pero lo interesante es
ver como el significado y el orden de estas categorias varian, dentro de cierto margen, segun los contextos. En un
analisis que resuena a la “teoria del rol” de Sigfried Nadel, Renold puntualiza los atributos definitorios y secundarios
de los cargos jerarquicos asi como los procedimientos de adscripcién (badsicamente, formacién y parentesco), y
distingue dos grandes tipos de relacion entre el personal de la Iglesia: asimétricas de control y direccién versus
simétricas —aunque no sin gradaciones— de acceso a recursos y beneficios. El capitulo termina con un analisis
detallado de los tres conjuntos de actividades que constituyen el “nlicleo basico organizacional” de la IEMA: los
mas de 3.100 “grupos de crecimiento”, las “misiones” (méas de un centenar en otras provincias o paises) y el Canal

|ll

Luz Satelital (que a 2010 se emitia en 1.140 ciudades en 15 paises).



Antropologia del pentecostalismo televisivo

El capitulo 2 es el mas “etnografico” del libro: presenta los registros de observacién de ocho reuniones de
culto junto con un primer andlisis superficial. Encontrar este material documental en bruto es agradable, no sélo
porque permite ingresar en la dimension vivida de los cultos, como queda evidente de una predicacion de una
pastora: “Espirituinmundo de anorexia ifueral rompe yugo, ime vuelvo contra ese espiritu maligno en el nombre de
Jesus! isal de ellal isal de ella! isal de ellal ishalabaraca!” (: 72), sino también porque permite ver al autor lidiando
con los problemas comunes a la tarea del etnégrafo: équé y cuanto anotar?, écdmo anotarlo?

El culto sigue una secuencia ritual elemental: cantos, predicaciones, oraciones, ofrenda, bendicion final.
“Cantos” estéa en plural porque estos y la musica instrumental abren y cierran el encuentro, sirven como transiciones
entre sus distintos momentos y una musica suave acompafna como trasfondo toda la celebracién. Del capitulo se
desprenden varios aspectos interesantes: la mayor concurrencia femenina, la prédica como adoctrinamiento, los
procedimientos para obtener la uncién, el cuerpo como el locus del “disciplinamiento” y, al mismo tiempo, de la
manifestacion del Espiritu (mediante la sanacién, el don de lenguas, el temblequeo, la caida, el llanto o la risa), la

Ill

importancia metaférica de la oposicion entre luzy oscuridad, la tematica general de las prédicas: contra el “mundo”
(p. €j., contra la idolatria o contra la aprobacién de la “Ley del matrimonio igualitario”).

Ya en esta parte del libro queda planteado que los pastores son los articuladores de dos “movimientos”
basicos: uno que va de los fieles hacia el Sefor (mediante cantos, alabanzas, oraciones y ofrendas, entre ellas, de
dinero) y otro del Espiritu hacia los fieles (mediante predicaciones, pero fundamentalmente, mediante bendiciones,
que traen la uncién).

Los capitulos sucesivos escalan niveles de abstraccién, comparacion y complejidad. El 3 describe la
organizacién de laIEMA y su relato fundacional, presentando un analisis estructural de ambas dimensiones. Renold
comienza componiendo el organigrama que Malinowski recomendaba con fines mnemotécnicos. Desde esta
perspectiva, yendo desde lo mas ideal a lo méas concreto, la Iglesia contiene un “cuerpo de normas” y en un nivel
inferior un “elemento humano” y “reglas” de funcionamiento interno. Siguiendo las reglas, el personal moviliza
para ejecutar “actividades”, mientras la “funcién” seria “el resultado integral de actividades

|"

un “equipo materia
organizadas” (: 79).

|II

Esta Iglesia demostraria ser “plurifuncional” —como todas las instituciones en alguna medida lo son—, porque
a una finalidad estrictamente religiosa se suman otras: educativa, de ayuda mutua, de asistencia médica, etc. Es
muy atractivo el ejercicio que hace el autor de “traducir” el organigrama malinowskiano a la perspectiva socioldgica

de Pierre Bourdieu. Naturalmente, la formulacién en este nuevo registro no puede ser sino complicada. El anélisis

|u Iu

funcional concluye con una descripcién de
y de sus modos de relacion con el “exterior” (p. €j., el Estado).

La descripcion habilita una nueva dimensién de analisis: la estructural; que Renold ensaya en varios niveles
vinculados, por medio de distintos procedimientos de representacién. Por ejemplo, en un gréfico ordena siete

sistema de accion” y el “sistema de valores y creencias” de la IEMA,

Iu

“espacios contextuales” de la Iglesia sobre el eje que resulta de la oposicidn interior/exterior; capta en un poliedro
“[la] dimension estructural [del grupo] respecto de los aspectos mas significativos en su nivel organizacional, del

RESENHAS

N
o

3



RESENHAS

N
[¥-J
B

Rodrigo Montani

sistema de acciones y del sistema de valores, y del comportamiento tanto ideal como real de los miembros” (: 99);
o despliega y combina oposiciones y correlaciones hasta arribar a férmulas construidas con ese simbolismo de
razones matematicas tan caro a Lévi-Strauss: “sagrado : profano :: [exclusion : congregacionalidad centralizada]
: [inclusién : jerarquizacion] :: etc.

El capitulo se cierra con un andlisis estructural del “relato fundacional” de la Iglesia, a partir del cual la narracién
aparece como un intento de resolver en el plano de las representaciones dos contradicciones internas de la propia
IEMA y de los grupos pentecostales en general: la necesidad de expandirse, versus el peligro de fragmentarse; el
ideal democratico en el acceso al Espiritu, versus la realidad de una jerarquia centralizada que controla y dirige la
Iglesia.

El capitulo 4 se detiene en la modalidad pentecostal particular del Canal Luz. Al igual que en el capitulo sobre
el culto, en éste aparece una serie observaciones interesantes sobre la programacion del canal en su conjunto y
mas aun sobre los programas locales. Por ejemplo: que los shows producidos por la [IEMA manifiestan “una versién

In

moderada del ethos clasico pentecostal” (: 112); que la variedad de manifestaciones que presenta la programacion

|Il

da cuenta de una suerte de “ecumenismo pentecostal”; que en general los programas no abordan temas teolégicos
ni politicos, pero si de actualidad social, econémica y obviamente de moral, y, finalmente, que contra el prejuicio de
que los fieles “depositan dinero mecanicamente [...] por el solo llamado televisivo” (: 116), en realidad se constata
que en los programas no se pide dinero y que el canal no tiene publicidades ni cobra los espacios televisivos.

Sin embargo, es oportuno recordar, que, estamos hablando de una Iglesia que, segun un calculo algo
conjetural del autor, mediante las ofrendas de las celebraciones recaudaba un minimo de $319.300 mensuales, sélo
en Rosario. Este capitulo sube un nuevo peldano en la “escalera” del andlisis estructural, presentando la estructura
de las predicaciones.

El capitulo 5 puede parecer algo heterogéneo, porque estudia los cambios que estaban en curso dentro de
la Iglesia durante el trabajo de campo y también las “sanaciones”. Los cambios son se refieren, en pocas palabras,
a que en las predicaciones y las bendiciones sanadoras —he aqui un vinculo entre los dos temas del capitulo- “se
ha comenzado a intensificar en los Gltimos meses de 2009 la manifestacion del descenso del Espiritu” (: 121).

En el estudio que Renold dedica a los aspectos “técnicos” de la sanacién, vemos desenvolverse el problema
de la eficacia simbdlica, la concepcion de la enfermedad como un espiritu demoniaco, y la naturaleza y funcién de
la glosolalia. Aqui también, como en otras partes del texto, el autor se rebela contra un “racionalismo perezoso”
que quiere ver en la sanacién (presencial o televisiva) un producto de las intenciones dolosas del sanador
(concretamente, una estafa monetaria) operando sobre unos fieles ingenuos. Por el contrario, sostiene que “estos
sistemas de representaciones y sus sistemas rituales de sanacion, poseen, una vez establecidos [alla lejos, por el
mismo JesuUs, que siguid a su vez técnicas mas antiguas], un prestigio [...], una eficacia |...], que en su estructura
y efectos, desborda [...] la eventual falsedad intencional de su implantacién” (: 126), y asimismo nos recuerda que,
en cierto sentido, las sanaciones son la contracara de las curaciones bioldgicas que llevan adelante la mutual y la
clinica de la Iglesia.



Antropologia del pentecostalismo televisivo

El capitulo también avanza en el andlisis estructural, en este caso, de la técnica de sanacion, y presenta una
serie de comparaciones (con la sanacion catélica, con la epodé de la Grecia clasica y con la cura chamanica) de
la que se desprende la importancia de aspectos tales como la triada terapéutica, la eficacia de la creencia, de la
metonimia y de la metéafora.

El capitulo 6 (“Aspectos diferenciales significativos”) es la cspide de esa escalera de abstraccién, comparacion
y complejidad que sefalaba. Resumirlo, pues, resulta dificil; pero el argumento vertebral es que cualquier
congregacion pentecostal es una variante de “un ethos general pentecostal” (: 141). Cuantificando tres variables
referidas al pastor durante los cultos —a) vocalizaciones, b) movimientos de manos y tronco, c) desplazamientos—,
Renold consigue ordenar los pastores que aparecen en el canal en una gradacién de “intensidades de ‘comunicacion’
con el [E]spiritu” (: 144); y aprovecha la ocasién para volver al anélisis de la Iglesia como un sistema de intercambio.
Sumando a la perspectiva de Bourdieu aquella de Maurice Godelier, nuestro autor presenta la Iglesia como una
instancia de produccién y circulacién de bienes religiosos, donde se da un intercambio “no agonisitico” -y bastante
simétrico— entre pastores y fieles, y ademas se da un intercambio “agonistico” entre pastores-y-fieles y el Espiritu
Santo (no cabe duda de que la relacién con el Espiritu es asimétrica).

Para decirlo de otro modo, lo que ocurre en la Iglesia

“lels un intercambio comunicativo de bienes de fé, que empieza en las representaciones mas abstractas, pasa por
las congregaciones, por las jerarquias internas y termina en el contacto corporal. Un cuerpo a cuerpo con el Espiritu.
Un intercambio exitoso en ese encuentro final es una sanacion [...]; la evidencia del camino de la salvacién. Un

m

intercambio ‘fallido’ [...] es una sanacién ‘demorada’ (: 168, quito los resaltados).

Una seccion de este capitulo 6 estudia la determinacion de la morfologia sobre las formas del intercambio.
Es seductor ver como el autor se las ingenia para comparar el intercambio pentecostal con aquel no comercial
descripto por Lévi-Strauss para los nambikwara. En la seccién “Sobre homologias y homeomorfismos” del capitulo
3, Renold ya habia puesto en evidencia la equivalencia topoldgica de las estructuras de la IEMA y de una Iglesia
Bautista (que él mismo estudié en la década de 1980). El analisis estructural del capitulo 6 va mas lejos. Sélo a
modo de ejemplo, para explicar el problema de las variantes del pentecostalismo, propone esta férmula estructural:
ecumenismo misionero y de las iglesias pentecostales como unidad : manifestacion individual y congregacional
diversa :: comunicaciéon escasa o moderada con el Espiritu : comunicacién intensa con él :: presencia de dones
moderados : presencia de dones intensos, y la lista de oposiciones y correlaciones continda. Y va todavia mas lejos,
hasta arribar a algunas correlaciones estructurales: existe una proporcién inversa entre la secularizacion interna de
la iglesia y la intensidad de las expresiones emocionales.

En el capitulo se encuentran también otras afirmaciones claras, como por ejemplo: que “[e]l sistema ritual
pentecostal [...] restaura una relacién con el cuerpo que las creencias separan: oposicion a lo carnal, separacién

RESENHAS

N
o

5



RESENHAS

N
(Y]
o

Rodrigo Montani

del mundo” (: 153), o que Canal Luz resuelve el problema de cémo “unificar” las diversas experiencias personales
y congregacionales de lo sagrado en un contexto que afirma ser refractario de tal unificacién.

Llegamos asi a las consideraciones finales del libro (capitulo 7). Entre ellas, una discusién de la caracterizacion
de estas iglesias como “comunidades emocionales”. Para Renold, esta idea, que ya esta en Durkheim, es cierta
siempre y cuando se acepte que las emociones que se expresan estan estandarizadas y en su conjunto constituyen
un sistema con una funcién principalmente intelectual. Otras conclusiones tocan la idea weberiana de que una
relacion directa con el Espiritu parecer sélo posible en las instituciones congregacionales (y no en las grandes iglesias
burocréaticas altamente jerarquizadas), o bien tocan el planteo de Arthur Hocart, de que los grupos religiosos con
escasa diferenciacion jerarquica interna, presentan alta expresividad emocional y manifestaciones antirritualistas.
El capitulo se cierra con una comparacién entre el pentecostalismo y el catolicismo.

El libro se completa con una addenda dedicada a responder la pregunta de por qué proliferan las religiones
evangélicas y pentecostales en el mundo y en la Argentina, con un anexo de predicaciones televisadas y de
documentos, y con las referencias bibliograficas.

Como puede verse, Antropologia del pentecostalismo televisivo es algo méas y algo menos de lo que el
titulo indica. Algo menos, porque en lo fundamental versa sobre el caso de la IEMA y porque el estructuralismo
sobresale como perspectiva. Pero también esta claro que es mucho mas que eso, porque permanentemente se
contrapuntea la mirada sincrénica con comentarios histéricos (p. €j., de la trayectoria organizacional de la IEMA o

Iu

de otras expresiones pentecostales como el “revivalismo” evangélico rural en los EEUU de comienzos del siglo XX),
porque a lo largo del libro se inserta el caso en dimensiones cada vez mas inclusivas, o bien porque se lo compara
confendmenos sociales de lo més diversos que resultan equiparables precisamente gracias al anélisis, tal es el caso
de los “grupos de crecimiento” de la IEMA con tacticas similares en Colombia, ambas con la estrategia de marketing
tipo “venta piramidal” o con operaciones fraudulentas conocidas como “truco de Ponzi”. Finalmente, Antropologia
del pentecostalismo televisivo es mucho mdas que eso, porque a la perspectiva estructuralista se suman muchas
conceptualizaciones fecundas de la antropologia y la sociologia clasica.

Algunas criticas son pertinentes. A mi juicio, el estilo y la argumentacién del libro podrian ser mas llanos.
Asimismo, creo que la diversidad de modos en que se representan las “estructuras” (como razones matematicas,
mediante poliedros, pero también por medio de otros tipos de gréficos, esquemas y mediante distintos tipos de
prosa) dificulta la lectura. No cabe duda, ademas, de que varias partes del texto recibiran algunas de las criticas que
se hicieron al propio Lévi-Strauss; por mi parte creo que por momentos la escalera de abstracciones y formalizaciones
sube demasiado, e implica un esfuerzo excesivo para llegar a lugares a donde el propio autor muestra poder arribar
mediante la prosa. Pero més alla de todo esto, el libro es altamente recomendable para quienes estan aburridos
de esos dos lugares comunes de buena parte de la antropologia actual: la critica simplista a los fundadores de la
disciplina y la negativa de todo conocimiento general. Antropologia del pentecostalismo televisivo da cuenta de
una lectura amplia y desprejuiciada de los clasicos, y pone en evidencia su actualidad. Esté claro que el libro es



Antropologia del pentecostalismo televisivo

fruto tanto de un pensamiento que no se deja llevar por las modas (ni siquiera por aquella de la correccién politica)
como de una practica etnografica que, siendo respetuosa de los actores, va mas alla, guiada por el interés genuino
de investigar, es decir, de arribar a nuevos lugares o —lo que quiza es lo mismo- transitar con nuevos ojos caminos
ya conocidos.

n
<
=
e

Rodrigo Montani é Doutor em Letras pela Faculdade de
Recebido em 12/07/2013 Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade Nacional de <
Aprovado em 09/12/2013 Cérdoba e Professor da Universidade Aberta Interamericana. 297





