
291
RE
SE
NH
AS

Antropología del pentecostalismo televisivo

Rodrigo Montani
(CONICET-FFYH, UNR)

Campos 14(1-2):2891-297, 2013

El autor de esta obra nos recuerda que, detrás de ese “culto idólatra de lo concreto” 
tan frecuente en los estudios antropológicos locales, se esconden modalidades 
interpretativas contrarias a una perspectiva científica, que expone sus logros 
relativos en forma de generalizaciones. Como resultado, en el mejor de los casos 
se escriben buenas descripciones de lo que se vio y se oyó durante el trabajo de 
campo, y en el peor, discusiones bizantinas sobre los aspectos metodológicos y 
teóricos de la investigación, donde datos originales anecdóticos vienen siempre 
a tributar la “innovadora” posición del autor. 

Para ser más justos, habría que reconocer que esta tendencia particularista 
extrema y “teórico-metodologizante” no es sólo local; es común en la antropología 
contemporánea, y probablemente este no sea el lugar para señalar qué tiene 
de reprochable, pero sí para apuntar cuánto llama la atención que dentro de la 
antropología se llegue a creer que ella constituye la única forma de practicar la 
disciplina, o más aún, de hacer ciencia sobre lo social. No lo es. Basta mirar una 
vez más a nuestros colegas especializados en el estudio del lenguaje: si buena 
parte de la crítica literaria es equiparable a la antropología posmoderna, no cabe 
duda de que la lingüística tipológica - por no hablar de la formalismo chomskiano 
- siendo como lo es, tan empírica, ha avanzado no obstante a saltos en la senda 
de la generalización y la formalización. 

En rigor, hubo un tiempo en que la antropología seguía este camino - p. ej., la 
antropología estructural-funcionalista o el proyecto comparatista murdockiano - y, 
para ser sinceros, cierta parte de la antropología contemporánea lo sigue, aunque 
de modo algo disimulado. Antropología del pentecostalismo televisivo es la obra 
de un autor que sin dejar de estar interesado por lo particular busca explícitamente 
identificar regularidades.

La obra forma parte de lo que podríamos llamar un “programa de 
investigación”  de Juan Mauricio Renold sobre las religiones, cuyo objetivo ha 

RENOLD, Juan Mauricio. Antropología del pentecostalismo 
televisivo. Buenos Aires: Biblos, 2011. 249 pp.



292

RE
SE
NH
AS

Rodrigo Montani

sido “alcanzar por intermedio de una metodología estructural cierta generalización o expresión de regularidades 
[…] en sistemas de actividades y de representaciones en los grupos y religiosidades estudiadas, al mismo tiempo 
que se detallan y explican sus diferencias” (: 13). El objetivo del libro es “presentar la modalidad particular del 
estilo pentecostal que se expresa en la programación del Canal Luz Satelital de Rosario, señal de cable de la Iglesia 
Evangélica Misionera Argentina [IEMA]” (: 13). 

Sin embargo, el “trabajo de campo”, que se desarrolló durante 2009 y 2010, no se redujo a un estudio de la 
programación del canal y de los cultos y shows televisados, sino que también implicó observación participante 
de cultos, entrevistas a algunos de sus miembros y un examen de documentos complementarios. La obra es algo 
compleja, por lo que quizá convenga repasar el contenido de cada capítulo antes de hacer algunas consideraciones 
generales. 

Una introducción presenta el problema, las generalidades de la Iglesia analizada y del tipo singular de 
etnografía que demandó el estudio. Sólo para quienes no estamos familiarizados con el asunto, es bueno señalar 
que por pentecostalismo se entiende todas las iglesias y movimientos que hacen hincapié en los dones del Espíritu 
Santo (: 15), que en el mundo los pentecostales son muchos. 

El pentecostalismo sudamericano tiene un origen independiente al norteamericano; en 1993 el 60% de la 
población argentina escuchaba programas radiales o televisivos cristianos (: 17), y, a pesar de las cifras dispares, 
el autor afirma que en 2001 eran por lo menos 345.000.000 personas.

El capítulo 1 describe las generalidades de la IEMA. En una tipología del evangelismo, la Iglesia que nos ocupa 
puede ser clasificada dentro de las “congregaciones neopentecostales” (también conocidas como “megaiglesias”). La 
IEMA fue fundada en 1984 por un matrimonio de pastores rosarinos y en la actualidad cuenta con unos 10.000 fieles, 
un templo principal ubicado en centro de la ciudad, un “Centro de convenciones cristiano” en pleno microcentro, 
un canal televisivo, una radioemisora, una mutual, una clínica médica, un complejo educativo, un instituto terciario, 
una casa editora, un telepuerto y varios sitios en internet. En este capítulo se describen con pormenores las más 
importantes de estas “partes” institucionales. 

Un análisis de los cargos y sus funciones permite inscribirlos en una jerarquía lineal (pastores fundadores-
directores > pastores auxiliares > supervisores > coordinadores > maestros > hermanos), pero lo interesante es 
ver cómo el significado y el orden de estas categorías varían, dentro de cierto margen, según los contextos. En un 
análisis que resuena a la “teoría del rol” de Sigfried Nadel, Renold puntualiza los atributos definitorios y secundarios 
de los cargos jerárquicos así como los procedimientos de adscripción (básicamente, formación y parentesco), y 
distingue dos grandes tipos de relación entre el personal de la Iglesia: asimétricas de control y dirección versus 
simétricas –aunque no sin gradaciones– de acceso a recursos y beneficios. El capítulo termina con un análisis 
detallado de los tres conjuntos de actividades que constituyen el “núcleo básico organizacional” de la IEMA: los 
más de 3.100 “grupos de crecimiento”, las “misiones” (más de un centenar en otras provincias o países) y el Canal 
Luz Satelital (que a 2010 se emitía en 1.140 ciudades en 15 países). 



293
RE
SE
NH
AS

Antropología del pentecostalismo televisivo

El capítulo 2 es el más “etnográfico” del libro: presenta los registros de observación de ocho reuniones de 
culto junto con un primer análisis superficial. Encontrar este material documental en bruto es agradable, no sólo 
porque permite ingresar en la dimensión vívida de los cultos, como queda evidente de una predicación de una 
pastora: “Espíritu inmundo de anorexia ¡fuera! rompe yugo, ¡me vuelvo contra ese espíritu maligno en el nombre de 
Jesús! ¡sal de ella! ¡sal de ella! ¡sal de ella! ishalabaraca!” (: 72), sino también porque permite ver al autor lidiando 
con los problemas comunes a la tarea del etnógrafo: ¿qué y cuánto anotar?, ¿cómo anotarlo? 

El culto sigue una secuencia ritual elemental: cantos, predicaciones, oraciones, ofrenda, bendición final. 
“Cantos” está en plural porque estos y la música instrumental abren y cierran el encuentro, sirven como transiciones 
entre sus distintos momentos y una música suave acompaña como trasfondo toda la celebración. Del capítulo se 
desprenden varios aspectos interesantes: la mayor concurrencia femenina, la prédica como adoctrinamiento, los 
procedimientos para obtener la unción, el cuerpo como el locus del “disciplinamiento” y, al mismo tiempo, de la 
manifestación del Espíritu (mediante la sanación, el don de lenguas, el temblequeo, la caída, el llanto o la risa), la 
importancia metafórica de la oposición entre luz y oscuridad, la temática general de las prédicas: contra el “mundo” 
(p. ej., contra la idolatría o contra la aprobación de la “Ley del matrimonio igualitario”). 

Ya en esta parte del libro queda planteado que los pastores son los articuladores de dos “movimientos” 
básicos: uno que va de los fieles hacia el Señor (mediante cantos, alabanzas, oraciones y ofrendas, entre ellas, de 
dinero) y otro del Espíritu hacia los fieles (mediante predicaciones, pero fundamentalmente, mediante bendiciones, 
que traen la unción).

Los capítulos sucesivos escalan niveles de abstracción, comparación y complejidad. El 3 describe la 
organización de la IEMA y su relato fundacional, presentando un análisis estructural de ambas dimensiones. Renold 
comienza componiendo el organigrama que Malinowski recomendaba con fines mnemotécnicos. Desde esta 
perspectiva, yendo desde lo más ideal a lo más concreto, la Iglesia contiene un “cuerpo de normas” y en un nivel 
inferior un “elemento humano” y “reglas” de funcionamiento interno. Siguiendo las reglas, el personal moviliza 
un “equipo material” para ejecutar “actividades”, mientras la “función” sería “el resultado integral de actividades 
organizadas” (: 79).

Esta Iglesia demostraría ser “plurifuncional” –como todas las instituciones en alguna medida lo son–, porque 
a una finalidad estrictamente religiosa se suman otras: educativa, de ayuda mutua, de asistencia médica, etc. Es 
muy atractivo el ejercicio que hace el autor de “traducir” el organigrama malinowskiano a la perspectiva sociológica 
de Pierre Bourdieu. Naturalmente, la formulación en este nuevo registro no puede ser sino complicada. El análisis 
funcional concluye con una descripción del “sistema de acción” y el “sistema de valores y creencias” de la IEMA, 
y de sus modos de relación con el “exterior” (p. ej., el Estado). 

La descripción habilita una nueva dimensión de análisis: la estructural; que Renold ensaya en varios niveles 
vinculados, por medio de distintos procedimientos de representación. Por ejemplo, en un gráfico ordena siete 
“espacios contextuales” de la Iglesia sobre el eje que resulta de la oposición interior/exterior; capta en un poliedro 
“[la] dimensión estructural [del grupo] respecto de los aspectos más significativos en su nivel organizacional, del 



294

RE
SE
NH
AS

Rodrigo Montani

sistema de acciones y del sistema de valores, y del comportamiento tanto ideal como real de los miembros” (: 99); 
o despliega y combina oposiciones y correlaciones hasta arribar a fórmulas construidas con ese simbolismo de
razones matemáticas tan caro a Lévi-Strauss: “sagrado : profano :: [exclusión : congregacionalidad centralizada] 
: [inclusión : jerarquización] :: etc. 

El capítulo se cierra con un análisis estructural del “relato fundacional” de la Iglesia, a partir del cual la narración 
aparece como un intento de resolver en el plano de las representaciones dos contradicciones internas de la propia 
IEMA y de los grupos pentecostales en general: la necesidad de expandirse, versus el peligro de fragmentarse; el 
ideal democrático en el acceso al Espíritu, versus la realidad de una jerarquía centralizada que controla y dirige la 
Iglesia.

El capítulo 4 se detiene en la modalidad pentecostal particular del Canal Luz. Al igual que en el capítulo sobre 
el culto, en éste aparece una serie observaciones interesantes sobre la programación del canal en su conjunto y 
más aún sobre los programas locales. Por ejemplo: que los shows producidos por la IEMA manifiestan “una versión 
moderada del ethos clásico pentecostal” (: 112); que la variedad de manifestaciones que presenta la programación 
da cuenta de una suerte de “ecumenismo pentecostal”; que en general los programas no abordan temas teológicos 
ni políticos, pero sí de actualidad social, económica y obviamente de moral, y, finalmente, que contra el prejuicio de 
que los fieles “depositan dinero mecánicamente […] por el solo llamado televisivo” (: 116), en realidad se constata 
que en los programas no se pide dinero y que el canal no tiene publicidades ni cobra los espacios televisivos.

Sin embargo, es oportuno recordar, que, estamos hablando de una Iglesia que, según un cálculo algo 
conjetural del autor, mediante las ofrendas de las celebraciones recaudaba un mínimo de $319.300 mensuales, sólo 
en Rosario. Este capítulo sube un nuevo peldaño en la “escalera” del análisis estructural, presentando la estructura 
de las predicaciones.

El capítulo 5 puede parecer algo heterogéneo, porque estudia los cambios que estaban en curso dentro de 
la Iglesia durante el trabajo de campo y también las “sanaciones”. Los cambios son se refieren, en pocas palabras, 
a que en las predicaciones y las bendiciones sanadoras –he aquí un vínculo entre los dos temas del capítulo– “se 
ha comenzado a intensificar en los últimos meses de 2009 la manifestación del descenso del Espíritu” (: 121). 

En el estudio que Renold dedica a los aspectos “técnicos” de la sanación, vemos desenvolverse el problema 
de la eficacia simbólica, la concepción de la enfermedad como un espíritu demoníaco, y la naturaleza y función de 
la glosolalia. Aquí también, como en otras partes del texto, el autor se rebela contra un “racionalismo perezoso” 
que quiere ver en la sanación (presencial o televisiva) un producto de las intenciones dolosas del sanador 
(concretamente, una estafa monetaria) operando sobre unos fieles ingenuos. Por el contrario, sostiene que “estos 
sistemas de representaciones y sus sistemas rituales de sanación, poseen, una vez establecidos [allá lejos, por el 
mismo Jesús, que siguió a su vez técnicas más antiguas], un prestigio […], una eficacia […], que en su estructura 
y efectos, desborda […] la eventual falsedad intencional de su implantación” (: 126), y asimismo nos recuerda que, 
en cierto sentido, las sanaciones son la contracara de las curaciones biológicas que llevan adelante la mutual y la 
clínica de la Iglesia. 



295
RE
SE
NH
AS

Antropología del pentecostalismo televisivo

El capítulo también avanza en el análisis estructural, en este caso, de la técnica de sanación, y presenta una 
serie de comparaciones (con la sanación católica, con la epodé de la Grecia clásica y con la cura chamánica) de 
la que se desprende la importancia de aspectos tales como la tríada terapéutica, la eficacia de la creencia, de la 
metonimia y de la metáfora.

El capítulo 6 (“Aspectos diferenciales significativos”) es la cúspide de esa escalera de abstracción, comparación 
y complejidad que señalaba. Resumirlo, pues, resulta difícil; pero el argumento vertebral es que cualquier 
congregación pentecostal es una variante de “un ethos general pentecostal” (: 141). Cuantificando tres variables 
referidas al pastor durante los cultos –a) vocalizaciones, b) movimientos de manos y tronco, c) desplazamientos–, 
Renold consigue ordenar los pastores que aparecen en el canal en una gradación de “intensidades de ‘comunicación’ 
con el [E]spíritu” (: 144); y aprovecha la ocasión para volver al análisis de la Iglesia como un sistema de intercambio. 
Sumando a la perspectiva de Bourdieu aquella de Maurice Godelier, nuestro autor presenta la Iglesia como una 
instancia de producción y circulación de bienes religiosos, donde se da un intercambio “no agonísitico” –y bastante 
simétrico– entre pastores y fieles, y además se da un intercambio “agonístico” entre pastores-y-fieles y el Espíritu 
Santo (no cabe duda de que la relación con el Espíritu es asimétrica). 

Para decirlo de otro modo, lo que ocurre en la Iglesia 

“[e]s un intercambio comunicativo de bienes de fé, que empieza en las representaciones más abstractas, pasa por 

las congregaciones, por las jerarquías internas y termina en el contacto corporal. Un cuerpo a cuerpo con el Espíritu. 

Un intercambio exitoso en ese encuentro final es una sanación […]; la evidencia del camino de la salvación. Un 

intercambio ‘fallido’ […] es una sanación ‘demorada’” (: 168, quito los resaltados). 

Una sección de este capítulo 6 estudia la determinación de la morfología sobre las formas del intercambio. 
Es seductor ver cómo el autor se las ingenia para comparar el intercambio pentecostal con aquel no comercial 
descripto por Lévi-Strauss para los nambikwara. En la sección “Sobre homologías y homeomorfismos” del capítulo 
3, Renold ya había puesto en evidencia la equivalencia topológica de las estructuras de la IEMA y de una Iglesia 
Bautista (que él mismo estudió en la década de 1980). El análisis estructural del capítulo 6 va más lejos. Sólo a 
modo de ejemplo, para explicar el problema de las variantes del pentecostalismo, propone esta fórmula estructural: 
ecumenismo misionero y de las iglesias pentecostales como unidad : manifestación individual y congregacional 
diversa :: comunicación escasa o moderada con el Espíritu : comunicación intensa con él :: presencia de dones 
moderados : presencia de dones intensos, y la lista de oposiciones y correlaciones continúa. Y va todavía más lejos, 
hasta arribar a algunas correlaciones estructurales: existe una proporción inversa entre la secularización interna de 
la iglesia y la intensidad de las expresiones emocionales. 

En el capítulo se encuentran también otras afirmaciones claras, como por ejemplo: que “[e]l sistema ritual 
pentecostal […] restaura una relación con el cuerpo que las creencias separan: oposición a lo carnal, separación 



296

RE
SE
NH
AS

Rodrigo Montani

del mundo” (: 153), o que Canal Luz resuelve el problema de cómo “unificar” las diversas experiencias personales 
y congregacionales de lo sagrado en un contexto que afirma ser refractario de tal unificación. 

Llegamos así a las consideraciones finales del libro (capítulo 7). Entre ellas, una discusión de la caracterización 
de estas iglesias como “comunidades emocionales”. Para Renold, esta idea, que ya está en Durkheim, es cierta 
siempre y cuando se acepte que las emociones que se expresan están estandarizadas y en su conjunto constituyen 
un sistema con una función principalmente intelectual. Otras conclusiones tocan la idea weberiana de que una 
relación directa con el Espíritu parecer sólo posible en las instituciones congregacionales (y no en las grandes iglesias 
burocráticas altamente jerarquizadas), o bien tocan el planteo de Arthur Hocart, de que los grupos religiosos con 
escasa diferenciación jerárquica interna, presentan alta expresividad emocional y manifestaciones antirritualistas. 
El capítulo se cierra con una comparación entre el pentecostalismo y el catolicismo.

El libro se completa con una addenda dedicada a responder la pregunta de por qué proliferan las religiones 
evangélicas y pentecostales en el mundo y en la Argentina, con un anexo de predicaciones televisadas y de 
documentos, y con las referencias bibliográficas. 

Como puede verse, Antropología del pentecostalismo televisivo es algo más y algo menos de lo que el 
título indica. Algo menos, porque en lo fundamental versa sobre el caso de la IEMA y porque el estructuralismo 
sobresale como perspectiva. Pero también está claro que es mucho más que eso, porque permanentemente se 
contrapuntea la mirada sincrónica con comentarios históricos (p. ej., de la trayectoria organizacional de la IEMA o 
de otras expresiones pentecostales como el “revivalismo” evangélico rural en los EEUU de comienzos del siglo XX), 
porque a lo largo del libro se inserta el caso en dimensiones cada vez más inclusivas, o bien porque se lo compara 
con fenómenos sociales de lo más diversos que resultan equiparables precisamente gracias al análisis, tal es el caso 
de los “grupos de crecimiento” de la IEMA con tácticas similares en Colombia, ambas con la estrategia de marketing 
tipo “venta piramidal” o con operaciones fraudulentas conocidas como “truco de Ponzi”. Finalmente, Antropología 
del pentecostalismo televisivo es mucho más que eso, porque a la perspectiva estructuralista se suman muchas 
conceptualizaciones fecundas de la antropología y la sociología clásica. 

Algunas críticas son pertinentes. A mi juicio, el estilo y la argumentación del libro podrían ser más llanos. 
Asimismo, creo que la diversidad de modos en que se representan las “estructuras” (como razones matemáticas, 
mediante poliedros, pero también por medio de otros tipos de gráficos, esquemas y mediante distintos tipos de 
prosa) dificulta la lectura. No cabe duda, además, de que varias partes del texto recibirán algunas de las críticas que 
se hicieron al propio Lévi-Strauss; por mi parte creo que por momentos la escalera de abstracciones y formalizaciones 
sube demasiado, e implica un esfuerzo excesivo para llegar a lugares a donde el propio autor muestra poder arribar 
mediante la prosa. Pero más allá de todo esto, el libro es altamente recomendable para quienes están aburridos 
de esos dos lugares comunes de buena parte de la antropología actual: la crítica simplista a los fundadores de la 
disciplina y la negativa de todo conocimiento general. Antropología del pentecostalismo televisivo da cuenta de 
una lectura amplia y desprejuiciada de los clásicos, y pone en evidencia su actualidad. Está claro que el libro es 



297
RE
SE
NH
AS

Antropología del pentecostalismo televisivo

Rodrigo Montani é Doutor em Letras pela Faculdade de
Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Nacional de

Córdoba e Professor da Universidade Aberta Interamericana.

fruto tanto de un pensamiento que no se deja llevar por las modas (ni siquiera por aquella de la corrección política) 
como de una práctica etnográfica que, siendo respetuosa de los actores, va más allá, guiada por el interés genuino 
de investigar, es decir, de arribar a nuevos lugares o –lo que quizá es lo mismo– transitar con nuevos ojos caminos 
ya conocidos.

Recebido em 12/07/2013
Aprovado em 09/12/2013 




