88

Gustavo Racy

Gustavo Racy
(PUC-SP)

Campos 13(2):88-106, 2012

Por uma sociologia das mutacoes religiosas.
Relacoes entre capitalismo e religiao a partir de
Roger Bastide e Walter Benjamin

Segundo Roger Bastide (2006b:97), para se estudar o lugar das religides na
sociedade moderna, é necessario “partir da observagao, tao correta, de Karl Marx
de que nossa civilizagao, longe de destruir os mitos, multiplicou-os”. A mesma
ideia de Marx parece ter sido herdada por outro pensador, coetidneo (mas talvez
nao contemporaneo) de Bastide: Walter Benjamin. Para o filésofo alemao, uma das
tarefas que se impunham ao pensamento era a de despertar o homem de seu sono
mitoldgico, tarefa a que ele dedicou parte de sua obra magna inacabada, o trabalho
das Passagens. Neste trabalho, parte de seu projeto sobre Baudelaire, Benjamin
indica que com o avanco da tecnologia e a emergéncia da sociedade mecanizada, o
homem teria naturalizado seu ambiente social, amalgamando-se ao ritmo maquinal,
cronolégico, pautado na repetigao ciclica dos acontecimentos.

Talvez pela identificagdo da mitologia como um problema intelectual da
modernidade (algo de que a antropologia sem duvida é fruto), Roger Bastide tenha
sido capaz de afirmar que mesmo que sua época - e por que nao, a nossa? - tenha
criado tantos mitos, foi também ela a época que mais entrou em guerra contra
eles, criando ironicamente mais um mito: o da desmitificacao, “infinitamente mais
mistificador que os outros todos que se queria abolir. Pois 0o homem nao pode viver
sem mitos” (idem). Algo anéalogo é observado na concepcao de Theodor Adorno e
Max Horkheimer na famosa Dialética do Esclarecimento: o processo de consolidacao
da racionalidade moderna esclarecedora - cujo arquétipo é a Odisseia - é o processo
de derrota do mito pela razao, que, em contrapartida, se mitologiza, absolutizando-se.

Se por um lado essa mesma racionalidade esclarecedora, essa Aufkldarung
(algo cuja tradugao poderia ser “da claridade”) teria se mitologizado, passando a ser
considerada uma forga natural, ela, ao mesmo tempo em que pds um fim ao sentido
do mito, nado logrou destrui-lo, simplesmente pondo fim a sua ordenacéo. Logrou
“apenas, em seu esforco obstinado de negacédo, cumprir o papel das Bacantes,
dispersando mundo afora os membros arrancados de Dionisio, Orfeu ou Osiris —



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

pedacgos sangrentos, sem dulvida, porém ainda vivos” (Bastide 2006b:98). Os significantes mudam, mas o que a
cultura moderna nos oferece, através do mass media, do maquinismo, do “tempo livre” e do hobby, sdo substitutos
que ocupam os lugares dos antigos significados. Na realidade, o que se passa para Bastide, € que a mitologia da
modernidade se pauta por seu carater de estratificagdo, comportando parcelas inteiras de mitos antigos que cairam
em desuso e a0 mesmo tempo, comportando mitos novos, culminando numa mitologia pessoal, que se apresenta
como veremos mais a frente, como uma questao politica e ideolégica de suma importancia.

Em parte, a crise de uma mitologia coerente ou coesa parece ser fruto de um problema que Bastide
identifica no capitalismo de sua época. A crise do capitalismo &, no fundo, uma crise religiosa. As ideias miticas e
posteriormente religiosas, em seu longo processo de negagao que atinge o apice na modernidade, foram e ainda
sdo capazes de mover as agdes humanas. Bastide, ai, diz assumir o lado de Jung, para quem os velhos mitos nao
morreram, mas repousam “no fundo dessa cripta que cada um traz dentro da alma, nesse submundo do Inconsciente
coletivo” (idem:83). No fundo da batalha que travamos dentro de nés mesmo e entre uns e outros, em nossas
vivéncias politicas e sociais, os deuses ainda vivem e tomam partido em nossas vidas.

“E essa batalha incessante das divindades tomando partido em nossos conflitos mais agudos, que nos jogam

nas trincheiras ou dao risadinhas pelas costas de nossos diplomatas, que queremos descrever em dois de seus
aspectos mais aparentes: a crise do capitalismo e a histéria do fascismo” (Bastide 2006a:83)

Essa é uma das tarefas que o antropdlogo francés toma para si na tentativa de compreender a relacdo
entre a mitologia e nossa modernidade ocidental, afinal, “Karl Marx [...] ndo podia negar que as superestruturas
por vezes cumprem um papel ativo” (Bastide 2006a:82). Lembremos que, ainda que o capitalismo seja um
fendmeno primordialmente econémico, sua realizacdo nao foi possivel sem a atmosfera religiosa bem delineada
da ética protestante, como nos ensinou Max Weber. Muito bem apontado por Bastide, entretanto, o capitalismo
se reproduz numa logica dialética hegeliana, na qual o protestantismo viabiliza o capitalismo e esse, por sua vez,
mata o protestantismo, pois a empresa capitalista sé funciona caso haja oferta, e suas ofertas s6 existem a partir
de uma demanda, ou seja — religiosamente falando — caso haja uma mistica da despesa venha a substituir a mistica
puritana da poupanca. Para se manter vivo, o sistema capitalista teve, portanto, que restaurar uma mistica paga
de alegria e satisfacdo que o puritanismo havia envolto em ataduras sagradas. Em pouco tempo, o capitalismo se
tornou uma maquina especulativa e aventurosa dentro do reino das finangas, o que o transportou de uma visao
de mundo moral, ou ética e o elevou ao reino estético pela sua conformacéo ao jogo.

Neste momento somos capazes de compreender em que sentido a crise do capitalismo seria uma crise
religiosa. O capitalismo - nos indicara Bastide (2006a) - sé pode se reproduzir mediante um equilibrio entre produgao
e consumo. Tanto a ética protestante quanto a catdlica, nos paises capitalistas, viabilizaram a producéo fornecendo
o capital necessario, mas restringiram, por outro lado, as necessidades, impedindo o consumo. Neste momento
se deu o cisma religioso. O capitalismo procura romper dialeticamente com a moral protestante assumindo as
pulsdes “dionisiacas” da ética paga. Esta ética, entretanto, intensifica o consumo, mas desorganiza a producao “ao

89



90

Gustavo Racy

transformar o capitalismo industrial em capitalismo de especulacdo, e ao desenvolver, nas classes baixas, uma
politica de crédito sem bases econdmicas garantidas” (Bastide 2006a:86). A crise se deu, logo, pelo embate entre
dois reinos morais distintos e contraditorios.

Conforme nos expoe Roger Bastide (2006c), as religides sofrem mutagoes e é necessario pensar o processo
socioldgico no qual estas se desenvolvem. Mesmo porque, como mostraremos adiante, retomando a observagéao
inicial de Marx, um processo semelhante parece ocorrer com o capitalismo.

Toda religido, “mesmo universalista, se quer uma ‘comemoracéo’: o rito ndo passa da repeticdo do mito
das origens — pois toda religido, mesmo histérica, se quer imitacdo da vida do fundador; ela s6 se inscreve na
histéria para deté-la e fixa-la num dado momento” (Bastide 2006c:112). Entretanto, do ponto de vista institucional,
a religido so aceita as mudancas como perda ou regressao em relagao as origens, como um “enfraquecimento da
dinamica das Igrejas, da vida interior dos homens, como arrefecimento do fervor das criagdes” (idem). A ideologia
da Reforma Protestante de Lutero, por exemplo, ndo se enxerga como uma transformagao que se pauta como
mudanca sociocultural, mas puramente como uma ideologia do retorno a pureza do passado, se recusando enquanto
“mutacao”, mas afirmando-se como “recuperacao” e fidelidade a meméria coletiva. “Porém, trata-se apenas de
ideologias que escondem, por debaixo da continuidade, rupturas e mudancgas profundas — ou que dissimulam,
apoiadas por fatores tranquilizadores, as verdadeiras causas das mutacgoes religiosas” (Bastide 2006c:113)

Assim sendo, é possivel perguntar se toda “mutagao” nao é, no fundo, um fendmeno de reestruturagao, uma
vez que na mudanga estrutura-se uma realidade nova a partir de antigas significacoes desestruturadas, naquele
processo que Lévi-Strauss chamou de “bricolagem”. Entretanto, operando no dmbito superestrutural, as mutacgdes
terminam por assumir aspectos particulares, “determinados pela prépria especificidade das superestruturas em
oposicao as estruturas” (idem:119-120). Sao esses os aspectos particulares cuja apreensdo se faz necesséria
e, por isso, o processo das mutacgdes religiosas envolve uma investigacdo sobre os processos histéricos, em
suas particularidades socioculturais tendo-se em vista as relagdes reciprocas das determinacdes entre infra e
superestruturas.

Bastide traga duas linhas gerais que explicam o processo da mutacéo religiosa (2006¢:120). O primeiro
modelo poderia ser chamado, segundo ele, de modelo organico. Nas Igrejas cristds e mais particularmente na
Igreja Catélica, prefere-se falar em “emergéncia” ao invés de “mutacdo”: “como se todas as novidades trazidas
pelas mutagdes ja estivessem presentes no nucleo arcaico do Sagrado, mas em uma forma latente, encoberta e
oculta, da qual a histéria nao faria sendo explicitar as virtualidades”. Da-se ao processo o nome de modelo organico
por analogia com a planta, que ja estd contida no rebentar da semente. A funcdo desse modelo tomado como a
ideologia de uma religido, é dissimular as descontinuidades sob a continuidade. Por isso, opde-se a esse modelo
um segundo que caminha em dire¢ao oposta, maximizando as descontinuidades e dissimulando a continuidade.
E 0 modelo da seita.

Enquanto a mutagdo das Igrejas se manifesta no plano semantico, o das seitas se manifesta no plano do
vocabulario. Pois a mutacao da Igreja manifesta uma dupla intencao: readaptar-se a sociedade circundante na qual



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

ela vé o risco de desaparecer e marcar ideologicamente, ao mesmo tempo, o fato de que ela ndo muda, apesar
das aparéncias. Para isso, ela mantém os antigos significantes transformando os significados, enquanto a seita, na
missdo de contestar a cristalizagdo e burocratizagao das Igrejas, parte dos significados para inventar, traduzindo
sua heterogeneidade, novos significantes.
“A seita ndo ir4, [...] procurar uma reequilibragdo do religioso com o social, nem tentar fazer com que toquem ao
ritmo de um mesmo reldgio temporalidades de velocidades distintas; tentara, pelo contrario, separar o religioso

do social (condenacdo da mundanidade) e negar a temporalidade (que é signo do pecado, cdsmico ou social)”.
(Bastide 2006¢:123-124).

Reafirma-se, portanto, a especificidade dos processos de mutacao religiosa. A histéria, se pautando no
continuo, atenta a forma como as ideologias religiosas procuram se manter, disfarcando o discurso ou rompendo
com os discursos dominantes, enquanto a sociologia atenta a forma como essas rupturas se realizam ou a forma
como uma ou outra ideologia se compode.

Esta observagao se mostra importante para se compreender a ideia do “Capitalismo como Religiao” (discutida
mais adiante) e o problema da crise religiosa do Capitalismo. Segundo Lévi-Strauss (2008), ao se escutar a referéncia
de um historiador a Revolucao Francesa, esta adquire um valor diferente do que para o préprio historiador - que a
ela se refere como uma sequéncia de eventos passados cujas consequéncias se fazem sentir — pautando-se como,
além de uma sequéncia de eventos passados, “um esquema dotado de eficacia permanente, que permite interpretar
a estrutura social da Franga contemporénea e os antagonismos que ai se manifestam, e entrever as grandes linhas
da evolugao futura” (Lévi-Strauss 2008:225). Tal dupla estrutura, ao mesmo tempo historica e a-histérica, permitiria
apresentar o terceiro nivel de temporalidade, constituido por seu carater de objeto absoluto. Assim sendo, para
o etnélogo estruturalista, o mito se define por um sistema temporal que combina a propriedade de dois tempos:
um reversivel e outro irreversivel, assim como observado por Saussure na relagao entre fala (irreversivel) e lingua
(reversivel) que, uma vez isolados poderiam levar a definicdo de um terceiro tipo de tempo. Este tempo seria o
da simultaneidade da referéncia entre presente, passado e futuro presente na estrutura (permanente) do préprio
mito; ambiguidade fundamental ilustrada por uma comparacéo: a de que nada “se parece mais com o pensamento
mitico do que a ideologia politica. Em nossas sociedades contemporaneas, talvez ela apenas o tenha substituido”
(idem: 225).

Dado que mutagdes religiosas se pautam pelas mudancas estruturais que ocorrem nas sociedades, fica
evidente que, retomando o diagndéstico marxista de que a modernidade é o periodo em que o homem mais dependeu
dos mitos, a missdo imposta de se superar a religido levou a uma contraditéria recaida no que diz respeito ao
comportamento simbdlico. Quanto mais o homem se esforgou para livrar-se da religido, tanto mais ele se tornou
dependente da crenca metafisica no além. O capitalismo, como dissemos acima, procura romper com a moral
protestante da poupanca, pois depende do gasto e assim sendo, inere-se numa dialética que ironicamente o leva
a um retorno da postura paga do hedonismo.

Lembremos da ideia proposta por Marx na /deologia Alema. Ali, Marx enxerga a histéria da ideologia religiosa

91



92

Gustavo Racy

como ideologias surgidas em momentos criticos de autosuperacao: o Cristianismo representaria um movimento
critico e contestador em relacdo aos excessos politicos do Judaismo e as Igrejas Reformadas, um movimento
critico em relacéo ao Catolicismo. Se a crise do capitalismo é de fato, como aponta Bastide a partir de Marx, uma
crise essencialmente religiosa, € necessario pensar o que ha de verdadeiramente religioso no capitalismo. Pois
Bastide parece apontar para uma relagao do capitalismo com a religiao diferente daquela apontada por Weber na
Etica Protestante e o Espirito do Capitalismo, segundo o qual o capitalismo é um sistema social condicionado por
uma atmosfera religiosa que transforma a légica e a ordem sociais vigentes com a emergéncia de uma nova classe
(a burguesia), e de novas seitas dentro do Cristianismo, com liberdade de acesso as Escrituras e uma ética da
poupanca e da usura. E Roger Bastide (2006a:83), ao afirmar ser o capitalismo um sistema econdmico de “origens
essencialmente econémicas”, concorda com Max Weber, crendo entretanto que a crise propria do capitalismo,
sendo condicionado pelo protestantismo, poderia ser remetida simplesmente a uma crise engendrada no préprio
seio do sistema religioso protestante. Assim sendo, a prépria légica em que Bastide se remete a dialética hegeliana
de uma Aufhebung estrutural: supera-se ao mesmo tempo em que se mantém. A crise protestante leva a crise do
capitalismo que, por sua vez, insere-se numa légica negativa do protestantismo cuja sintese advém pela jungao
entre as duas éticas numa dindmica que atinge a organizagdo social e balanga-se entre fascismo e democracia.
Bastide termina por recorrer as imagens miticas entre o Sol e a Terra-Mae. A democracia, representada pelo Sol,
seria o dominio das Luzes e do Esclarecimento, enquanto o fascismo, representado pela Terra-Mae, seria o dominio
do sangue e do Vo/k, em outras palavras (e de forma relativa), uma luta entre romantismo e iluminismo.

Ora, é preciso por em suspensao a aparente dialética apontada por Bastide. O diagndstico de que a crise
do capitalismo, a partir da anélise das mutacoes religiosas, é uma crise essencialmente religiosa parece coerente.
Mas a ideia de que a expressao da crise como religiosa possa ser vista no embate entre a democracia e o fascismo
parece, por sua vez, problematica. Pois se a crise do capitalismo é no fundo um embate entre tese e antitese, ndo
seria isso um sinal de que o capitalismo também seria capaz de passar por processos de emergéncias ou rupturas?

A resposta a essa indagacao, ou pelo menos parte dessa resposta, parece vir das observagoes feitas por
Walter Benjamin em um fragmento de 1921 publicado postumamente. Em Kapitalismus als Religion o filésofo expde
concisamente a ideia de que “[a] religion may be discerned in capitalism” (Benjamin 1996:289). Isto significa dizer que
o capitalismo pode ser lido como estando a servico de propostas proprias a religido: alivio de ansiedades, tormentos
e disturbios através da ressignificacdo da mundanidade e simbolizagao da vida material. Para que isso fique claro,
entretanto, é necessaério identificar quais os aspectos religiosos que se referem a proépria estrutura do capitalismo.
De acordo com Benjamin, esses seriam basicamente trés: a constatacdo do capitalismo como uma religido de
puro culto; a permanéncia do culto — uma religido na qual todo dia é um dia festivo nos quais nossa maldade seria
a partir disto existente; e finalmente um terceiro aspecto que deriva diretamente dos dois precedentes, o fato de
que o capitalismo — ndo possuindo dias de semana desfraldando assim sua pompa sagrada pela possibilidade de
um cotidiano comemorativo — ser uma religido essencialmente cultual que gera culpa ao invés de redencao. Pois
no Capitalismo estamos sempre em Schuld, isto é, débito, e ao mesmo tempo, culpa.



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

Sem duvida o fragmento de Benjamin traz a luz uma delicada questdo a partir da constatacdo de que o
Capitalismo pode ser analisado possuindo como estatuto constituinte uma relagéo direta com uma forma religiosa
gue se sustenta como mero culto sem dogma. Isto s6 seria ja uma inteligente observacéao; mas o autor nos deixa
mais e observa também que para que entendamos o capitalismo como religido é preciso que se realize que “os
primeiros pagaos certamente ndo acreditavam que a religidao servia a um interesse ‘moral maior’, mas que era
severamente pratica”! (Benjamin 2004:290). Isto significa dizer que os primeiros sistemas mitico-religiosos nao
esperavam atingir quaisquer “maior claridade sobre sua natureza ‘ideal’ ou ‘transcendental’, do que o capitalismo
moderno pretende hoje”? (idem).

O capitalismo, destituindo-se de fato de uma moral, pois sua reproducao se da por meios meramente praticos
através do ritual do consumo, confirma-se como uma religido sem precedentes no sentido que oferece ndo uma
reforma da existéncia, mas sua completa destruigao. “E a extensdo do desespero, até que o desespero se torne
um estado religioso do mundo na esperanca de que isso que o leve a salvagao. A transcendéncia de Deus estd no
fim. Mas Ele ndo morreu; foi incorporado a existéncia humana”® (Benjamin 2004:289).

Para se compreender a fundamentagao do capitalismo ndo como um sistema condicionado pela religiao,
mas como ele mesmo uma religido, é preciso, entdo, investigar as relagcdes entre mito e dinheiro no curso da
histéria, uma vez que o dinheiro, a moeda, terminou por “extrair tantos elementos do Cristianismo que ele pode
estabelecer seu préprio mito”* (Benjamin 2004:290). Consequentemente, a ideia de Capitalismo como religido se
refere a ideia de um fendmeno mitico, pois ho mito, de acordo com a filosofia de parte da chamada “Escola de
Frankfurt”, especialmente Adorno e Horkheimer na Dialética do Esclarecimento e Walter Benjamin, toda verdade é
transposta a natureza e, assim sendo, aquilo que é natural é dominante sobre o homem. Neste caminho, faz sentido
que Benjamin termine seu pensamento declarando que na légica da natureza e do mito a ela relacionado, a esséncia
da relagao mitico-religiosa se reporta tanto a crentes quanto descrentes, assim como na época de Benjamin — e a
ilustragdo faz todo sentido — a burguesia se reportava a proletarios ndo remunerados.

E esse mesmo fragmento de Benjamin que inspirou Giorgio Agamben a explorar a relagao entre capitalismo,
religido e mito a partir da anélise lexical do sagrado e do profano. Pois conforme afirma Benjamin, o dispositivo a
partir do qual o capitalismo operacionaliza sua forga é o dispositivo do principio da legalidade, e Agamben mostrara
de que modo isso se passa a partir dos principios do direito romano. Com a consolidagao de uma teoria juridica,
os juristas latinos foram capazes de destituir do uso humano certos componentes sociais. A condenacéao penal, por
exemplo, destituia o réu da esfera mais ampla da vivéncia social, sacralizando o proprio ato da condenacao. Pois
consagrar (sacrare) era o termo utilizado para designar a saida das coisas da esfera do direito humano. Enquanto
que profanar, significava restitui-las ao livre uso dos homens. No ato da condenagéo, portanto, o direito romano
se colocava na posigao suprema de consagrar ou profanar, consagrando-se consequentemente, pois que se
impondo como esfera suprema do julgamento da vida terrena. Por isso é que Agamben vé na religidao aquilo que
subtrai coisas, lugares, animais ou pessoas ao uso comum, transferindo-as a uma esfera particular a partir dos
ritos, como o sacrificio.

93



94

Gustavo Racy

Neste sentido, o termo “religiao” derivaria nao do impreciso religare (aquilo que religa o divino e o humano),
mas do relegere (reler), significando entdo ser precisamente aquilo que mantém homem e deuses separados. “Por
isso, areligiao ndo se opdéem a incredulidade e a indiferenca com relacéo ao divino, mas a ‘negligéncia’ [...] diante das
coisas e de seu uso, diante das formas da separagao e do seu significado” (Agamben 2011:66). Consequentemente,
“profanacgao” significa a abertura de um caminho a uma forma especial de negligéncia tornando a separacdo em
uma forma particular de uso. Parece ser essa a razao pela qual, de acordo com Agamben, filblogos pousaram seus
olhos no sentido dualista de profanare: por um lado profanacéo e por outro sacrificio.

E precisamente nesta particularidade a ele inerente que o Capitalismo se manifestaria como religiao. Uma
vez sendo religiao de puro culto e gerando nao redencéao, mas culpa, o capitalismo generalizaria e absolutizaria a
estrutura da separacéo que define “religiao”. O capitalismo dé& fim a outrora bem definida passagem entre profano/
sagrado; divino/humano. Ao fazé-lo, ndo somente a separagdo seria erradicada, mas a propria profanacéo seria
absolutizada tornando-se uma consagracao total e sem estofo. Essa separacao é analoga a observada na mercadoria,
pois esta inicialmente distinguida por seu valor de uso e seu valor de troca torna-se um fetiche ao qual somente
o consumo aparentemente resolve. No fetichismo da mercadoria,

“o uso é sempre relacdo com o inapropridvel, referindo-se as coisas enquanto ndo se podem tornar objeto de

posse. Desse modo, porém, o uso evidencia também a verdadeira natureza da propriedade, que ndo é mais que

o dispositivo que desloca o livre uso dos homens para uma esfera separada, na qual é convertido em direito”
(Agamben 2007:72).

E o direito reporta-se ao mito. E o mito ndo pode ser restituido ao homem pela profanagao. O direito, na
acepcao de Benjamin®, ndo é uma representagao da justica, mas da culpa existente em cada um que nasce dentro
de um principio de legalidade. E esse é o principio existente no dominio da mitologia, no qual é impossivel escapar
das forcas cosmogdnicas que comandam o mundo. Essa discussao, entretanto, envolve uma atencao sobre as
reflexdes acerca da mitologia. Mircea Eliade (2010) parece poder contribuir na compreensao desta observagao
benjaminiana. De acordo com o antropélogo, a definicdo mais ampla e consequentemente menos imperfeita do
mito é aquela que tenta fazer dele uma histéria sagrada, que descreve de que modo Entes Sobrenaturais vieram
a trazer a existéncia certas realidades. Embora possa ser observada certa confusdo, somente por se tratarem de
realidades é que os mitos podem se consagrar. “O mito cosmogonico é ‘verdadeiro’ porque a existéncia do Mundo
ai esta para prova-lo; o mito da origem da morte é igualmente ‘verdadeiro’ porque é provado pela mortalidade do
homem, e assim por diante” (Eliade 2010:12). De uma forma geral, o mito € uma Histéria vivida e recontada a todo
instante, pautando-se por um “era uma vez de novo”. O mito, por meio do ritual, é revivido, sendo reatualizado.
Mitos ndo sdo comemorados, sendo revividos. Dentre os mais importantes dentre os mitos, estdo sem duvida
os mitos de origem, os mitos cosmogdnicos, que relatam a origem do mundo e dos homens, origem esta a qual
todos os homens voltam, por exemplo, nos ritos de cura. Para que se cure, é necessario recriar simbolicamente
toda a origem do doente, evocando e reatualizando as forcas primordiais descolando assim o doente do tempo
cronolégico e transferindo-o ao tempo primordial.



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

A condigao dos mitos escatolégicos e cosmogonicos, quer dizer, de origem e catéstrofe, ndo deixaram
de ser reatualizados com o passar do tempo. Pois esses mitos se reportam a proépria vida natural do homem, ou
seja, a factualidade dos eventos observaveis durante nosso periodo na terra. Talvez venha dai a tendéncia que
temos de naturalizar nossas vivéncias sociais. Naturalizamos aquilo que, para nés, sempre existiu, uma vez que
ndo conhecemos a histéria e a génese daquilo que nos rodeia. Foi assim que o capitalismo do Século XIX se
apresentou ao cidadao metropolitano, como “um fen6meno natural com o qual um novo sono, repleto de sonhos,
recaiu sobre a Europa e, com ele, uma reativacao das forcas miticas” (Benjamin 2009: [K 1a,8], 436). No mito, “o
Mundo se revela como linguagem. Ele fala ao homem através de seu préprio modo de ser, de suas estruturas e
de seus ritmos” (Eliade 2010:125, grifo do autor). E o capitalismo, em sua linguagem Unica em que todos os dias
sao de festa pelo consumo e pelo crédito, se firma como a prépria natureza que pauta a vida humana moderna.
Nao s0, o capitalismo se revela por uma lingua muda e sacramental. Sua culpa é o juramento calado, selado pela
assinatura nos extratos e nos cheques, que sacramenta o poder politico a que nos rendemos. A citagao de Filon
feita por Agamben (2011:12) é pontual: “Os homens [...] sendo infiéis (apistoumenoi, isentos de pistis, ou seja,
credibilidade), recorrem ao juramento para obter confianca”. E o Capitalismo nos oferece isso: credibilidade pelo
juramento de cumprimento da divida, divida esta a qual j4 nascemos condenados.

E interessante neste sentido, retomar a citacdo de Guterman e Lefebvre feita por Benjamin:

“E certo que o tabu é a forma primitiva da propriedade. Primeiro emotivamente e ‘sinceramente’, depois como

procedimento corrente e legal, o uso do tabu constituia um titulo. Apropriar-se de um objeto é torna-lo sagrado e

temivel para qualquer outra pessoa, € torna-lo ‘participante’ de si mesmo” (Guterman, Lefebreve. apud Benjamin
2009: [H 3a, 6]:244).

O capitalismo, portanto, por meio de sua prépria operacionalidade, sacraliza a si mesmo, significando com
isso que se separa, cinde com a esfera do direito humano.

E evidente aqui uma confuséo lexical presente no pensamento benjaminiano entre “religido” e “mito”. Para
o filésofo aleméo, a diferenca entre um termo e outro chega a ser desenvolvida em textos como As Afinidades
Eletivas de Goethe e Destino e Carater, mas sempre de forma indireta e inconsistente. A titulo de ilustracao, deve-
se explicar, para que encaminhemos a concluséo, que o mito, em Benjamin, seria a narrativa do periodo anterior a
Histéria — isto é, da Histéria como método ou forma de pensamento — reportando-se ao dominio do tempo natural,
todo-poderoso e onipotente sobre o homem. Aquilo que é do dominio da natureza impera e sob seu comando néao
h& escapatodria (o que explicaria o conceito de “afinidade eletiva”). Ja a Religidao pertenceria ao dominio do homem
sobre sua proépria histéria, ao homem ativo e senhor de si, cujo exemplo esta presente no Ulisses da Dialética
do Esclarecimento de Adorno e Horkheimer, ou na emergéncia da primeira religido monoteista, para Benjamin.
Diferente da tradicao filoséfica que opde mito e razao, Benjamin segue a tradigao judaica que opde mito e histéria.
O primeiro pertence ao reino da natureza e suas formas simbdlicas e o segundo ao reino do homem como centro
da narrativa, o homem que é capaz de escapar do destino, pautado pela natureza, e agarrar sua prépria vida pelos
cabelos da nuca®. Por isso, ainda que tenha permanecido confusa e incompleta, a distingao entre Mito e Religido em

95



96

Gustavo Racy

Benjamin deve ser assumida aqui tal qual nos foi legada. Ao Mito reporta-se o tempo fatalista sem escapatoria e,
pertencendo ao dominio da Natureza, sem explicacdo aparente, sendo de outra “razédo”, enquanto a Religido seria
o tempo do dominio do homem sobre si mesmo. Da histéria para a Hist6ria, do homem ao Homem, dos deuses
a Deus. Eis o porque de Benjamin, apesar da confuséo, ver o Capitalismo, esta relacdo social naturalizada, como
um mito em si mesmo que adquire o nivel de uma religido. Ele é o mito convertido em religido pura pela inversao
daquilo que, numa tradigao frankfurtiana (hegeliano-marxista e, no caso de Benjamin, judaico-crista com flertes
no anarquismo), compode os elementos sociais basicos a religido: redencao.

A resolucao dada por Benjamin para a dissolugdo do mito na contemporaneidade néo chegou a ser alcancada.
O filésofo se suicidou, como é sabido pela maioria, na fronteira da Espanha com a Franga enquanto fugia do
nazismo. Mas as indicagdes que ele nos deixou nos dao indicios da direcdo que o pensador intencionava tomar.
De acordo com o “arquivo N” das Passagens, conhecido como Teoria do Conhecimento, Teoria do Progresso,
Benjamin expressa a relacdo de seu pensamento com o surrealismo:

“[...] enquanto Aragon persiste no dominio do sonho, deve ser encontrada aqui a constelagdo do despertar

[...] trata-se aqui da dissolugdo da ‘mitologia’ no espaco da histéria. Isso, de fato, sé pode acontecer através do
despertar de um saber ainda ndo consciente do ocorrido” (Benjamin 2009: [N 1,9], 500).

A forga negativa da mitologia em relagao a histéria parece ser a forca que instaura os homens num estado
de sono constante. O grande problema é a forma pela qual esse sono se instaura no presente: pelas relagdes
econdmicas que, por sua dindmica prépria, sao naturalizadas.

“Considerando a economia politica, Marx caracteriza magnificamente como ‘seu elemento vulgar’ ‘o elemento

que nela é mera reproducdo da aparéncia como representacdo da aparéncia’ [...] Este elemento vulgar deve ser
igualmente denunciado nas outras ciéncias” (Benjamin 2009: [N 16,3], 525).

Este elemento vulgar é o que nos parece dar a realidade moderna seu carater onirico. O sonho é sempre um
sonho estereotipado, como afirma Roger Bastide (2006d), querendo isto dizer que o sonho sempre se desenvolve
a partir de uma dada cultura. Sonha-se sempre dentro de uma sociedade com suas particularidades socioculturais.
“A existéncia de uma continuidade entre a vida noturna e a praxis diurna foi durante muito tempo demonstrada
pelos etnélogos. Desde, no minimo, os relatos dos primeiros missionarios jesuitas junto aos Iroqueses” (Bastide
2006d:130). Entre esses indios, os assuntos mais importantes da vida eram resolvidos com base nos sonhos, uma
vez que os sonhos representariam a linguagem do desejo e o sofrimento aquilo provocado pela ndo-satisfagéao, de
modo que o estado de vigilia terminaria por ser sempre a mimese do estado noturno. Entre os Mambu melanésios,
a explicagao dos sonhos é dada pelo relato de um mito primordial, porque

“os sonhos se alimentam dos mitos primordiais; mitos e sonhos ndo se ddo em dois registros diferentes do

imaginério [...] Os mitos sdo a verdade; os sonhos sdo os meios de acesso a percepcgédo essa verdade; mas até ai
0 nosso sistema permanece ‘imoével’, e nés queremos vé-lo funcionando dinamicamente” (Bastide 2006d:132).

Pois os mitos enfrentam problemas quando se deparam com as transformagodes sociais. E por isso Bastide



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

responde ser o sonho mais do que o mito, a resposta mitica a situagdes novas.

O que fazer, entretanto, quando a prépria realidade vigilante se instaura como fantasmagoria onirica, e o
mundo que nos circunda se impode violentamente como um estado ambiguo entre o sono e o despertar, através
de seus dispositivos de encantamento e fetichizacdo como o consumo? Ora, de algum modo, observara Benjamin
nas Passagens, é preciso despertar, e se pretendemos dirigir-nos a algum tipo de conclusao, nossas indagacoes
nos levam a recorrer a duas observacoes que se depreenderam dos pensadores que tomamos como base. A
primeira é a ideia de “sagrado selvagem” de Roger Bastide, que consiste na reformulagdo do componente sagrado
que sobrevive na contemporaneidade, tornando-o um sagrado indomesticavel; e a segunda decorre de Giorgio
Agamben e sua ideia de profanagao do improfanavel, isto é, de restituicdo das coisas — do mundo material e de
seu funcionamento sacralizado pelo capitalismo — ao reino dos homens. Postos lado a lado, a manutencdo de um
“outro” sagrado proposta por Bastide nao parece se diferenciar muito da profanagao de Agamben, mas seja como
for, as bases estao dadas para que possamos, quigd, por a imobilidade de nossa realidade a prova.

Como apontou Claude Lévi-Strauss (2008), a etnologia religiosa iniciada com Tylor, Frazer e Durkheim, nao
conseguiu se ater as rapidas mudancas referentes as ideias psicolégicas, passando a recorrer constantemente a
interpretacdes outras que nao propriamente etnolégicas como a prépria psicologia e a sociologia, sendo que a
mitologia foi a principal perdedora no processo de consolidagao da etnologia, uma vez que passa a ser considerada
como reflexo da estrutura social e das relagdes sociais. Em seu estruturalismo, Lévi-Strauss repudia a teoria jungiana
(aparentemente cara a Bastide, como exposto acima), segundo a qual a equivaléncia de temas mitolégicos pelos
arquétipos seria anéloga a crenga de filésofos da linguagem “convencidos de que varios sons possuiam uma
afinidade natural com determinados sentidos” (Lévi-Strauss 2008: 223).

“A substancia do mito nao se encontra nem no estilo, nem no modo de narragdo, nem na sintaxe, mas na
historia que nele é contada. O mito é uma linguagem [...]" (Lévi-Strauss 2008: 225). O sentido do mito seria, assim,
dado pela combinacao de seus elementos componentes e pelas propriedades especificas de sua linguagem que
s6 podem ser buscadas acima do nivel habitual da expressao linguistica sendo assim uma linguagem superior e
mais complexa. Ai estaria presente a importancia do estudo dos mitos a partir de seus mitemas, componentes
gramaticais predicativos, feixes de relagdo, que compoem a recorréncia de mitos semelhantes através do mundo.

Atento a isso, o mesmo Giorgio Agamben, cujas nogdes de mito e religido sdo paralelas as de Benjamin,
pautou-se na analise lexical ndo sé do conceito de religido — em cuja concepcéo ja esta explicita a necessidade de
uma analise até certo ponto estruturalista (releitura) — mas também do Capitalismo como mito e religido. A confusao
entre mitologia e religido presente em Benjamin e ndo exatamente superada por Agamben - que até certo ponto
mantém a ambiguidade estendendo a analise ao que parece ser muito mais uma analise no ambito da mitologia do
que da teologia — d4, entretanto, indicios de um aprofundamento que pode levar a superacédo no pensamento do
préprio Roger Bastide. Em LEthnologie Sociale et Religieuse, o sociélogo aponta para um problema especifico do
campo académico francés, consequéncia da tradigdo durkheimiana, que levou a criagao de disciplinas académicas
sem padrao nas quais estudantes aprendiam métodos sociolégicos em disciplinas de etnologia e vice-versa.

97



98

Gustavo Racy

Se é relativamente facil — diz ele — de distinguir a Etnologia da Sociologia, a primeira destas duas ciéncias
englobando um campo de pesquisa muito mais extenso que a segunda, é evidentemente mais dificil de distinguir
a etnologia social e religiosa da sociologia geral, assim como da sociologia das religides ditas primitivas (1965:17).

Nao s6: em Myhtes et Utopies, Bastide pode-se observar que a confusdo entre Mitologia e Religido é de
certa forma uma constante na tradicdo antropoldgica e socioldgica, pois ambos os conceitos sdo perpassados por
uma questao essencialmente politica. Neste sentido, a distincdo entre Mito e Religido seria praticamente um jogo
de soma zero, atravessados por essa inevitabilidade de seu carater politico, isto é, seu carater de praticas sociais
que pautam comportamento e sistemas de significados e de organizagao, assim como a origem de tal confusao
nas ciéncias sociais, teriam surgido com o préprio Comte, que teria oposto mito e utopia como produtos de
ideologias sociais. Ai, o mito como religido primitiva — como na corrente evolucionista -, como narrativa — tal qual
na antropologia estruturalista —, ou como arquétipo — como em Eliade e Jung - se desloca de sua relagao direta
com a religido; de modo irénico, é nessa esteira que Benjamin parece se integrar. Tal qual presente nos ja citados
As Afinidades Eletivas de Goethe, Destino e Carater, mas também Sobre a Critica da Violéncia, Benjamin une duas
nogodes diferentes presentes uma na sociologia francesa, através de Sorel e outra na sociologia alema, que pode
ser pensada a partir de Mannheim, que une mito e utopia como atos refletidos e essencialmente religiosos num
processo de transformacao de natureza em histéria e vice-versa. No que diz respeito as sociedades capitalistas,
o determinante nessa relacao seria a composicao social por meio de classes, na qual o messianismo, “une des
réponses possibles a ces phénomeénes de contact” (Bastide 1960:11), seria a mitologia historicizada, mito de criagao
tornado mito de apocalipse, “celui du héros civilisateur se métamorphosant em celui du libérateur — ou si I'on
prefere, c’est la société telle qu’elle était dans le passé, sous sa forme tribale, qui est projetée dans I'avenir” (idem).

Essa ideia observada por Bastide parece iluminar ao menos em parte a confusdo: a sociedade moderna
pertence, em relacdo ao mito, a religido e a histéria, a um meio caminho através da utopia. Se tal afirmacgao necessita
maior desenvolvimento, a titulo de ilustragdo, como aqui exposto, ao mesmo tempo oferece um caminho interessante
para a resolugdo do problema, uma vez que apresenta precisamente temas caros a filosofia de Walter Benjamin: a
teologia politica, o messianismo, a utopia e a historia. No que diz respeito ao Capitalismo como Religido, podemos
refletir a partir desta observacao se retomarmos as referéncias feitas por Weber em relacao ao Capitalismo. Ao tratar
das Rejeigdes Religiosas do Mundo, observa-se a origem do argumento que fara Bastide analisar o processo das
mutacoes religiosas, dando énfase especial as seitas. Nos Estados Unidos, dird Weber, as seitas serdo organizagao
que se tornam meios classicos de ascensao social e incorporacao “ao circulo da classe média empresarial. Eram
Uteis para a propagacao e conservagao do ethos do negécio capitalista burgués” (2010:96). Uma Igreja concede sua
graga por igual, a justos e pecadores, enquanto uma seita é uma “comunidade voluntéria constituida apenas por
quem demonstra, conforme os seus principios, suficiente idoneidade religiosa e moral” (idem:94), a qual alguém
se incorpora voluntariamente. Ser expulso de uma tal seita, vale dizer, significaria, segundo Weber (2010), a perda
de crédito economico e o deslocamento social. A dindmica do ingresso e da vida na seita se operaria, portanto,
a partir de uma votacao apés um exame e uma prova ética, “no sentido das virtudes relevantes para o ascetismo



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

terrenal do protestantismo e, consequentemente, para a antiga tradicdo puritana” (Weber 2010:95).

Com a cisao entre Igreja e Estado e constante secularizagédo das sociedades ocidentais, findando a
obrigatoriedade de uma religido proclamada ou oficializada por parte dos cidadaos, as seitas, num pais como os
Estados Unidos analisado por Weber, tomam o papel de representante intermediario entre Estado e Igreja, pautando
e dando prova de certa conduta a ser adotada pelos adeptos. Afinal, lembremos que, para Weber, a religido é algo
imanente as acoes e relagdes sociais e nao algo transcendental. Levando isto em conta e tomando em consideracao
a aparente relagao inerente entre religido e capitalismo, a partir da génese e modo de reproducgdo deste modo de
producao hoje global, qual seria o elemento por meio do qual tal modo de produgéo elevaria ou rebaixaria o status
social, por meio de qual l6gica o Capitalismo se operaria em termos de organizacao social, pautando agdes e relagoes
entre individuos de distintas esferas? Pois o que o Capitalismo inaugurou, como nos lembra Riesebrodt (2012:159),
foi “um novo ethos, que representa a quebra da visdo tradicional do trabalho e da atividade econémica”, o que se
pauta como um fendmeno cultural que, como tal, ndo é isento de conflito, precisamente o que Weber assinala.

O cerne da teoria de Weber acerca do Capitalismo é em parte a identificagdo de “estimulos especificamente
religiosos e histéricos” (Riesebrodt 2012:163-164), que possibilitaram n&o s6 a institucionalizacdo da disciplina
ascética e do desenvolvimento histérico que levou Marx a pautar uma determinagdo do campo econdémico sobre
as diferentes esferas sociais, algo discutido pelo proprio Weber e posteriormente pelos préoprios marxistas (a
exemplo dos Estudos Culturais ingleses da segunda metade do Século XX) — afinal, Weber havia observado, em
seus estudos de questdes agrarias, que o capitalismo “nao é explicavel a partir de si mesmo” (idem:165).

Ora, as seitas modernas, frutos da Reforma Protestante, parecem vitais para a consolidacao de regras e
formas de relagdes préprias ao Capitalismo. De acordo com Weber (2010:112), as seitas “uniram seus membros por
meio da selecéo e promogao de companheiros de fé eticamente qualificados”. Diferentemente das organizagdes da
I6gica Catdlica Medieval, que levava a quase proibicao do lucro (que minaria a irmandade), nas seitas protestantes
“o éxito capitalista do membro [...] se obtido legalmente, era uma prova de seu mérito e de seu estado de graca e
acrescentava o prestigio e as ocasides de difusao da seita” (/dem). A possibilidade de éxito e aceitacdo nos grémios
€ que parecem decisivas para a compreensao da légica capitalista em relacédo a religido. O ingresso de cidadaos
as seitas era permitido pela prova de competéncia e confiabilidade. Era, antes de tudo, uma prova de fé sob o
principio de “tudo dar sem nada esperar”, conforme o evangelho de Lucas, o que garantiria aos membros crédito
primeiramente dentro da seita e posteriormente frente a sociedade. Com a crescente racionalizacdo da esfera
econdmica pela acomodacao de suas leis internas, torna-se mais dificil sua conciliacdo e relagao com uma ética
religiosa, que se relega a um campo cada vez mais especifico, muitas vezes contraditério a racionalidade econémica.
Nesta esteira a adocédo do lema de Lucas se torna vital para a compreenséao do Capitalismo ndo s6 em sua relacdo
com a religido, mas também dele mesmo como religido, trazendo de volta a hipétese benjaminiana — bem como a
hip6tese de Bastide sobre a crise do capitalismo — como crise religiosa. Ainda que Weber tenha pautado em A Etica
Protestante e o Espirito do Capitalismo uma analise de enfoque culturalista que pretende evidenciar um ethos que
ndo é moldado unicamente pelo fator estrutural (utilizando o vocabulario marxiano), como nos lembra Riesebrodt

99



100

Gustavo Racy

(2012), as observagoes feitas por Benjamin, entdo influenciado por alguns pensadores anarquistas como Gustav
Landauer, e por Bastide, que focava uma compreensao do capitalismo aliando o marxismo e o weberianismo,
parece, enfim, uma hipo6tese coerente para a analise do capitalismo tal qual finalmente atualizada por Girogio
Agamben cuja observagao tal qual exporemos partiu exatamente da premissa declarada por Benjamin. Nenhuma
ética econdmica é condicionada exclusiva e unicamente pela religido. Nao obstante, pertence a suas determinagdes
também sua determinacéo religiosa.

No que diz respeito a isso (a tentativa de identificar uma das determinacdes de um sistema econdmico), a
observacao de que o Capitalismo teria caracteristicas facilmente confundiveis com as de uma religido per se é, no
minimo interessante e é neste sentido que a retomada do problema por Agamben nos aparece como uma reflexao
que atualiza ndo s6 a observacao desta caracteristica prépria do Capitalismo por Walter Benjamin, como a observagao
darelagédo do capitalismo contemporaneo com a religido feita por Bastide. Voltemos um pouco a Marx, para quem,
independentemente de seu carater fetichizante — pois o fetiche existe a posteriori em relacao a necessidade per
se —, as necessidades que se apresentam ao homem sao necessidades reais porque a ele se apresentam como
tais, isto €, como necessidades objetivas e autoconscientes e que agem, portanto, como objetivagao do “homem
humano”, isto é, social. Isso nao é diferente com a religido, na qual o sentimento de sofrimento é expressado de um
sofrimento real e a critica ndo deve ser, portanto, diretamente ao fendmeno religioso, mas em direcédo a razéo de
haver sofrimento e, consequentemente, necessidade de ilusdo por meio da religiao. Num mundo desencantado
— utilizando a terminacdo de Weber — nao hé espacgo para a religidao, o que significa que tal espaco, para muitas
vertentes do pensamento um espago constituinte da esséncia humana, deve ter sido ocupado por um fenémeno
outro que néo a instituicao “religiao”. A religiao, diferentemente do que creem os marxistas “tradicionais” ndo deve
ser explicada a partir de sua eficiéncia para dominar as massas por parte das classes dominantes, mas a partir do
fato de que expressa necessidades reais por parte das classes dominadas.

Filosoficamente, o modo de producéo capitalista retoma um projeto do pensamento humano que recai
essencialmente na Antropologia, pois demanda, reproduz e, no caso da sociedade capitalista esconde uma concepgao
de homem. A légica economicista reproduz a concepg¢do empirista, advinda de Hume e consequentemente de
Smith, de que a substancia “homem”, é uma realidade cuja regularidade comportamental deve ser identificada,
assumindo o dado como esséncia sem qualquer mediacdo, enquanto em Marx, discipulo de Aristételes, hd uma
diferenca entre os acidentes e a esséncia, isto &, entre aquilo que se passa ao homem e aquilo que, em esséncia,
ele é. Enquanto em Marx a sociedade é vista como um todo complementar de vinculos dialéticos — lembremos,
mais uma vez, da discussao acerca das relagoes entre base e superestrutura feita por Gramsci e retomada pelos
Estudos Culturais Ingleses — no economicismo, a “ética da casa”, a economia, é vista como um processo regulatério
que supre as necessidades humanas a partir do mercado que desiguala e abarca qualquer necessidade humana
a partir da légica de que o dado é a esséncia.

No momento, considerando a crise que vivemos, um dos apontamentos de Marx em critica ao empirismo
economicista parece ser pontual: o fato de que a mercadoria, o meio pelo qual a economia supre as necessidades



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

humanas, possui uma contradicao, que reside na questao de que os pregos, ainda que quantitativamente diferentes,
sdo qualitativamente os mesmos: representam diferentes magnitudes de uma esséncia fazendo com que a
mercadoria redina, assim, duas naturezas distintas que, para Marx, tem em vista coisas incompativeis, pois o valor
de troca nédo se encerra ao ser a forma do produto do trabalho. Ao contrario, quando
“[...] o valor de troca entra em atividade, ele faz de seu fim real um meio para seu préprio fim que, sendo algo bem
diferente, transforma a atividade e pode ameacar destruir seu ponto real. Assim valor de troca entra no pensamento,
cultura e moral. A natureza de tudo tende a se tornar secundéria a essa natureza universal, algo que Marx chama

de fetichismo da mercadoria. Todas as capacidades se tornam aplicagdes particulares de uma capacidade geral
singular: empresa e empreendedorismo” (MEIKLE pp.316-317).

Se a religido deveria, para Marx, ser superada exatamente porque seu carater ilusorio seria ultrapassado
a partir da superacao das contradicoes sociais criadas pelo proprio homem em seu processo de autorrealizagao,
a realidade mostrou que a superacao foi instituida pela prépria dindmica do mercado e pelo carater fetichizante
das contradicdes proprias @ mercadoria que, aliada ao trabalho estranhado, se apresenta ao homem como uma
segunda natureza — e se é natural ndo existe escapatéria — que dita moral, cultura e pensamento. A partir dai,
nossas exigéncias estdo todas pautadas por uma abstragao terrena que, tal qual observado por Benjamin, cinde
com as formas simbdlicas da cultura humana, isto é, social. O capitalismo parece, portanto, se instaurar como
religido a partir de um longo processo de luta ideolégica que se desprende de diversas esferas da agdo humana
que devem ser remontadas, essencialmente a um problema filoséfico e antropolégico, na medida em que encerra
uma concepcédo de homem. Essa visdo do capitalismo como religido instaurada por meio de lutas ideoldgicas ndo
parece ir contra a concepcao weberiana do capitalismo como condicionado por aspectos diversos das culturas
nas quais se instaurou sendo, um deles, a economia. Ou ao menos ndo parece ir contra uma vez que temos a
disposigao a autocritica marxista que redirecionou o problema da relacdo entre base e superestrutura.

E neste sentido que podemos, finalmente, indicar a andlise feita por Agamben que, tal qual dito anteriormente,
parte da hipotese benjaminiana e pode ser, sem receio, aliada ao diagnéstico de Bastide, reposicionando a
relacao tedrica sobre o diagnéstico weberiano do capitalismo da seguinte forma: segundo Weber, o imperativo
do mutuum date nihil inde sperantes (Lucas VI.35), sob o qual se aderia a seita protestante de sua escolha, fazia
de seus membros fidedignos merecedores de crédito, e é exatamente sobre esse principio e essa terminagéao
que Giorgio Agamben se debrucara. Creditum, de onde herdamos nosso Iéxico “crédito”, “é o participio passado
do verbo latino credere: é aquilo em que cremos, em que colocamos a nossa fé, quando estabelecemos uma
relagdo fiduciaria com alguém” (Agamben 2001). O uso deste termo vem da lingua grega e, especificamente, da
linguagem litargica. Na Biblia, a palavra utilizada para “fé” é a palavra grega “pistis”. Ora, um “banco de crédito”,
ou seja, um banco, na Grécia contemporanea é chamado Trapeza tes pisteos. A relacao fiduciaria imposta tal qual
a partir desta linguagem, retomou uma arcaica instituicdo indo-europeia — reconstruida por Emile Benveniste —
da “fidelidade pessoal” que instaurou o crédito como o contelddo das relagbes humanas. Contetdo, entretanto,
ilusoriamente revestido de materialidade, pois o crédito é um fenémeno imaterial, uma parddia daquela pistis que

101



102

Gustavo Racy

“ndo é mais do que a substancia de uma coisa esperada” (idem) e se reveste como tal, a partir da forma-dinheiro —
pois o dinheiro nada mais é, como observou Schumpeter, do que crédito e, portanto, projecao da coisa esperada
que nos condena a culpa constante sobre o objeto desejado ou necessitado. Quando o governo Nixon declarou
que a convertibilidade do délar em ouro estava suspensa, o dinheiro finalmente esvaziou-se de qualquer valor
“que nao fosse puramente autorreferencial” (/dem). Ao anular o patrimdnio em ouro dos detentores de dinheiro,
mudou-se o principio regente, na materialidade efetiva, das necessidades humanas, prova real da contradicao
inerente das commodities. A moeda perdeu sua relagdo com a natureza (ouro) e tornou-se autossuficiente como
papel tornando-se entidade autbnoma revestida de fetichismo, tornando-se crédito fundado somente sobre si
mesmo e correspondente a nada mais do que a si. No Capitalismo como religido, finalmente, tudo tem significado
somente em referéncia ao cumprimento de um culto, ndo em respeito a um dogma ou a uma ideia. No caso, o
cumprimento do culto do crédito. Se num primeiro momento ao homem era expropriada sua forca de trabalho —
a Unica substancia capaz de criar valor — agora nos é expropriada nossa fé, pelo sacramento de uma linguagem
prépria que outorga ao futuro a obrigatoriedade da produgdo de mercadoria enquanto demanda, no presente, o
pagamento antecipado destas. Afinal, hoje as empresas,

“para poderem continuar a produzir, devem por assim dizer hipotecar antecipadamente quantidades cada vez

maiores do trabalho da producéo futura. O capitalista produtor de mercadorias alimenta-se ficticiamente do préprio
futuro”. (Agamben, http/blogdaboitempo.com.br”20130805benjamin-e-o-capitalisma/)

Temos, com isso, o culto absoluto, sem férias, sem fins de semana, que outorga a um futuro ficticio ou
esperado nao a expiagdo, mas a geragdo de uma culpabilidade total que, para além da ilusdo da economia como
uma técnica, abrange a prépria esséncia humana. O crédito econdmico, pela forma-dinheiro, é uma fé que cré
pelo simples fato de crer, em algo ilusério que se materializa de forma essencialmente contraditéria. Mas, afinal,
como disse Marx na Miséria da Filosofia, a economia é “a teologia do deus mundano” (apud Tucker 1972, p.203).

Se a superacgao de certos problemas préprios e caros a antropologia, como a discussao acerca da funcéo e
conceptualizacao de Mitologia ou Religido nao foram atingidas, isto se deve, aqui, por dois motivos: primeiramente, o
caréater ensaistico deste artigo tem como obijetivo indagar a partir de duas correntes teédricas distintas (a antropologia
e a filosofia), tendo em vista fornecer um debate que seja, precisamente, interdisciplinar. Em segundo lugar, a
problematizacéo de tais problemas poderia levar a uma extenséo e a um escopo demasiado amplo que poderia
perder de vista os autores principais, algo que em parte ja se fez presente ao recorrer constantemente a referéncias
distintas e a uma discussao tanto de Weber quanto de Marx.

Em suma, o que se espera ter atingido com o fechamento do argumento recorrendo a Giorgio Agamben
e Karl Marx é o apontamento de referéncias tanto do campo filoséfico quanto sociolégico, que permitam a
atualizacao da hipotese te6rica de Benjamin e do diagnostico socioldgico de Bastide pela atualizagao da primeira
por Agamben e reproblematizagdo do segundo por Marx e Weber. Desta forma, o que a principio ficou exposto
aqui é que o capitalismo, ndo sendo condicionado puramente pela religido protestante, mas sendo, também, um



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

desdobramento cultural, se alia a uma ldgica religiosa enquanto fenémeno cultural que, sendo imanente e nao
transcendente, significa, pauta e se atém a acoes e condutas, instituindo-se como corpo doutrinario que organiza
uma racionalidade propria, algo inerente ao Cristianismo pré-Reforma e, conforme exposto, ausente nas religides
protestantes, um dos motivos para as criacOes das seitas de adesao voluntaria. Nesta relacao causal, a observagao
do fetichismo a partir de Marx levando em conta o ndo determinismo da base sobre a superestrutura, nos levou
ao problema do mascaramento de tal racionalidade capitalista a partir da ideologia e a partir do reposicionamento
de certas instancias proprias a religiao na dinamica da propria reprodugéo do capital em sua forma-dinheiro.

A partir disso, a hipétese de Benjamin e o diagndstico de Bastide puderam ser atados numa logica relacional
também causal na qual Bastide fornece o estofo tedrico a partir da tradicdo weberiana sociolégica e Benjamin
fornece o estofo teodrico filoséfico a partir de Marx, levando a atualizagdo da tese pelo fil6sofo Giorgio Agamben
que, ao se voltar a Benjamin e a teoria marxiana (principalmente ao Marx dos Grundrisse), consegue néo relegar o
capitalismo a esfera de um fen6meno independente ou autbnomo. Ao contrario, demonstra que, na terminologia
do Creditum, expressa-se a relacao de diferentes esferas culturais, notadamente, o direito, a economia e a religiao.

Espera-se, com isso, contribuir a uma discussdo que, se ndo se apresenta aqui de forma acabada ou
a-problemaética, insere novos tépicos de discussao e novas relagdes, bem como o indicio de uma revisao necessaria
de certas leituras consideradas classicas as Ciéncias Sociais. De modo geral, se espera mostrar que o diagndstico
feito por Weber e por Marx, expressos em Benjamin, Bastide e Agamben, é um problema ainda fundamental
para a compreensao dos fendmenos culturais das sociedades contemporaneas que, se hdo sdo necessariamente
determinados pelo modo de produgéo, sdo atravessados por ele constantemente sob um espectro onirico e
mitolégico. No fundo, como discutimos com Marx, trata-se, também, de compreender a ideia de homem, enquanto
ser social e politico, que pautamos a cada movimento do processo de desenvolvimento de nossa historia. Histéria
esta constituida pelas casualidades e atos conscientes e inconscientes dos homens agindo em suas diversas
esferas culturais.

Gustavo Racy é Mestre em Ciéncias Sociais (Antropologia) pela
Pontificia Universidade Catdlica de Sao Paulo (PUC-SP). Atualmente
€ editor gerente da Paralaxe, Revista de Filosofia e Estética da PUC-SP

103



104

Gustavo Racy

NOTAS

1 "the first heathens certainly did not believe that religion served a ‘higher’, ‘'moral’ interest but that it was severely practical” (Traducdo
livre).

2 “greater clarity about its ‘ideal’ or ‘transcendental’ nature than modern capitalism does today” (Traducao livre).

3  "ltis the expansion of despair , untill despair becomes a religious state of the world in the hope that this will lead to salvation. God's
transcendence is at an end. But he is not dead; he has been incorporated into human existence” (Traducéo livre).

4 "[...] had drawn so many elements from Christianity that it could establish its own myth” (Tradugao livre).

Cf. As Afinidades Eletivas de Goethe.

6 A expresséo é condizente com a filosofia de Benjamin. “"Agarrar pelos cabelos da nuca” € uma expresséo que traduz o termo grego

"kayrés”, usado para exprimir uma temporalidade pautada na intensidade. Téo intensa que deve ser agarrada pelos cabelos no instante
em que se vai.



Por uma sociologia das mutagdes religiosas. Relagdes entre capitalismo e religido a partir de Roger Bastide e Walter Benjamin

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGAMBEN, Giorgio. 2013. Benjamin e o Capitalismo. In. http/blogdaboitempo.com.br720130805benjamin-e-o-
capitalismao/

_____.2007.La Comunita che Viene. Torino: Bollati Boringhieri.

____.2007. Profanagobes. Sao Paulo: Boitempo Editorial.

_____.2011. 0 Sacramento da Linguagem. Arqueologia do Juramento. Belo Horizonte: UFMG.

BASTIDE, Roger. 1960. "Mythes et Utopies". Cahiers Internationaux de Sociologie 28: 3-12.

____.1965. "LUEthnologie Sociale et Religieuse". Revue de I'"Enseignement Supérieur 3: 17-24.

_____.2006a. “A Batalha dos Deuses”. In: O Sagrado Selvagem e outros ensaios. Séao Paulo: Companhia das Letras.
____.2006b. “A Mitologia Moderna”. In: O Sagrado Selvagem e outros ensaios. Sao Paulo: Companhia das Letras.

. 2006¢. “Sociologia das Mutagbes Religiosas”. In: O Sagrado Selvagem e outros ensaios. Sao Paulo:
Companhia das Letras.

. 2006d. “Sociologia do Sonho”. In: O Sagrado Selvagem e outros ensaios. Sao Paulo: Companhia das Letras.

BENJAMIN, Walter. 1996. “Capitalism as Religion”. In. M. Bullock e M. W. Jennings (orgs.). Walter Benjamin Selected
Writings 1: 1913-1926. Cambridge: Harvard University Press.

. 2009. Passagens. Belo Horizonte, Sao Paulo: Editora UFMG, Imprensa Oficial.

. 2011. “Destino e Carater”. In: Jeanne Marie Gagnebin (org.). Walter Benjamin. Escritos sobre Mito e
Linguagem. Sao Paulo: Editora 34.

BiBLIA SAGRADA. 1997. So Paulo: Editora Ave Maria.
ELIADE, Mircea. 2010. Mito e Realidade. Sao Paulo: Perspectiva.

FROMM, Erich. 1981. O Espirito de Liberdade. Interpretagdo radical do Velho Testamento e de sua Tradi¢cdo. Séo
Paulo: Zahar Editores.

LEVI-STRAUSS, Claude. 2008. Antropologia Estrutural. Sdo Paulo: Cosac Naify.

MATOS, Olgéria Chaim Féres. 2009. Benjaminianas. Cultura capitalista e fetichismo contemporédneo. Séo Paulo:
Editora UNESP.

MEIKLE, Scott. 2006. “History of Philosophy: The Metaphysics of Substance in Marx”. In: T. Carver (ed.). The
Cambridge Companion to Marx. Cambridge Cambridge University Press.

RIESEBRODT, Martin. 2012. “A Etica Protestante no Contexto Contemporaneo”. In: Revista de Sociologia da USP
24(1): 159-182.

TUCKER, Robert S. 1972. Philosophy and Myht in Karl Marx. Cambridge: Cambridge University Press.
WEBER, Max. 2010. Sociologia das Religiées. Sao Paulo: icone.

105



106

Gustavo Racy

Por uma sociologia das mutacoes religiosas. Relacoes entre capitalismo e religiao a partir de Roger Bastide e
Walter Benjamin

RESUMO

A partir de uma consideragao de Roger Bastide sobre a necessidade de um novo principio para o estudo socioldgico
e antropoloégico das religibes na contemporaneidade, este artigo tem como objetivo analisar o olhar sociolégico
sobre as religides partindo da relacdo entre mitologia, religido e capitalismo - fendmeno intimamente relacionado a
religido nas sociedades contemporaneas, segundo o autor e a tradicdo. Para isso, toma-se o pensamento de Bastide
acerca da religiao na contemporaneidade - de sua relagdo com o mito e o capitalismo — aliado ao pensamento de
Walter Benjamin que postulou, em texto péstumo de 1921, a hip6tese de se compreender o capitalismo como um
fenbmeno em-si religioso, subvertendo o dogma religioso e tornando-se, por isso, uma religiao absoluta. O artigo
também alia a reflexdo o pensamento de Giorgio Agamben, que parte da premissa de Benjamin para parte de suas
reflexdes acerca da sociedade contemporanea.

PALAVRAS-CHAVE: Sociologia das Religioes; Capitalismo; Roger Bastide; Walter Benjamin.

For a sociology of religious mutations: relations between capitalism and religion in Roger Bastide and Walter
Benjamin

ABSTRACT

Taking into account Roger Bastide’s claim for a new principle for the sociological and anthropological study of
religions, this article aims at analyzing the sociological view towards religion in contemporary times departing from
the relation between myth, religion and capitalism — a phenomenon intimately related to religion, according to the
author. In order to do so, the text takes as its starting point Bastide’s thought on religion — the relation between myth
and capitalism — allying the considerations of Walter Benjamin that stated, in a text written in 1921, the hypothesis
of thinking capitalism as a phenomenon which is itself religious, subverting religious dogmas and becoming,
consequently, an absolute religion. The article also comments on Giorgio Agamben’s work, which departs from
Benjamin’s premise for part of his thoughts on contemporary society.

KEY WORDS: Sociology of Religions; Capitalism; Roger Bastide; Walter Benjamin.

Recebido em 03/07/2013
Aprovado em 24/01/2014



