
AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

1 
 

Cinema, memoria e transformação: o 

documentário Amarelo - É tudo pra ontem 

como dispositivo de reflexão social 

Cine, memoria y transformación: el documental 

Amarelo - é tudo pra ontem como dispositivo 

de reflexión social 

Cinema, memory, and transformation: the 

documentary Amarelo - é tudo pra ontem as a 

device for social reflection  

PATRÍCIA ADÉLIA RÊGO OLIVEIRA AZEVEDO1, 
BRENER NEVES SILVA2  

Resumo: O cinema tem se consolidado como ferramenta de 

transformação social ao expandir possibilidades sensoriais por meio 

das imagens em movimento. O documentário AmarElo - É Tudo Pra 

Ontem (2020), dirigido por Fred Ouro Preto e protagonizado por 

Emicida, adota um tom conciliador ao resgatar histórias de grupos 

marginalizados no Brasil. Este estudo analisa como o filme atua como 

mediador histórico e social, investigando sua abordagem conciliadora 

e seu impacto na percepção dos espectadores. São analisados 

qualitativamente a composição cinematográfica e os discursos do 

documentário para entender como suas imagens e narrativas 

resgatam histórias silenciadas e promovem um olhar mais inclusivo 

sobre a realidade brasileira. O estudo mostra que o documentário vai 

além da trajetória de Emicida, pois ressignifica a memória histórica do 

país, desafiando narrativas hegemônicas. 

 

1 Mestra em Cinema e Audiovisual pela Universidade Federal Fluminense (UFF) com graduação em 
Comunicação Social - Rádio e TV pela Universidade Federal do Maranhão (UFMA). Email: 
patriciaadeliaoa@gmail.com  

2 Doutorando em Cinema e Audiovisual pela Universidade Federal Fluminense (UFF) com mestrado 
em Cinema e Audiovisual pela Universidade Federal Fluminense (UFF). Email: 
brenerneves@hotmail.com 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

2 
 

Palavras-chave: Cinema; Memória; Transformação social; Narrativas 

inclusivas.  

Resumen: El cine se ha consolidado como una herramienta de 

transformación social al expandir las posibilidades sensoriales a 

través de las imágenes en movimiento. El documental AmarElo - É 

Tudo Pra Ontem (2020), dirigido por Fred Ouro Preto y protagonizado 

por Emicida, adopta Un tono conciliador al frescatar historias de 

grupos marginados EN Brasil. Este estudio analiza cómo la película 

actúa como mediadora histórica y social, investigando su enfoque 

conciliador y su impacto en la percepción de los espectadores. Se 

analizan cualitativamente la composición cinematográfica y los 

discursos del documental para comprender cómo sus imágenes y 

narrativas rescatan historias silenciadas y promueven una mirada más 

inclusiva sobre la realidad brasileña. El estudio demuestra que el 

documental va más allá de la trayectoria de Emicida, ya que 

ressignifica la memoria histórica del país, desafiando las narrativas 

hegemónicas.  

Palabras clave: Cine; Memoria; Transformación social; Narrativas 

inclusivas. 

Abstract: Cinema has become a tool for social transformation by 

expanding sensory possibilities through moving images. The 

documentary AmarElo - É Tudo Pra Ontem (2020), directed by Fred 

Ouro Preto and starring Emicida, adopts a conciliatory tone by 

rescuing the stories of marginalized groups in Brazil. This study 

analyzes how the film acts as a historical and social mediator, 

investigating its conciliatory approach and its impact on the viewers' 

perception. The cinematic composition and discourses of the 

documentary are qualitatively analyzed to understand how its images 

and narratives rescue silenced stories and promote a more inclusive 

view of Brazilian reality. The study shows that the documentary goes 

beyond Emicida’s trajectory, as it redefines the country’s historical 

memory, challenging hegemonic narratives.  

Keywords: Cinema; Memory; Social transformation; Inclusive 

narratives. 

Introdução 

A produção audiovisual tem se afirmado como ferramenta de transformação 

social ao construir narrativas que resgatam memórias, promovem reflexões e 

conectam diferentes grupos. Nesse sentido, o documentário AmarElo – É Tudo 

Pra Ontem (2020), dirigido por Fred Ouro Preto e protagonizado por Emicida, 

adota uma abordagem conciliadora ao revisitar a história do povo negro no 

Brasil. Ao articular o processo criativo do álbum AmarElo com um resgate 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

3 
 

histórico e cultural, o filme estabelece um diálogo entre passado e presente, 

recorrendo à fenomenologia para construir identidades a partir de experiências 

coletivas e individuais. A narrativa parte da ideia de que os sujeitos carregam 

memórias sociais, como propõe Marks (2000), e que a história é dinâmica e 

ressignificável.  

O documentário retoma marcos como a abolição tardia da escravidão, as 

políticas de branqueamento e a gentrificação, aproximando-os da trajetória do 

Hip Hop como instrumento de conscientização. A obra se insere, assim, em 

uma linhagem de produções que utilizam o cinema como meio político e 

educativo, reafirmando a arte como forma de resistência e reconstrução de 

narrativas marginalizadas. Ao adotar um tom conciliador, AmarElo – É Tudo 

Pra Ontem busca evidenciar as contribuições da cultura negra à identidade 

nacional, sem desconsiderar as desigualdades históricas que permeiam essa 

trajetória. Ao eleger a Semana de Arte Moderna de 1922 como eixo narrativo, 

o filme revisita marcos da história brasileira sob outra perspectiva, 

questionando sua hegemonia e revelando presenças silenciadas.    

Dessa maneira, este artigo propõe analisar como o documentário constrói 

essa mediação discursiva e de que modo o uso do audiovisual possibilita a 

emergência de novas formas de percepção e engajamento social. Para analisar 

as estratégias narrativas e estéticas presentes no documentário, este estudo 

adota a metodologia da análise fílmica, com foco nas articulações entre 

imagem, som e discurso que estruturam a obra. A abordagem aqui utilizada 

considera não apenas os aspectos técnicos e narrativos da obra, mas também 

suas dimensões simbólicas e políticas, levando em consideração o contexto de 

produção, os discursos e as subjetividades evocadas ao longo da narrativa. 

O documentário 

Em dezembro de 2020, a plataforma de streaming Netflix lançou o 

documentário AmarElo - É Tudo Pra Ontem, dirigido por Fred Ouro Preto e 

protagonizado pelo rapper Emicida. O filme transcende a mera abordagem 

musical ao articular um resgate histórico da população negra no Brasil. Para 

além do registro do processo de criação do álbum AmarElo, a obra se configura 

como um dispositivo de memória, destacando narrativas e trajetórias que 

evidenciam a resistência e a contribuição dessa população para a construção 

sociocultural do país, tanto por meio do relato de suas vivências quanto pela 

materialização dessas experiências na produção musical. A obra começa e 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

4 
 

termina com um ditado iorubá: “Exu matou um pássaro ontem com uma pedra 

que só jogou hoje”, fazendo referência às religiões de matriz africana e 

apontando os caminhos que a narrativa adota sobre a relação entre o presente 

e o passado.  

Em seguida, surgem registros de Emicida rimando no início da carreira, 

acompanhados de um voice off em que o cantor reflete sobre não ter vindo ao 

mundo, mas retornado, afirmando que seus sonhos e lutas antecedem sua 

chegada. Após esse trecho, a imagem de uma reportagem aparece e o 

apresentador diz “compor um quadro do pensamento negro no Brasil de hoje. 

É isso que estará no seu vídeo a partir de agora”. A partir dessa cena, o 

documentário estrutura sua narrativa em dez eixos temáticos. O primeiro traz 

uma contextualização histórica do Brasil, destacando o fato de ter sido o último 

país a abolir a escravidão. Alguns eixos abordam eventos específicos de São 

Paulo, mas sempre em diálogo com a realidade nacional. O filme evidencia a 

acumulação de riquezas sustentada pelo trabalho escravizado, o abandono da 

população negra após a abolição e as políticas de branqueamento que 

intensificaram sua marginalização. Também apresenta a gentrificação como 

um processo violento que desloca populações racializadas para as periferias, 

aprofundando desigualdades estruturais. 

Além do resgate histórico do Brasil, o documentário destaca a história do Hip 

Hop e a importância do rap como movimento de conscientização sobre racismo 

e desigualdade social, conectando as classes operárias às ideias dos 

intelectuais negros brasileiros. Emicida menciona a fundação do Teatro 

Experimental do Negro (TEN) por Abdias do Nascimento, político, professor e 

ativista que fortaleceu a cultura negra – um exemplo do uso da arte para resistir 

ao racismo, como aponta Gonzalez (2020). Marks (2000) também reforça que 

as experiências sensoriais são espaços de liberdade frente às restrições 

culturais. Assim, tanto a iniciativa de Nascimento quanto a de Emicida – com o 

filme e o show – permitiram que pessoas negras e não negras enxergassem a 

si mesmas e suas histórias de forma diferente, algo difícil em realidades 

marcadas pelo racismo colonial na América Latina.  

Embora o documentário aborde diversos elementos da história do povo negro 

brasileiro, o marco escolhido por Fred Ouro Preto para estruturar a narrativa foi 

a Semana de Arte Moderna de 1922, realizada no Theatro Municipal de São 

Paulo – o mesmo palco do show de Emicida retratado no filme. A obra destaca 

que pessoas negras também participaram, direta ou indiretamente, de um 

evento majoritariamente branco. Embora marcada por uma retórica 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

5 
 

progressista, a semana foi guiada por referências europeias e promovida por 

artistas ligados à elite intelectual e social do país, como Manuel Bandeira. Ao 

apontar a presença de sujeitos historicamente marginalizados nesse contexto, 

o documentário revela o tom conciliador de sua abordagem, especialmente ao 

revisitar o papel da Semana de 1922. Além disso, reforça que, enquanto esse 

movimento buscava redefinir a arte nacional, nas periferias e nos morros 

grupos negros já construíam uma expressão cultural igualmente central para o 

Brasil: o samba.  

Esse aspecto do documentário ressignifica os espaços simbólicos da cultura 

brasileira, promovendo um diálogo entre o passado e o presente. O Theatro 

Municipal de São Paulo torna-se um território de resgate e reposicionamento 

da identidade negra, que historicamente foi marginalizada dos grandes centros 

culturais do país. Essa ressignificação não ocorre apenas por meio da 

performance musical, mas também através do discurso do artista, que 

reivindica a memória e a participação negra na história do Brasil. O 

documentário parece construir essa perspectiva conciliadora ao destacar não 

apenas a exclusão, mas também as contribuições fundamentais da população 

negra para o desenvolvimento artístico e intelectual do país. Ao trazer esse 

debate para o cinema, AmarElo - É Tudo Pra Ontem amplia as possibilidades 

de compreensão sobre as disputas narrativas que permeiam a formação da 

memória cultural brasileira, reforçando a importância da arte como ferramenta 

de resistência e transformação social.  

O filme constrói uma espécie de linha cronológica, utilizando algumas 

ferramentas estéticas que tornam a narrativa mais didática (figura 1). 

Animações, ilustrações, fotografias e vídeos são alguns dos recursos 

utilizados. As ilustrações e animações geralmente são usadas nos trechos em 

que o diretor aborda histórias antigas de personagens negros. Talvez isso 

indique a escassez de registros históricos e documentos sobre essa população 

ao longo do tempo, evidenciando mais uma forma de violência sofrida: a 

proibição de construir e preservar sua memória.  



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

6 
 

Imagem 1: Frame de AmarElo referente à animação com linha cronológica de personagens negros 

da história brasileira   

 

Fonte: fotografia realizada pelos autores com dispositivo móvel, 2025 

No trecho do frame exposto acima, o narrador diz “ou seja, projetando ou 

construindo, quem sempre lutou para que a beleza e a arte dessem vida ao 

concreto frio desse lugar, foi nóis mesmo”, mostrando uma série de 

personagens negros que contribuíram na construção civil e no urbanismo 

brasileiro desde o século XVIII. A animação constrói uma linha temporal que 

data de 1738, com o arquiteto e artista Aleijadinho, até 1913, com a engenheira 

civil e professora Enedina Alves. Talvez a escolha por representar pessoas 

negras desses segmentos específicos seja para ilustrar a concretude das 

contribuições dessa população, que estão não apenas nas artes, religiões e 

costumes, mas também nas ruas, nas praças e moradias em que muitos vivem 

e circulam cotidianamente.  

 

Nós mesmos como estranhos 

Para compreender as narrativas construídas em AmarElo, é essencial 

considerar algumas questões centrais ligadas à colonialidade, que atravessa 

imagens, sons e discursos do filme. A obra tensiona as estruturas herdadas da 

colonização e reinscreve vozes negras e periféricas no centro da história. Vale 

lembrar que, com a invasão das Américas, Colombo classificou os povos 

indígenas como “sem religião”, desumanizando-os sob a ótica cristã da época, 

processo também direcionado aos negros. Como aponta Grosfoguel (2016, p. 

39), “com a escravização dos africanos, o racismo religioso foi complementado, 

ou vagarosamente substituído, pelo racismo de cor. Desde então o racismo 

contra o negro tornou-se uma estrutura fundamental e constitutiva da lógica do 

mundo moderno-colonial”.   



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

7 
 

Dessa forma, a lógica colonial instituiu uma hierarquia dos corpos, primeiro 

baseada na religião e depois consolidada pela racialização. Essa 

desumanização sustentou a escravidão, a expropriação de terras e o genocídio 

cultural de povos indígenas e negros. Para Quijano (2005), a crença em 

diferenças biológicas entre colonizadores e colonizados gerou novas 

identidades sociais na América: indígenas, negros e mestiços, além de redefinir 

outras. A marginalização, a criminalização de práticas culturais afro-indígenas 

e a negação de direitos são expressões persistentes dessa colonialidade.  

Essa lógica de classificação e hierarquização dos corpos descrita por Quijano 

encontra diálogo nas estratégias narrativas de AmarElo, que tensiona essas 

estruturas coloniais ao recentrar as presenças negra e indígena na história do 

Brasil. O documentário constrói uma narrativa que denuncia a exclusão 

sistemática dessas populações e propõe outras formas de existência, saber e 

expressão. Em um contexto marcado pela imposição de uma matriz racial 

como critério de ordenamento social – mecanismo que legitimou a exploração 

e a subjugação de povos indígenas e negros – o filme assume um papel 

essencial. Essa estrutura de dominação, conhecida como colonialidade, opera 

em múltiplos níveis da vida social, organizando o poder a partir da classificação 

racial/étnica da população mundial (Quijano, 2009). Segundo Maldonado-

Torres, é através da articulação das formas  

Do ser, poder e saber que a modernidade/colonialidade poderia sistematicamente produzir lógicas 

coloniais, práticas e modos do ser que apareceram, não de modo natural, mas como uma parte legítima 

dos objetivos da civilização ocidental moderna. Colonialidade, por isso, inclui a colonialidade do saber, 

a colonialidade do poder e a colonialidade do ser como três componentes fundamentais da 

modernidade/colonialidade (Maldonado-Torres, 2018, p. 49). 

O autor aborda os padrões de poder instaurados na colonização e ainda 

vigentes, que impactam diretamente populações historicamente 

marginalizadas, como indígenas e negros. A colonialidade do poder, termo 

cunhado por Quijano (2007), sustenta que a lógica colonial persiste mesmo 

após o fim da colonização formal, mantendo as periferias sob estruturas de 

dominação. Já a colonialidade do saber impõe um conhecimento hegemônico 

e eurocentrado, que invisibiliza saberes locais, a partir do que Castro-Gómez 

(2005) chama de ponto zero: um ponto de vista supostamente neutro e 

universal. Já a colonialidade do ser refere-se à negação de existências e 

subjetividades, reforçando desigualdades que seguem marcando corpos 

racializados. 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

8 
 

Em AmarElo, há uma crítica à persistência desses padrões de poder 

impostos desde a colonização, revelando como as colonialidades do poder, do 

saber e do ser ainda estruturam a sociedade brasileira. Ao resgatar memórias 

apagadas e trajetórias silenciadas, o filme confronta a lógica colonial que 

mantém as periferias em uma condição de subalternidade, mesmo após o fim 

formal do colonialismo. O filme desafia o “ponto zero” descrito por Castro-

Gómez ao rejeitar a ideia de uma razão única e universal baseada nos 

paradigmas eurocentrados, valorizando saberes ancestrais e coletivos. Além 

disso, ao visibilizar corpos, vozes e experiências historicamente negadas, o 

documentário atua diretamente contra a colonialidade do ser, reafirmando 

modos de existência que resistem à invisibilização e à violência simbólica.  

A colonização, portanto, construiu a ideia de que negros e indígenas não 

possuíam alma, desumanizando-os e legitimando sua exploração. É nesse 

contexto que Emicida afirma, no documentário, querer “devolver a alma” 

dessas pessoas, resgatando suas histórias. Apesar das críticas, como é o caso 

de alguns apontamentos no cenário do Hip Hop - como o texto do Hertz Dias, 

que percebe no filme a figura do Emicida distante da cena - ao tom conciliador 

do filme, essa escolha pode ser vista como estratégica: um discurso menos 

confrontativo favorece sua circulação em espaços dominantes. Isso se 

evidencia, por exemplo, na exibição do documentário na Unidade Prisional de 

Ressocialização de Balsas, no Maranhão, na / em sua presença na Netflix e na 

/ em sua indicação ao Emmy Internacional em 2021.  

O tom conciliador também se revela nas parcerias escolhidas, evitando 

segmentar a luta antirracista como exclusiva dos negros. A presença de figuras 

populares, como Fernanda Montenegro (figura 2) e Zeca Pagodinho, indica a 

intenção de ampliar o alcance da mensagem. A participação do pastor 

Henrique Vieira, apesar do histórico de intolerância de setores evangélicos às 

religiões de matriz africana, é apresentada como uma oração com atabaques, 

reforçando o viés afetivo. O documentário ainda inclui artistas como Pabllo 

Vittar e Majur, sugerindo que a construção de pontes e alianças pode ser um 

caminho para um futuro mais amoroso e menos violento. 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

9 
 

Imagem 2: Emicida e Fernanda Montenegro durante gravação do álbum AmarElo  

 

Fonte: fotografia realizada pelos autores com dispositivo móvel, 2025 

Essa estratégia narrativa dialoga com o que Hooks (1994) propõe acerca de 

uma metodologia educativa alicerçada no afeto, na qual a transmissão de 

conhecimento e a conscientização sobre opressões estruturais ocorrem por 

meio da construção de vínculos emocionais. Ao optar por uma abordagem que 

evita o embate direto, AmarElo amplia sua potência discursiva, atingindo 

públicos diversos e, muitas vezes, pouco receptivos a narrativas mais incisivas 

sobre o racismo estrutural. Pontua-se que esse gesto não implica suavizar as 

violências históricas, mas sim criar fissuras dentro do próprio sistema 

hegemônico, tornando possível que vozes historicamente silenciadas 

alcancem novas esferas de debate e legitimação. 

Nesse sentido, a estratégia discursiva do documentário pode ser analisada à 

luz do conceito de soft touch proposto por Ahmed (2004), que descreve uma 

postura conciliadora diante de sujeitos historicamente marginalizados. Assim 

como Ahmed observa o temor da população britânica de que uma abordagem 

mais branda aos imigrantes tornasse a nação “feminina” e menos branca, é 

possível pensar o tom menos combativo de narrativas antirracistas como 

tentativa de alcançar públicos diversos, mas também como reflexo das 

limitações impostas por estruturas coloniais persistentes. O receio de que 

discursos confrontativos sejam rejeitados em espaços hegemônicos revela 

como a colonialidade segue operando, exigindo que sujeitos das antigas 

colônias negociem constantemente sua presença e enunciação. Assim, 

embora a estratégia de AmarElo amplie sua recepção e potência, também 

revela as restrições que ainda moldam os discursos decoloniais no cenário 

global. 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

10 
 

Nessa perspectiva, é possível admitir que de alguma forma o processo de 

colonização – com a desumanização dos povos originários e negros sob o 

prisma religioso – fez com que, pela colonialidade, os sujeitos das antigas 

colônias passassem a se enxergar com estranhamento, como “outros” de si 

mesmos. Trata-se de um sujeito afetado por um sentimento que, como propõe 

Ahmed (2004), “molda e é moldado pelas emoções”, entendidas aqui como 

práticas sociais e culturais, e não apenas estados psicológicos. Essa 

percepção do outro também se articula ao que Carneiro (2023) define como 

dispositivo de racialidade: uma política divisora que cria uma identidade nuclear 

e, fora dela, uma exterioridade necessária para sua afirmação. Trata-se da 

definição do não ser para a validação do ser. Tais concepções revelam a 

dificuldade de reconhecimento mútuo entre sujeitos historicamente separados, 

mas também apontam para a possibilidade de transformação da experiência 

humana.  

Ao reconhecer que a construção identitária colonial impôs hierarquias 

baseadas na negação do outro, torna-se essencial pensar em estratégias que 

rompam essa lógica de exclusão – algo que AmarElo realiza ao resgatar 

narrativas marginalizadas, reafirmar identidades silenciadas e promover um 

diálogo sensível entre passado e presente. A ideia de que a identidade se 

forma pela negação do "não ser" reforça barreiras simbólicas e materiais que 

mantêm desigualdades, evidenciando a urgência de ressignificar espaços de 

pertencimento e reconhecimento. Compreender a emoção como prática social 

e cultural abre caminho para novas formas de relação, baseadas na pluralidade 

e no diálogo, desestabilizando os alicerces da colonialidade. Assim, a 

desconstrução do dispositivo de racialidade ocorre não só na teoria, mas na 

vivência cotidiana, por meio de processos de resistência e afirmação que 

reconfiguram a percepção sobre si e o outro, permitindo a emergência de 

subjetividades historicamente silenciadas. 

O tom como meio para conectar 

A obra AmarElo – É Tudo Pra Ontem adota um tom apaziguador para criar 

um espaço de conexão e reconhecimento, ainda que não ultrapasse totalmente 

as barreiras simbólicas da colonialidade. Esse tom conciliador facilita o diálogo 

com diferentes públicos, permitindo que histórias marginalizadas sejam 

ouvidas. A obra oferece uma janela para a memória social dos corpos 

historicamente silenciados, servindo como repositório essencial para minorias 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

11 
 

culturais. Ao mesmo tempo, aponta para a necessidade de transformação na 

percepção do outro, questionando a identidade colonial fundada na negação 

da alteridade. O diálogo torna-se, assim, instrumento de ressignificação, no 

qual a subjetividade se reconstrói a partir da pluralidade e do reconhecimento 

das memórias que os corpos carregam, rompendo as amarras da exclusão 

impostas pela colonialidade . 

O tom apaziguador do filme leva em consideração a necessidade de que o 

discurso seja compreendido, buscando aproximar-se de um diálogo, ao mesmo 

tempo que se distancia de um confronto direto, embora ainda propicie um 

espaço para isso. O diálogo permite que haja uma conexão, que só é possível 

através de sujeitos que se reconhecem como “iguais” para que se construa um 

discurso humanizador (Collins, 2019). Sendo assim, dá espaço para histórias 

antes não contadas, como a de Tebas, escravo que teve um papel fundamental 

na renovação estilística que São Paulo passou no século XVIII, sendo o 

idealizador que construiu as torres da capela da Igreja Do Carmo, da antiga 

Catedral da Sé e o chafariz da Sé.  

Para reforçar o tom adotado pelo cantor, ao longo de todo o documentário 

vemos a participação de uma série de pessoas brancas, tanto na plateia (figura 

3), quanto em participações nas canções, nas produções do show e do filme, 

incluindo o diretor do documentário. Compreendendo que, apesar de as 

Américas possuírem a raça como uma forma de se organizar e classificar, e o 

racismo ser uma realidade determinante em muitos âmbitos da vida dos 

sujeitos, isso é fruto de uma construção violenta e bem sucedida do 

colonialismo. Sob o olhar europeu, os países que foram colônias dificilmente 

são vistos como “iguais” a eles, em um mesmo nível de importância. Sendo 

assim, dialogar e unir, utilizando-se de uma forma didática para reapresentar a 

história do país, incluindo o papel fundamental dos povos pretos e originários 

que foi apagado desse processo, é sugerir que as pessoas se apropriem da 

história do próprio país.  



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

12 
 

Imagem 2: Plateia do show do Emicida realizado no Theatro Municipal, em São Paulo 

 

Fonte: fotografia realizada pelos autores com dispositivo móvel, 2025 

Dessa forma, o documentário dá rosto e forma para diversas existências 

antes marginalizadas, ainda que esse discurso não garanta que a alteridade 

construída para com essas pessoas se estenda a toda uma comunidade. Mas 

permitir que esses corpos falem é mostrar, em imagens, que a memória social 

está sendo constantemente transportada em corpos individuais, apesar de um 

contexto em comum, sendo essas memórias indispensáveis enquanto 

repositório de conhecimento para sujeitos que não possuem suas experiências 

representadas na cultura dominante.  

Segundo Marks (2000, p. 200), “a memória dos sentidos, um corpo de 

informações não transparente e disponível de forma diferenciada, é importante 

para todos como fonte de conhecimento individual. Para as minorias culturais, 

é uma fonte especialmente importante de conhecimento”. Como aponta a 

autora, "a memória dos sentidos” é uma fonte essencial de conhecimento, 

especialmente para as minorias culturais, cujas vivências muitas vezes não 

encontram espaço nos discursos hegemônicos. Ao permitir que corpos 

silenciados se expressem, o filme revela memórias individuais e destaca a 

importância de preservar essas experiências como repositório de saberes. 

Embora AmarElo não universalize a alteridade dessas existências, abre 

brechas para o reconhecimento das subjetividades marginalizadas, 

sublinhando a necessidade de reconfigurar as narrativas que moldam a 

memória coletiva. 

Por isso, o documentário, ao abordar a história de Tebas – o escravo que se 

revelou como o primeiro arquiteto paulista – e de Lélia Gonzalez, que, apesar 

de ter sido levada ainda criança para trabalhar como empregada doméstica em 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

13 
 

uma casa de brancos, tornou-se filósofa, historiadora e uma das maiores 

pensadoras sobre o povo negro brasileiro, reconta-se, de certa forma, a história 

do Brasil. Essa nova contação da história proporcionada pelo documentário 

passa por cima de todo o apagamento que esses grupos sofreram e constrói 

uma outra imagem no imaginário popular, especialmente se considerarmos a 

abordagem fenomenológica, que admite que nossas experiências não podem 

ser reduzidas a experiências fixas, mas entendendo que possuem formas, 

estruturas e temas provisórios, sendo passíveis de outras possibilidades de ser 

e significar (Sobchak, 2004). 

A presença dessas histórias nessa plataforma, portanto, amplia a visibilidade 

dessas vidas e, ao mesmo tempo, desafia a hegemonia de uma história oficial 

que muitas vezes omite as contribuições de grupos subalternizados. A própria 

presença do documentário em uma plataforma estadunidense, país alinhado 

com a hegemonia europeia, denota uma certa negociação, ainda que possa 

parecer contraditório. Emicida escolhe o alcance que essa empresa pode 

proporcionar a esse discurso. Sendo assim, a negociação se faz presente em 

diversos aspectos do filme, seja no veículo de circulação, seja nas parcerias 

artísticas feitas pelo rapper, na escolha das músicas presentes no filme, ou na 

narração tranquila de Emicida, que parece uma tentativa de deslocar o estigma 

de violência construído em torno do homem negro.  

Essa abordagem permite, portanto, que novas interpretações sobre a 

experiência brasileira sejam desenvolvidas. Ao considerar a perspectiva 

fenomenológica proposta por Sobchak, vemos que o documentário não se 

limita a uma representação fixa dessas figuras, mas cria um espaço para que 

suas histórias adquiram múltiplas significações e possibilidades. Dessa forma, 

o filme se torna uma ferramenta que resgata memórias e oferece uma nova 

forma de ver e de entender o passado, permitindo que essas experiências, 

antes excluídas, se apresentem com a complexidade e o valor que merecem.  

Essa transformação na percepção do mundo pode ocorrer por meio de um 

filme. Benjamin (2018) discute o impacto do “choque físico” provocado pelo 

cinema, que desestabiliza padrões sensoriais convencionais. Esse efeito 

permite a emergência de novas formas culturais de percepção, tornando o 

cinema um espaço de reconfiguração do conhecimento sensorial, fruto do 

encontro ou atrito entre culturas distintas. Dessa forma, o cinema transforma a 

percepção do espectador, abrindo espaço para novas maneiras de ver e 

compreender o mundo. Essa transformação é especialmente significativa 

quando o filme expõe histórias de culturas historicamente marginalizadas, 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

14 
 

tornando-se um catalisador para novas configurações de conhecimento e para 

o encontro intercultural.  

No caso de filmes que tratam das vivências de grupos subalternizados, como 

negros ou indígenas, o “choque físico” não ocorre apenas pela estética ou 

narrativa visual, mas pela capacidade de essas imagens e sons despertarem 

uma crítica no espectador. Esse encontro vai além de contar uma história, 

criando novas formas de sensibilidade e compreensão que podem ressignificar 

o pertencimento cultural e social. Nesse sentido, a narrativa do filme, associada 

a uma trilha sonora significativa, recorre aos sentidos para comunicar-se. 

Histórias de artistas negros, referências para Emicida, aparecem como 

inspiração para as músicas do álbum, assim como os cenários descritos pelo 

rapper que servem de pano de fundo para algumas canções.  

No documentário, Emicida explica que o álbum narra uma história por meio 

de faixas sequenciais que formam um arco narrativo. A primeira, Principia, é 

apresentada como um sonho; seguida por A Ordem Natural das Coisas, que 

descreve o despertar do personagem para o trabalho, funcionando como um 

“bom dia”. Em seguida, a despedida da esposa no portão configura o contexto 

para Pequenas Alegrias da Vida Adulta. A partir disso, constrói-se uma imagem 

por meio de uma mídia sonora, estimulando a imaginação e outros sentidos. 

Compreender a origem histórica, teórica e social do álbum, junto à sua 

dimensão fantasiosa, adiciona ao documentário uma camada emocional que 

atua sobre o espectador na esfera da afetação e dos sentimentos.  

Essa construção narrativa apresentada no documentário cria uma ponte 

entre o conteúdo musical e a percepção sensorial do espectador, pois, ao 

associar a sequência das músicas a eventos cotidianos da vida do 

personagem, o documentário transforma a experiência do ouvinte em uma 

vivência visual e emocional. A utilização do sonho e da rotina como elementos 

presentes na construção da narrativa dá forma a uma história que se desenrola 

ao longo das faixas e também evoca uma reflexão sobre a condição humana, 

mediada pela afetação e pela memória sensorial. Isso implica que, ao 

apresentar a música dentro de um contexto visual, o filme potencializa o 

impacto emocional das músicas, proporcionando ao espectador uma 

experiência sensorial e, ao mesmo tempo, ampliando a reflexão sobre o 

universo cultural e social do personagem.  

Em entrevista à GQ Brasil, o cantor reflete sobre a lógica do tempo – 

passado, presente e futuro – e entende que o presente é o momento para agir 

e construir, perspectiva que orienta o documentário, incentivando o desejo de 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

15 
 

fazer mais. Considerando que a existência dos sujeitos é material e 

corporificada, o encontro com o filme deve reconhecer que é pela experiência 

que o corpo vivido absorve significado – seja por meio do cinema, da vida 

cotidiana ou de mundos complexos (Sobchak, 2004). Além disso, como aponta 

Ahmed (2004, p. 2), “as emoções operam para 'fazer' e 'moldar' corpos como 

forma de ação, que também envolvem orientações para outros”, indicando o 

papel fundamental dos afetos na moldagem dos corpos espectatoriais e suas 

ações para si e para os outros. 

Rutherford (2011) chama isso de “afeto corporificado”, que é uma experiência 

intensificada nas imagens pelo afeto entre corpos no filme e entre os corpos 

dos espectadores. Para a autora, a incorporação desempenha um papel 

essencial na compreensão da emoção enquanto afeto corporificado, o que 

significa que as emoções não estão dissociadas do corpo, mas sim 

internalizadas nele como afeto. Assim, as emoções são internalizadas no corpo 

como afeto, vividas e expressas corporalmente. Essa abordagem é essencial 

para entender como os afetos são transmitidos através dos corpos, 

especialmente no cinema. Em AmarElo, a emoção se manifesta fisicamente, 

absorvida pelo corpo espectatorial. Esse afeto corporificado possibilita uma 

conexão profunda entre público e narrativa, estabelecendo um espaço de troca 

emocional que transcende a tela. Ao dar visibilidade a histórias de vidas 

marginalizadas, o filme ativa uma experiência na qual memórias e afetos 

carregados nos corpos retratados refletem-se e internalizam-se nos 

espectadores. Essa troca é fundamental para ressignificar a memória social e 

construir novas formas de reconhecimento e pertencimento.  

O documentário não apenas narra uma história de resgate das memórias de 

corpos marginalizados, mas também provoca uma experiência sensorial que, 

por meio da afetação e da incorporação, cria novas possibilidades de 

percepção e entendimento da história brasileira. Ao proporcionar um espaço 

para que as vozes antes silenciadas se expressem, o filme contribui para uma 

transformação das narrativas hegemônicas, abrindo um caminho para o 

reconhecimento das subjetividades e memórias de grupos subalternizados. A 

obra, portanto, ao transitar entre o campo afetivo e o sensorial, estabelece um 

diálogo entre passado e presente, desafiando a colonialidade e permitindo que 

as histórias daqueles que foram excluídos da memória oficial finalmente 

ganhem visibilidade e importância.  

Nesse contexto, a escolha do Theatro Municipal como palco, somada à 

interação entre os diversos elementos em cena, reforça o tom apaziguador 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

16 
 

adotado pela obra. Considerando que o documentário aborda especialmente 

questões relacionadas à raça e à negritude, esse tom também se manifesta na 

presença e participação de pessoas brancas no filme e no álbum, colocadas 

lado a lado, como aliadas: o diretor Fred Ouro Preto; a atriz Fernanda 

Montenegro, em sua participação na canção Ismália; e o compositor e 

instrumentista Marcos Valle. Sendo assim, o documentário mostra não apenas 

a história e cultura do povo negro, mas também escancara que essa história é 

do Brasil como um todo, incluindo as pessoas não negras, que podem fazer 

parte ativamente de possíveis transformações sociais e culturais. 

Considerações finais 

O documentário AmarElo – É Tudo Pra Ontem não apenas narra a trajetória 

de Emicida e seu processo criativo, mas se configura como ferramenta de 

ressignificação da memória histórica do Brasil ao destacar as lutas e 

contribuições da população negra. Ao abordar diferentes eixos temáticos, 

propõe uma reflexão crítica sobre sua marginalização histórica e questiona 

estruturas de poder e conhecimento que sustentam a exclusão. Com uma 

narrativa conciliadora – ainda que passível de críticas por suavizar tensões –, 

torna-se acessível a diversos públicos, promovendo o reconhecimento dessas 

histórias. Assim, o filme não apenas resgata a memória coletiva, mas desafia 

o sistema hegemônico ao amplificar vozes historicamente silenciadas.   

Ao adotar um tom apaziguador, o filme busca dialogar com diferentes 

públicos e romper com a colonialidade ainda presente nas representações da 

negritude. Por meio de um elo entre passado e presente e da incorporação 

afetiva e sensorial, AmarElo expõe vidas silenciadas e desafia narrativas 

dominantes, oferecendo uma nova perspectiva da história brasileira. Nesse 

processo, constrói um imaginário coletivo no qual memória, afeto e pluralidade 

são reconhecidos como parte da identidade nacional, destacando que a 

transformação social é responsabilidade de todos. Resgatar essas histórias 

não é apenas nostalgia, mas um modo de transformar o presente com base em 

experiências passadas, como aponta Marks (2000). Emicida reforça essa ideia 

ao afirmar que é preciso “voltar algumas casas pra lembrar onde foi que a gente 

se perdeu” (GQ Brasil, 2020), permitindo refletir sobre o que não se quer 

repetir. Com uma postura moderada, o documentário evita o excesso, que pode 

ser descartado por uma lógica burguesa dominante (Bataille, 2013), e aposta 

em um discurso que busca validação em espaços historicamente inacessíveis 



AÇÃO MIDIÁTICA, n. 31, jan/jun 2026, Curitiba, PPGCOM – UFPR, ISSN 2238-0701 

 

17 
 

às minorias, recontando o passado a partir da experiência vivida como forma 

de transformação do futuro.  

Bibliografia 

AHMED, Sara. The cultural politics of emotions. New York: Routledge, 2004. 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência Política, UNB, 

Brasília, n. 11, 2013, p. 89-117.   

BARRIENDOS, Joaquín. A colonialidade do ver: rumo a um novo diálogo visual interepistêmico. Revista 

Epistemologias do Sul, v. 3, n. 2, 2019, p. 38-56. 

BATAILLE, Georges. A parte maldita – Precedida de "A noção de dispêndio". São Paulo: Autêntica, 2013. 

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. 1ª ed. Porto Alegre: L&PM, 2018.  

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: A construção do outro como não ser como fundamento do 

ser. São Paulo: Zahar, 2023.  

CASTRO-GÓMEZ, Santigado. La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustración en la Nueva Granada 

(1750-1816). Bogotá: Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2005.  

COLLINS, Patrícia Hill. Pensamento feminista negro. São Paulo: Boitempo, 2019. 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: racismo/sexismo 

epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. Revista Sociedade e Estado, UNB, 

Brasília, v. 31, n. 1, 2016, p. 25-49.   

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2020.  

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: Martins Fontes, 

1994.  

MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas dimensões básicas. 

In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón (Orgs.). 

Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 1ª ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018. p. 31 - 61.  

MARKS, Laura. The Skin of Film: intercultural cinema, embodiment and the senses. Duke University Press, 

2000.  

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; 

MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do Sul. Coimbra: Almedina, 2009. p. 73-117.  

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder y clasificación social. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, 

Ramón (Orgs.). El giro decolonial: Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo 

global. Bogotá: Siglo del Hombre, Universidad Central, IESCO, Universidad Javeriana, Instituto Pensar Siglo del 

Hombre, 2007. p. 285-327.  

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Edgardo (Org.). A 

colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de 

Ciencias Sociales, 2005. 

RUTHERFORD, Anne. What makes a film tick? Cinematic affect, materiality and mimetic innervation. Bern: 

Peter Lang Publishers, 2011. 

Recebido em: 15/03/2025 

Aceito em: 12/01/2026 


