
HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 91

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

AMIZADE POLÍTICA PELO CUIDADO COM O
MUNDO: SOBRE POLÍTICA E RESPONSABILIDADE

NA OBRA DE HANNAH ARENDT*

Political Friendship by caring for the world: on politics
and responsibility in the work of Hannah Arendt

Wolfgang Heuer**

RESUMO

O pensamento de Arendt é baseado na experiência do Totalitarismo, na
completa destruição da política, no espaço inter-pessoal, na humanidade
propriamente dita e na conclusão na qual nossa civilização é
inerentemente frágil. Conseqüentemente, Arendt desenvolveu uma nova
definição de política e seus fenômenos a partir de uma perspectiva de
uma pluralidade interdependete, excluindo todos os aspectos de violência
e soberania de estado. Suas percepções nos permite, ainda hoje, um
melhor entendimento da fraqueza de governos assumidos como fortes,
como os exemplos dos EUA ou da Venezuela, distinguindo entre os
hábitos de líderes fortes e a ação política de cidadãos responsáveis,
pensado na tradição aristotélica de amizade pública.

Palavras-chave: Hannah Arendt; política; amizade.

ABSTRACT

Arendt’s thinking is based on the experience of Totalitarianism, the 
complete destruction of politics, the interpersonal space and  humanity
itself and the conclusion that our civilization is  inherently fragile.
Consequently, Arendt developed a new definition  of politics and its
phenomena from the perspective of an  interdependent plurality
excluding all aspects of violence and  sovereignty. Her insights allow
us today a better understanding of  the weakness of assumed strong

* Tradução de Marion Brepohl, professora do Departamento de História da Universidade
Federal do Paraná e Bolsista do CNPq.

** Professor de Ciências Políticas da Universidade Livre de Berlin – Editor da revista Hannah
Arendt Newsletter



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...92

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

governments like that of the US or of  Venezuela distinguishing between
the habits of strong leaders and the  political action of responsable
citizens in the tradition of Aristoteles’ public friendship.

Keywords: Hannah Arendt; politics; friendship.

O que significa amizade política? Seguramente não é a amizade de
políticos, empregados estatais e empresários implicados em negócios cor-
ruptos, porque o crime poupa a luz  do público. Amizade política, ao con-
trário, significa uma amizade no espaço público. Significa, por exemplo,
somente num sentido restrito, a amizade entre o chanceler alemão Helmut
Kohl e o presidente francês François Mitterand, porque serviu à reconcili-
ação entre alemães e franceses, terminando com a inimizade hereditária
destes dois países em virtude das três guerras ocorridas no intervelao de
tempo que se estende de 1870 a 1945. Mas ela não tematizou a amizade
política como ação ativa e responsável da cidadania. E seguramente não
siginifica a “amizade” entre o chanceler alemão Gerhard Schröder e o pre-
sidente russo Vladimir Putin, porque esta se parece mais com uma cumpli-
cidade, uma amizade entre homens.

Amizade política pelo cuidado do mundo significa ser consciente
da responsabilidade comum pela comunidade, definir-se como cidadão
político e não comoum sujeito de consumo e defender a civilização da soci-
edade com seus valores de liberade e justiça e de engajar-se para a sua
realização.

Tal atitude em nosso mundo é rara e por isso, quando ocorre, assu-
me sempre um caráter de exemplaridade. A esses exemplos pertencem os
mais de 1000 membros de empresas do Instituto Ethos em São Paulo, com-
prometidos com a responsabilidade social, ou o novo movimento Nossa
São Paulo, dedicado a fazer de indivíduos cidadãos, no sentido de partici-
pação em discussões sobre o bem comum:

Outra Cidade, calcado no espírito de pertencimento e
transformação, pretende, por sua abrangência, representati-
vidade, credibilidade, comprometimento e eficácia, construir
uma força política, social e econômica capaz de comprometer



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 93

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

a sociedade e sucessivos governos com uma agenda e um
conjunto de metas, visando oferecer uma melhor qualidade de
vida para todos os habitantes da cidade.1

Neste contexto o “cuidado pelo mundo” não é um pathos a preten-
der insistir na ênfase à amizade pública, mas uma necessidade que aparece,
nos escritos de Hannah Arendt, quando ela antepõe totaltiarismo e
liberdadade, acosmismo e mundanidade.

Seu pensamento parte da experiência mesma do totalitarismo, cuja
análise a leva a concluir se tratar de uma nova forma de dominação, basea-
da na mobilização das massas e na eliminação da distinção tradicional entre
dominantes e dominados. Assim foi possível o fenômeno da chamada bana-
lidade do mal – a discrepância entre a atitude corriqueira de um burocrata e
a monstruosidade de seus crimes, um fenômeno inquietante, uma vez que,
pessoas normais tornam-se aí, assassinos em massa.2 Este “contexto orgâ-
nico”, como foi denominado pelo escritor sobrevivente Imre Kertesz, entre
“uma maneira de viver deformada, tanto de nossa civilização como de nos-
sa vida privada, e a possibilidade do Holocausto”, leva a que de fato, o
Holocausto não seja “nada estranho para a natureza humana”.3 Isso nos
alarma.

A obra da Arendt nos alerta sobre a fragilidade inerente à nossa
civilização, tanto quanto às nossas democracias. Para refletir sobre este
tema, ela contribui, pelo menos em três áreas, de maneira relevante, ao
pensamento político:

- sua definição do agir politicamente como uma dimensão fun-
damental da existência humana, o que implica, ao mesmo tem-
po, em  franqueza e risco;

- a substituição do subjetivismo e individualismo moderno por
um intersubjetivismo que pauta cada relação com a realidade
em uma pluralidade ativa e,

1 Ambas as organizações foram estabelecidas por Oded Grajew. A este respeito, ver:
<www.ethos.org.br> e <www.nossasaopaulo.org.br>.

2 WELZER, Herald. Täter. Wie aus ganz normalen Menschen Massenmörder werden. Frank-
furt: S. Fischer, 2005.

3 KERTESZ, Imre. Wem gehört Auschwitz? Eine Gedankenlänge Stille, während das
Erschießungskommando neu lädt. Essays, Reinbek: Rowohlt, 1999, p. 150.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...94

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

- a definição de uma sociedade política e livre como um lugar
civilizado que tem que ser sempre mantido vivo pela ação po-
lítica.

Para discutir mais profundamente a nova definição de política se-
gundo Arendt, queria concentrar-me, em seguida, em cinco pontos: o espa-
ço público, a experiência do século XX, a distinção entre poder e violência,
os riscos da política hoje e a importância da ação política responsável.

O Espaço político

Diferentemente da tradição ocidental, Arendt define política não como
dominação, mas como ação. Desde Platão, segundo sua crítica, os sistemas de
governo foram definidos como sistemas de dominação nos quais ou uma pes-
soa reina sobre todas, ou poucos sobre muitos ou todos sobre si mesmo. A
definição de política como ação, ao contrário, elimina esta divisão e coloca em
questão os fenômenos daí decorrentes: as hierarquias e exclusões e também a
equiparação entre política e violência. Não são indivíduos ou grupos que domi-
nam, senão pessoas que atuam, relacionando-se umas com as outras. Como
retificação quase antropológica em favor de uma visão aberta e horizontal de
política, Arendt emprega o termo pluralidade. Para ela, a pluralidade não signi-
fica desde uma tolerância passiva até à indiferença, mas uma inter-humanidade
positiva como única possibilidade de “ser no mundo”. No seu livro A Condição
Humana, com as definições ideal-típicas de labor, trabalho e ação, ela descreve
esta relação com o mundo, que tem lugar pelo falar e pelo agir conjuntamente e
que somente se deixa aparecer pela relação intersubjetiva, a demonstrarem as
particularidades de cada sujeito, todos diferentes entre si.

Arendt não somente opõe este intersubjetivismo ao subjetivismo e
ao individualismo moderno, como também critica o acosmismo tendencial
de nosso subjetivismo, o que é, sem dúvida, favorecido por nós nos dias de
hoje. Numa carta a Karl Jaspers, seu segundo professor, ao lado de
Heidegger, ela escreveu que o mal dos acontecimentos recentes „tem a ver,
de qualquer maneira, com os seguintes fenômenos: fazer os homens, em
sua pluralidade, supérfluos. Tudo isso nasce, ou melhor dito, está ligado à
alucinação de onipotência do homem...



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 95

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

Agora tenho a suspeita que a filosofia não é completamente
inocente nessa trapalhada, porquanto a filosofia ocidental nunca
teve um conceito do político e também, mesmo que tivesse,
falava enfaticamente do homem e tratava o fato da pluralidade
apenas de passagem.4

Até agora, observou-se muito pouco sobre a importância desse
intersubjetivismo em Arendt. Todavia, ele não é somente decisivo para a
crítica de Arendt à Filosofia, mas também para a sua crítica à Teoria Políti-
ca. Mesmo tendo abandonado seu projeto de escrever um livro de introdu-
ção à política em favor de outros temas, em quase todos os demais traba-
lhos, o aspecto do intersubjectivismo está presente ao longo de sua obra:
esteve presente desde a descrição da relação com o mundo intersubjetivo,
passando pelo federalismo como constituição política da pluralidade até o
diálogo interno como condição do julgamento e da consciência. Sempre
descreve essa possibilidade, essa posição do entre como fundamental para
a orientação no pensar e no agir a partir do que explica a redução, passo a
passo, da relação com o mundo e da orientação que conduziu à ação indi-
vidual instrumental inclusive violenta, ao nacionalismo e à soberania e aos
sofismas do pensamento e de sua falha política e moral.

Em virtude de sua crítica do conceito tradicional de política, Arendt
esboçou uma perspectiva dos fenômenos políticos, baseada na pluralidade.
Assim, a liberdade já não existe na mera possibilidade de se ser livre e
tampouco na liberdade tão implorada de pensar ou querer, mas somente no
sucesso da ação mesma.

A liberdade, ou o seu contrário, experimenta-se com o outro e
não em relação consigo mesmo. Os homens são livres -
diferentemente de possuírem o dom da liberdade – enquanto
agem, nem antes, nem depois, pois ser livre e agir é a mesma
coisa.5

O sentido da política é a própria liberdade. Desta maneira,
Liberdade e Política são idênticas, e onde não existe esta forma

4 ARENDT, Hannah; JASPERS, Karl. 1926-1969: Briefwechsel. München-Zürich, 1985. p.
202.

5 ARENDT, Hannah. O que é liberdade? In: _____. Entre o passado e o futuro. São Paulo:
Perspectiva, 1979. p. 198.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...96

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

de liberdade, não há também nenhum sentido de espaço
público.6

Arendt considera que a soberania, desde há muito tempo pensada
como a mais alta essência positiva da liberdade na política externa, traduz,
segundo sua perspectiva, uma atitude não dialógica, porque pressupõe a
prevalência e a própria independência da vontade de cada indivíduo acima
da comunidade, da associação com os outros. A soberania tem que ser recu-
sada não pelo fato de tornar-se inibidora, num mundo de interdependências
progressivas ou por estorvar a implementação dos direitos humanos, mas
por contradizer a condição humana de pluralidade, de relações inter-huma-
nas e da mundanidade que lhe é inerente. Assim é também com todos os
fenômenos pré-políticos, como o nacionalismo ou quaisquer valores mo-
rais, pois eles reduzem ex-ante o espaço do falar e do agir.

Se agora o espaço político e, com ele, a política está livre de todas
as ligações pré-políticas, ele precisa de durabilidade e de estabilidade em
face da volatilidade, tanto quanto da imensa potencialidade da ação; o es-
paço político precisa de proteção, o que, politicamente falando, traduz-se
na constituição. Ela possibilita e ao mesmo tempo protege este espaço. Mas
isso implica também, segundo Arendt, na aceitação do dissenso e da deso-
bediência civil frente a uma ação governamental que viola a constituição,
como por exemplo, as deliberações do governo dos Estados Unidos duran-
te a guerra de Vietnã.

Experiências políticas no século XX

O que nos impressiona em Arendt é sua posição enquanto uma
pensadora participante, que se distingue claramente da posição de uma ci-
entista distanciada. Recusou críticas de não haver escrito objetivamente,
porque, como escreveu Arendt, descrever os campos de concentração sine

6 ARENDT, Hannah, O que é política? Rio de Janeiro: Bertrand, 1998. p. 38-39.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 97

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

ira não significa ser “objetivo” senão desculpá-los.7 Quando o historiador
Golo Mann, filho de Thomas Mann, a acusou de ser exagerada, quanto aos
textos de seu livro sobre o totalitarismo, ela refutou tal crítica, não com
uma defesa meticulosamente preparada, e sim, retrucando:

Exagerar – naturalmente. “Correlações de sentido” como você
diz, não podem ser construídos de outra maneira. Em geral o
pensar exagera sempre. ... Além disso, a realidade tem realmente
abusado neste século, e o que se pode dizer, seguramente, que
a realidade é exagerada. Nosso pensamento, que ama, acima
de tudo, os percursos que já conhece,  dificilmente pode atingi-
la.8

Todavia, participação, neste contexto, não quer dizer que Arendt e
seu interesse pelo mundo se inclinasse para uma atitude moralizante, ao
contrário. Para ela, tratou-se, em primeiro lugar, da compreensão dos even-
tos e com isso, da compreensão das experiências de todos os participantes,
pois desta forma, pode-se definir as possibilidades de agir. Num retrato do
poeta Bertolt Brecht, descreveu as experiências dos adolescentes desde a
Primeira Guerra Mundial, para quem o seu até então seguro mundo foi
sacudido abruptamente. Foram experiências do que se pode chamar de “ge-
rações perdidas”, e atestam sobre os riscos da liberdade, que Arendt afir-
mou serem permanentes. Somente a ação política e a responsabilidade pelo
espaço público comum podem evitar a ruína.

Arendt discorreu sobre três de tais gerações perdidas: aquela de
Brecht, “cuja iniciação no mundo foram as trincheiras e os campos de bata-
lha da Primeira guerra Mundial”9, e que, chegado o tempo de paz, simulou
que nada se passara. Dez anos mais tarde, a geração da República de Weimar,
à qual Arendt pertenceu, cujo cepticismo foi o denominador comum; e a
terceira, também dez anos mais tarde, na segunda década do século XX,

7 Kontroverse Ansichten: Der Disput zwischen Hannah Arendt und Eric Voegelin über das
Totalitarismusbuch (1953). In: Über den Totalitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und
1953. Dresden: Hannah-Arendt-Institut für Totalitarismusforschung, 1998. p. 45.

8 ARENDT, Hannah; JASPERS, Karl. 1926-1969: Briefwechsel. München-Zürich, 1985.
9 ARENDT, Hannah. Bertold Brecht. In: Homens em tempos sombrios. São Paulo: Compa-

nhia das Letras, 1996. p. 186.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...98

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

“que teve a opção de se iniciar no mundo entre os campos de concentração
nazistas, a guerra civil espanhola e os processos de Moscou.”10

Arendt escusou que muitos dos membros dessas gerações não viri-
am a ser democratas porque suas possibilidades de agir foram muito limita-
das. Citou como exemplo, o caso de um trotskista que respondeu a sua
pergunta sobre as razões de seu engajamento político no princípio dos anos
trinta, afirmando que lutara menos por questões gerais como justiça ou li-
berdade, mas por estar preocupado consigo mesmo.

Ao invés vez de uma resposta direta, contou-me uma história,
a história de um jogador habitual de jogos de azar que
casualmente, chegou a uma cidade estranha já tarde e,
naturalmente, dirigiu-se imediatamente a um lugar de jogo. Aí
uma pessoa da localidade o alertou que a roleta estaria sendo
manipulada, ao que o estrangeiro respondeu: “Mas não tem
outra roleta na cidade.” A moral da história era, conforme o
meu conhecido quis dizer que naqueles dias quando, alguém
queria fazer algo a todo o custo, não podia fazê-lo senão aonde
houvesse um lugar apropriado para jogar roleta; não ia ali pelo
bem da sociedade em geral, mas por si próprio.11

Arendt realizou, em 1955, seminários sobre a temática “Experiên-
cias políticas no século XX”, concentrando-se na experiência de um ho-
mem que, segundo sua citação, podia ser considerado um ideal-tipo que
vivenciou o século XX e para quem “os acontecimentos, assim como se
passaram, foi como uma chuva que caiu inesperadamente sobre ele, o que
levou a uma determinada reação”. Esse homem ideal-típico nasceu em 1890
e foi provavelmente um francês. Participou da Primeira Guerra Mundial e
tornou-se o “soldado desconhecido”. Depois disto, quis mudar o mundo
pela esquerda ou pela direita, transformando-se em um soldado profissio-
nal e terminando por se submeter a uma das formas de domínio totalitário
que, apesar dos campos de concentração, exerciam  nele uma certa forma

10 ARENDT, Hannah. Bertold Brecht. In: Homens em tempos sombrios. São Paulo: Compa-
nhia das Letras, 1996. p. 187.

11 ARENDT, Hannah. Action and “The Pursuit of Happiness”. In: DEMPF, A; ARENDT, H;
ENGEL JANOSI, F. (Orgs.). Politische Ordnung und menschliche Existenz. Festgabe für Eric Voegelin.
München: Beck, 1962, p. 4.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 99

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

de atração. À diferença da Primeira Guerra Mundial, pareceu-lhe razoável
participar na Segunda Guerra Mundial ao lado dos aliados ou da resistên-
cia. Depois disto, tornou-se um filósofo da rebelião, como Camus, ou do
engajamento, como Sartre. De ambas as guerras mundiais, resultou um
mundo único no qual a diferença entre política interior e exterior torna-se
mais e mais irreal. E, nos países desenvolvidos, surgiu a sociedade de mas-
sas, além de invenções de científicas como a bomba atômica, capaz de des-
truir a humanidade inteira.

Para Arendt, estes seminários serviram como exercícios de imagi-
nação, como condição para qualquer julgamento. Por isso, quase não usava
uma literatura politológica, senão testemunhos literários, memórias e en-
saios.12

Ao tematizar as possibilidades limitadas de ação a partir das ex-
periências de uma geração perdida e de uma tradição oculta de liberdade
política, a qual aquela geração não conheceu, ela questionou, ao mesmo
tempo, a fragilidade da ação e as pré-condições para um pensamento livre
e humano. Sob as condições extremas do domínio totalitário, a responsa-
bilidade política já não seria possível, porque “somente aqueles que se
retiraram completamente da vida pública e recusaram toda forma de res-
ponsabilidade política puderam evitar ser enredados em crimes políti-
cos.”13 Quedou somente a possibilidade de julgar em diálogo consigo mes-
mo, ou seja, de tomar uma posição de dúvida e cepticismo, porque somente
se pode assumir a responsabilidade pelo mundo quando se dispõe “de um
mínimo de poder político”14. Mas, para isso, necessita-se de liberdade e de
sua constituição, para que se possa reunir-se e organizar-se. Somente assim
as pessoas podem construir este minimum de poder, e somente aí surge o
que Arendt caracteriza tão enfaticamente como espaço público, como o
espaço do aparecer. Este espaço somente pode existir se as pessoas de fato
o constroem, ele somente está ali onde pessoas agem em conjunto e cons-
troem este poder.

12 ARENDT, Hannah. Political experiences in the twentieth century. Notes, 1955, inédito,
Library of Congress, Washington D.C.

13 ARENDT, Hannah. Persönliche Verantwortung in der Diktatur. In: _____. Israel, Palästina
und der Antisemitismus. Berlin: Eike Geisel e Klaus Bittermann,1991, p. 24.

14 Ibid., p. 35.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...100

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

Poder e violência

Mas o que é o poder? Para Arendt, é surpreendente que, num sécu-
lo como o foi o século passado, de violência, com duas guerras mundiais,
passando pelo Holocausto, as guerras coloniais e de libertação, assim como
um movimento estudantil violento que “tal violência raramente seja esco-
lhida para considerações especiais.”15 De uma perspectiva intersubjetiva
poder e violência se diferenciam tão explicitamente como mundanidade e
acosmismo, ou o falar e o calar-se. Tampouco a famosa fórmula de Max
Weber, do Estado enquanto “o domínio do homem pelo homem por meio
da violência legítima” como verdade óbvia das ciências políticas, permite
conhecer a particularidade do poder, o seu potencial para a liberdade. Essa
particularidade se encontra na “capacidade humana não somente de agir,
mas de agir de comum acordo”.16

Para Arendt,

[...] poder precede e dura mais do que qualquer meta, de tal
modo que o poder, longe de ser um meio para atingir um fim, é,
na verdade, a própria condição que permite a um grupo de
pessoas pensar e agir conforme a categoria dos meios-fins.17

Ele pertence “à essência de toda comunidade estatal” e a estrutura
de poder se encontra “antes de todos os fins e sobrevive a eles”, enquanto
que violência não pertence à essência das comunidades estatais; “ela é, por
natureza, instrumental, é um meio para se chegar a um fim, mas inclina-se a
transformar-se num fim em si mesma e perde sua plausibilidade quando seu
fim se perde.”18

O papel do poder se mostra em conflitos violentos que, no final,
não se decidem pelo potencial de violência, mas pelo poder, ou seja, pelo
crescimento ou pela perda de consentimento em ambos os lados. Assim a

15 ARENDT, Hannah. Da violência. In: Crises da república. São Paulo: Perspectiva, 1999. p.
97.

16 Ibid., p. 116, 123.
17 Ibid., p. 130.
18 Ibid., p. 130-131.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 101

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

invasão da União Soviética à Tchecoslováquia em 1968 destruiu, de fato, a
primavera de Praga, mas custou todo apoio futuro para a União Soviética e
com isso o poder.

“Substituir o poder pela violência pode trazer a vitória, mas a um
preço muito alto, que não é apenas pago pelo vencido, mas também pelo
vencedor em termos de seu próprio poder” (ARENDT, 1999). E com res-
peito à política dos Estados Unidos no Vietnã, Arendt adita: “Isto é especi-
almente verdade quando o vencedor desfruta internamente das bênçãos de
um governo constitucional.”19

Quando o meio para um fim torna-se  um fim em si mesmo não
somente o poder está perdido senão também a política. Entretanto, não é
preciso chegar a este ponto para falar dos riscos na política. Porque no
momento em que o pensamento em termos de meio-fim domina a política,
perde-se o poder. Este pensamento nasce da força sedutora que exerce uma
política que esteja orientada pela realização de certos fins, como a revolu-
ção, a nova ordem geopolítica, a intervenção armada para o estabelecimen-
to de uma nova ordem social, etc.. Onde quer que se pratique um ato para
alcançar um fim superior, o  acepilhamento, a violência penetra na política
e a desfigura.

Ao distinguir desta maneira as relações entre poder e violência,
Arendt conclui que o contrário de violência não é a  não-violência, senão o
poder, quer dizer, não a questão da seleção de meios, senão a própria polí-
tica.

Política e ação política, descritas por Arendt, distinguem-se de “pro-
cessos e procedimentos de rotina”, de “um mundo onde nada de importante
acontece”20, porque qualquer ação afeta ou interrompe um comportamento
previsível. Ação política é a única capaz de interromper tais processos, mas
ela depende da manutenção do espaço da pluralidade. Ao definir, de forma
precisa, que a liberdade somente existe quando se age, e somente aí onde
existe poder em lugar de violência e federação em lugar de soberania, o
pensamento político de Arendt representa um alarme explícito sobre os
perigos de uma sociedade apolítica. O espaço político não nasce, natural-

19 ARENDT, Hannah. Da violência. In: Crises da república. São Paulo: Perspectiva, 1999. p.
131.

20 Ibid., p. 97.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...102

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

mente, da natureza, mas é um resultado cultural, uma construção que tem
de ser sempre reavivada.

Discussões como ocorreram na Alemanha há dois anos, sobre o
uso da tortura pelo estado em casos excepcionais, como por exemplo, o
caso do seqüestro de uma criança, são terríveis mas, ao mesmo tempo, ne-
cessárias para assegurar-se novamente, os fundamentos civilizados das nos-
sas comunidades.

Todas as instituições políticas são manifestações e
materializações de poder; petrificam e decaem quando o poder
vivo do povo cessa de lhes sustentar. Era isto o que Madison
queria dizer com ‚todos os governos repousam na opinião.21

Deixar as coisas ao sabor delas mesmas resulta, seguramente, na
ruína da política, da civilização e também da cultura.

Perigos para a política

O espaço político não se perde somente quando se estabelece uma
tirania, mas já no momento em que a liberdade não está preenchida com a
vida da ação em sua espontaneidade, quando o julgamento independente
cede lugar às deduções lógicas e, o pensamento, ao não pensar. Tomemos o
exemplo da era McCarthy nos Estados Unidos dos anos cinq6enta, quando,
devido ao policiamento, à censura, ao desmesurado uso da mentira na polí-
tica e à guerra de Vietnã, este risco de perda se fez presente, causando uma
profunda inquietação em Arendt.

Para além da distinção entre poder e violência, também a questão
da relação com o mundo (comprometimento ou indiferença) nos fazem abrir
os olhos para a fragilidade das repúblicas atuais. Não se trata somente de
weak states ou estados débeis, nos quais qualquer ordem política se vê na

21 ARENDT, Hannah. Da violência. In: Crises da república. São Paulo: Perspectiva, 1999. p.
120.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 103

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

iminência de perder-se em favor do domínio da violência, de perder para os
senhores da guerra (war-lords), mas por formas mais sutis de dominação
por parte dos estados supostamente mais fortes. Para Arendt, debilidade ou
força não são definíveis apenas pelo número de meios ou instrumentos de
violência existentes ou pela intensidade concreta do domínio, senão pela
efetividade dos elementos fundamentais da república, como o efetivo res-
peito às leis, a divisão dos poderes e o controle mútuo entre eles, bem como
a garantia efetiva das liberdades e direitos.

Exemplos como os Estados Unidos no tempo de Bush Jr., a
Venezuela de Chavez e o Brasil após 20 anos  de redemocratização ilustram
a fragilidade a que se expõem as repúblicas.

Iniciemos com os Estados Unidos: a política externa hegemônica
deste país não desrespeita somente os acordos internacionais, mas prejudi-
ca sua própria reputação, e, com isso, seu próprio poder internacional no
sentido atribuído por Arendt; sobretudo, ela é prejudicial para as institui-
ções republicanas. A já mencionada afirmativa de Arendt, de que uma vitó-
ria a todo custo conduz à perda do poder, foi comprovada no caso da guerra
do Iraque, pela ausência de uma oposição no congresso, pelo silêncio pro-
longado da justiça sobre a situação jurídica em Guantânamo e a pela degra-
dação do direitos civis nos Estados Unidos.

A prepotência do poder executivo sobre os outros poderes que de-
riva deste procedimento não conduz a um aumento real do poder, ao con-
trário, ao seu enfraquecimento. “É tentador argumentar”, escreve Arendt
num ensaio sobre a mentira na política,

[...] que o presidente, supostamente o mais poderoso homem
do mais poderoso país, é a única pessoa deste país cuja
possibilidade de escolha pode ser predeterminada. Isto
naturalmente só pode acontecer se o poder executivo se afastou
do contato com os poderes legislativos do Congresso; é o
resultado lógico no nosso sistema de governo em que o senado
está sendo privado, ou reluta em exercer, seus poderes de
participação e assessoramento na conduta de assuntos
externos.22

22 ARENDT, Hannah. A mentira na política. In: Crises da república. São Paulo: Perspectiva,
1973. p. 18.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...104

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

Não está em causa apenas, como escreve o historiador Arthur
Schlesinger Jr., “a ameaça interna do equilíbrio constitucional que nasce da
área da política externa” quanto mais aguda for a crise23, senão a perda do
senso de realidade que acompanha tal desenvolvimento, minando a repú-
blica. Isto levou o jornalista Jonathan Schell a caracterizar o congresso
republicano dos Estados Unidos, antes da reeleição de George W. Bush em
2004, como “proto-totalitário”, “um convite para  um povo ainda livre não
somente a acreditar em algumas mentiras, mas  também a acreditar no que
ela denominou (Arendt, WH) como  um mundo mentiroso”.24

Enquanto não ocorrer a necessária divisão entre os poderes con-
forme a descrição Arendt, e a relação com o mundo, bem a como a diferen-
ça mais transcendente entre poder e violência, a fragilidade da república
norte-americana dificilmente será suplantada.

No que diz respeito ao caso da Venezuela: ali também ocorreu uma
grave desestabilização do poder político em virtude da preponderância do
poder executivo, disfarçado de um populismo radical-democrático. Com a
mudança da constituição em 1999, o poder legislativo e o poder judiciário
foram debilitados, ao se juntarem os cargos de chefe de estado com o de
chefe de governo; dissolveu-se a segunda câmara do parlamento dos 23
estados federais e Chavez governou, em questões de nacionalização, duas
vezes até agora, com decretos-lei, prescindindo da intervenção parlamen-
tar. Suportou conscientemente as agitações e adversidades populares25 e
deu prosseguimento à política de concentração de poder em suas próprias
mãos, o que se reflete na tentativa de criação de um partido único e no
fechamento do canal de televisão RCTV, no ano de 2007. Como no caso de
Bush, a fachada do chefe de um governo forte é o avesso de uma república,
a qual se encontra, na verdade, debilitada.

Governos populistas não são uma raridade nos moldes da chamada
terceira onda de democratização dos anos 80 do século passado. Repre-

23 SCHLESINGER JR., Arthur. The imperial presidency Redux. In: War and the Amercian
Presidency. New York: W.W. Norton & Co, 2004. p. 45.

24 SCHELL, Jonathan. Letter From Ground Zero: The Grand Illusion. The Nation, September,
27, 2004.

25 BOECK, Andreas. Venezuela auf dem Weg zu einem autoritären Neopopulismus? Welt
Trends, 29, p. 79-96, 2000/2001; GRATIUS, Susanne. Venezuela: Staatszerfall in einem polarisierten Land.
In: SCHNECKENER, Ulrich. States at risk. Fragile Staaten als Sicherheits: und Entwicklungsproblem.
Berlin: SWP, 2004, p. 84-104.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 105

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

sentam o desejo generalizado de governos fortes em vencer problemas gra-
ves como a pobreza, a corrupção e a desigualdade. A ligação de um poder
executivo poderoso com o “povo” caracteriza  democracias illiberais ou
anti-liberais26, cujas tendência ao aumento ilimitado de funções (a hipertrofia
do executivo), mina a sua estabilidade, enquanto que a limitação do poder
estabiliza o poder por checks and balances, elemento intrínseco à república.

Em outros países, como é o caso do Brasil, a efetividade da repú-
blica está minada pela corrupção, violência e criminalidade organizada,
bem como a paulatina fragmentação da sociedade. Em São Paulo, no ano
de 2006, a organização mafiosa PCC se elevou à categoria de parceiro de
negociação do governo por meio de atentados contra estabelecimentos públi-
cos. Este, como outros casos, mostram que a inatividade na política, o não
agir, conduz à depravação da política e à desaparição do espaço político.

Finalmente, cabe mencionar o exemplo da Itália na década passa-
da, quando a destruição da esfera política pelos próprios partidos foi conti-
nuamente praticada, chegando até a sua dissolução, no início dos anos 90,
pela anti-política de Berlusconi, que comprou em grande estilo a justiça e
congelou as atividades parlamentares.27

Responsabilidade e virtuosidade

Estamos a nos enganar quando evitamos discutir sobre a importân-
cia da ação política em uma sociedade que funciona segundo o modelo
político-burocrático. Basta dar uma olhada para as regiões em crise para se
concordar sobre a relevância não somente da estrutura das instituições re-
publicanas, como também para a necessidade da ação política.

Desde os anos oitenta, a pesquisa científica acompanha a chamada
terceira onda de democratização. Sobre este tema, ela tem em mira, primei-
ramente, a transição à democracia que, nos anos noventa, implicou na sua

26 ZAKARIA, Fareed. The future of freedom: illiberal democracy at home and abroad.  New
York: W.W. Norton & Co., 2003.

27 STILLE, Alexander. Citizen Berlusconi, the sack of Rome: how a beautiful European country
with a fabled history and a storied culture was taken over by a man named Silvio Berlusconi. Rutherford: The
Penguin Press HC, p. 200.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...106

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

institucionalização, o que se convencionou chamar de institution building,
e pouco depois, como questões de boa governança ou Good Governance.
Entretanto, as dificuldades de consolidação da democracia passam para o
primeiro plano: deficiências no processo de eleição dos representantes, a
imposição insuficiente das leis civis e da liberdade, o controle ineficaz das
ações do governo, os espaços sem leis – todos estes são problemas de uma
“democracia com defeitos”.28 O mero apelo para fortalecer a separação de
poderes e de se eliminar a corrupção e os espaços sem leis são de pouco
alcance. Igualmente insuficiente é a descrição que a descrição de uma “de-
mocracia consolidada”29, como aquela que dispõe de uma sociedade civil
com a liberdade de assembléia, de uma sociedade política livremente elei-
ta, do domínio das leis, de um aparelho de estado com suas normas de
administração racional e, finalmente de um mercado livre institucionalmente
assegurado. Em todas estas análises,  falta o elemento da ação, cuja impor-
tância numa democracia perfeita é evidente.

Nem as teorias da sociedade civil, que delimitam as relações entre
a sociedade e o estado, nem a boa governança, que parte de uma democra-
cia consolidada e implicitamente de uma ação débil, retomam este aspecto
arendtiano da ação. Nem mesmo as teorias de um republicanismo que asso-
ciam um engajamento da cidadania com um pathos do senso comum políti-
co e um catálogo de virtudes políticas, correspondem às intenções de Arendt.
Ainda que se possam observar algumas semelhanças entre estas tendências
interpretativas e as de Arendt, é necessário ressaltar que  Arendt jamais
elaborou qualquer conceito de política contra o estado, ou esboçou qual-
quer imagem do que pudesse vir a ser uma boa governança e tampouco um
modelo baseado em uma república de virtudes. O seu conceito de política
não está baseado em critérios morais e tampouco prosseguindo fins superi-
ores, mas no entendimento da ação política como fim em si mesmo e como
expressão de pluralidade e mundanidade; para Arendt, o espaço político
fica aberto e submetido à condições mudandas da ação e de suas possibili-
dades.

28 MERKEL, Wolfgang et al. Defekte Demokratie, Bd. 1: Theorie, Opladen: Vs Verlag für
Sozialwissenschaften 2003; Defekte Demokratie, Bd. 2: Empirische Analysen, Opladen: Vs Verlag für
Sozialwissenschaften, 2004.

29 LINZ, Juan; STEPAN, Alfred. Toward consolidated democracies. Journal of Democracy,
v. 7, n. 2, p. 14-33, April, 1996.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 107

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

Para Arendt, a responsabilidade política não é uma categoria mo-
ral nem uma categoria republicana de um interesse prioritário acerca do
bem comum, mas uma categoria existencial. Mesmo que Arendt confronte
o espaço político com o acosmismo, a ação política não é uma obrigação
moral, como se fosse um sacrifício para o nascimento e manutenção do
espaço político; ela é antes e acima de tudo uma atividade que nasce da
espontaneidade e do deliciar-se na ação. Por isso, responsabilidade tem de
ser compreendida como resposta existencial aos desafios do tempo, como o
interesse pelo outro; como a abertura para mais além dos interesses privados,
para os assuntos comuns num mundo comum, como uma ação que pressupõe
a disposição para tolerar situações constrangedoras, porque somente a vida
comum e pública parece, ao fim e ao cabo, valer a pena de ser vivida.

Aqui se destacam três paradoxos inerentes a este conceito de polí-
tica. O primeiro paradoxo reside na necesidade de agir que, no entanto, não
pode ser uma imposição. Por mais que liberadade e política, segundo Arendt,
somente possam residir na ação mesma, dependendo assim do engajamento
dos que agem, esse agir se baseia no prazer de agir e não no sacrifício. Não
por acaso Arendt  se refere ao prazer do agir, visível em todos momentos
em que ocorrem ações espontâneas, criativas e “salvadoras”. As motiva-
ções para tal agir não se encontram no ressentimento ou numa moral supe-
rior, mas na justiça política e no reconhecimento. Assim, perdura sempre a
esperança de que em tempos de crise e de ausência de perspectivas, possam
ser encontrados homens e mulheres que sobem ao palco para agir.

Por isso, pessoas que agem, desempenham um papel importante,
pois, conforme  Arendt.

A ação é sempre também um exemplo. Pensar e julgar politica-
mente é exemplar (Kant), porque agir é exemplar. Respon-
sabilidade quer dizer essencialmente que se coloca um exemplo
para outros seguirem, mudando, desta forma, o mundo.30

A este mundo de pessoas que oferecem exemplos pertence
Maquiavel, sobre quem, a autora afirma: “Com respeito a Maquiavel, eu

30 ARENDT, Hannah. Denktagebuch.  München: Piper Verlag, 2002. p. 644.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo...108

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

sempre tive uma inclinação de enamorar-me dele”. 31  Também Lessing,
“que nunca se reconciliou com o mundo em que viveu. Comprazia-se em
desafiar preconceitos e contar com a verdade aos apaniguados da corte”.32

Rosa Luxemburg, “para quem o mais importante era a realidade, em todos
os seus aspectos medonhos e maravilhosos, mais ainda do que a própria
revolução”.33 E, Waldemar Gurian - um amigo, reitor da Universdade de
Notre Dame, nos Estados Unidos, ao afirmar que toda existência espiritual
era baseada na decisão de nunca conformar-se e nunca fugir, o que expressa
exatamente aquilo que pode-se chamar de coragem”.34

Todos revelam o que se chama em Inglês public spirit. Esse espíri-
to público não pode ser substituído por um conceito de sociedade ideal.
Isso se refere ao segundo paradoxo, que consiste no fato de que o pensa-
mento de Arendt sobre política e agir pareça sugerir a imagem de uma
sociedade futura. No entanto, Arendt renuncia, por boas razões, a tal ima-
gem, pois em seu pensamento, política e liberdade são indetermináveis e
estão sempre expostas ao risco de se falhar. O estabelecimento de uma so-
ciedade ideal destrói a liberdade como o demonstraram os experimentos da
era moderna. De semelhante modo, a tentativa de proteger a liberdade por
parte da sociedade liberal, de maneira administrativa, conduz a uma não
livre biopolítica e uma não livre política de população, como foi descrito
por Michel Foucault.35

Finalmente: O que significa a “amizade política”, já que o título
desta palestra é Amizade política pelo cuidado com o mundo?

Trata-se da responsabilidade pelo mundo, não somente o mundo
da natureza, do meio ambiente, do aquecimento do clima etc., mas, sobre-
tudo o mundo que temos em comum com os outros homens, pelas relações,
no falar e no agir. Este mundo é público e é o lugar das relações com o

31 a Dolf Sternberger, 27.12.1973, correspondência inédita.
32 ARENDT, Hannah. Sobre a humanidade em tempos sombrios: reflexões sobre Lessing. In:

_____. Homens em tempos sombrios. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. p. 15.
33 ARENDT, Hannah. Rosa Luxemburg. In: _____. Homens em tempos sombrios. São Pau-

lo: Companhia das Letras, 1996. p. 42.
34 ARENDT, Hannah. Waldemar Gurin. In: Mernhen in fisnteren Zeiten. München: Piper,

1989, p. 323.
35 A este respeito, ver: FOUCAULT, Michel. A governamentalidade. In: _____ Microfísica

do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979, p. 277 et seq.; FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. São
Paulo: Martins Fontes, 1999.



HEUER, W. Amizade política pelo cuidado com o mundo... 109

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 91-109, 2007. Editora UFPR

mundo. Carecemos deste mundo comum como único lugar da civilização.
Toda a briga política teria que ser conduzida pela consciência que esse
mundo nos une e que o fosso essencial não se encontra entre nós, mas entre
nós e a barbárie, desde que os cidadãos sejam amigos no sentido de terem
interesse na preservação do mundo comum. Não são amigos íntimos, mas
públicos, como já  afirmou Aristóteles: “É o espírito público que é necessá-
rio para dar vida às instituições”:

A amizade mantém unidas as comunidades da polis e os
legisladores se esforçam mais por ela do que pela justiça, porque
a concórdia tem evidentemente certa semelhança com a
amizade. [...] “Quando os cidadãos são justos, além da justiça,
eles apreciam ainda mais a amizade, e o grau mais elevado de
um ser justo mostra sinais visíveis da amizade”.36

Então, mover-se neste mundo implica que todos estes fenômenos,
como ação e  responsabilidade política e senso comum se baseiem na ami-
zade, nas relações com os outros e na atenção e respeito  para com suas
visões e opiniões. Mas temos que saber que nem todos querem ser amigos
dos que representam o espírito público.

Isto nos conduz ao terceiro paradoxo, que reside no fato de que,
mesmo numa sociedade que garanta a todos os direitos políticos, não se
pode garantir que todos tenham interesse no bem estar comum e que ajam
pelo cuidado com o mundo. E, ainda que se relacionassem com este propó-
sito, eles estariam a representar opiniões contraditórias, muito distantes um
do outro, desenvolvendo uma política em franco dissenso. Afinal, pessoas
como Arendt e Bush Jr pertencem à mesma comunidade política, cuja liber-
dade querem, em princípio, defender, mas, no caso de Bush Jr, suas posi-
ções e ações provocam a destruição da própria liberdade e do próprio espí-
rito público.

Depende de nossa capacidade de reconhecer tal paradoxo, quando
e se nós quisermos manter e defender esta comunidade.

36 Aristoteles. Nikomachische Ethik, Buch VIII, 1. Kapitel.


