Alcida Rita Ramos
Universidade de Brasilia

Campos 8(1):11-32, 2007.

Do Engajamento ao Desprendimento

Engajamento. Situacdo de quem sabe que é solidario com as circunsténcias
sociais, histdricas e nacionais em que vive, e procura, pois, ter consciéncia das
conseqliéncias morais e sociais de seus principios e atitudes.

Desprendimento.: Ato ou efeito de desprender(-se); abnegacao, altruismo,

independéncia.
(Novo Dicionario Aurélio)

INTRODUGAO®

Minha atengdo aqui esta voltada principalmente para a etnografia de povos
indigenas como tem sido praticada no Brasil. Nao pretendo tecer comparagdes com
outros paises da América Latina, embora seja inevitavel fazer algumas referéncias a
casos fora do Brasil. Apesar do ar de familia perceptivel no modo latino-americano
de se fazer antropologia, para além das semelhancgas esperadas, existem na regiao
certas diferengas de “sotaque” antropoldgico que sublinham a diversidade de
experiéncias histoéricas e olhares teéricos.

O fim do século XX testemunhou uma mudanga drastica na etnografia
brasileira. De sujeitos de pesquisa a pesquisadores, alguns indigenas no Brasil
vém forcando muitos antropélogos a refletir sobre a ética e a politica da pesquisa
etnografica. Num esforgo de capturar o momento preciso desse processo, escrevi
este trabalho como um exercicio em retrospeccgao. Dividido em duas partes, ele
procura ponderar sobre tal mudanca na condugéao da etnografia indigena no pais,
mas também sobre a minha prépria perplexidade ao observa-la. O caminho que
escolhi vai do envolvimento ao desprendimento com relagéo tanto a tendéncias
tedricas quanto a compromissos politicos.

A primeira parte cobre um momento em que defender o direito de ser
diferente significava defender a virtude de certos conceitos antropolégicos criados
precisamente para enfatizar o valor da diversidade humana. Ser politicamente

11



12

Alcida Rita Ramos

comprometida significava para mim ser critica do que se poderia chamar de modismos antropolégicos.
Portanto, defender tais idéias como o conceito de cultura era defender os direitos indigenas contra as tendéncias
homogeneizantes das politicas étnicas a nivel nacional e internacional.

Em cerca de cinco anos, minha visao da matéria mudou substancialmente ao observar caso apés caso de
jovens pesquisadores frustrados por situagdes de campo pouco amistosas. Foi uma oportunidade que agarrei
para tomar pé do atual estado da profissdo no Brasil. A andlise desse novo momento no trabalho etnogréfico
levou-me a defender um estado de desprendimento. Porém, longe de ser uma abdicagdo ao compromisso, esse
desprendimento implica um tipo de liberagdo de manias de grandeza que tém turvado a vista dos etndgrafos
para o vigor da vontade indigena por conquistar sua agencialidade plena.

ENGAJAMENTO

Por mais de duas décadas vimos o esforgo louvavel de antropdlogos anglo-saxdes que insistem na necessidade
de compromisso politico no trabalho etnogréfico, tendo em conta os povos nativos (Asad 1973; Hymes 1974;
Fardon 1990; Fox 1991; Fox e King 2002). Eles conseguiram sacudir os centros metropolitanos de producao
antropoldgica de seu torpor atomistico que tanto tem debilitado o que Trouillot (1991) chamou de savage s/ot,
ou seja, o nicho do conhecimento ocidental dedicado ao estudo de “povos primitivos”. Porém, eles também
contribuiram para o clima de desdém que levou certos profissionais ao exagero, negando mesmo o valor de se
estudar o local e o distante. “Mas”, diz Herzfeld, “quem estabelece a fronteira entre o que é importante e o que
é trivial?” E continua: “H& uma suspeita convergéncia entre a recusa a levar a sério o detalhe etnografico e a
homogeneidade prescrita por ideologias nacionalistas” (Herzfeld 1997: 11).

Os alvos de critica e desconstrucdo tém sido os conceitos de cultura, alteridade, exotismo e essencialismo.
Para além do héabito salutar de exames periddicos sobre os efeitos das “explicagdes secundarias” (Bunzl 2004:
439) que aderem a disciplina no correr de sua histéria (a defesa da coetaneidade feita por Fabian em 1983 é um
exemplo), é de se pér em dlvida a propriedade de algumas criticas ao conceito de cultura. Na ultima década, os
debates a favor e contra ele mobilizaram uma quantidade de estudiosos para, como seria de se esperar, chegar
aresultados decepcionantes. Como muitos criticos de cultura acentuam os aspectos negativos do conceito sem
dar nomes nem titulos, podemos especular que o foco de suas objecdes é o canone malinowskiano para a escrita
de etnografias ou, pelo menos, o esteredtipo que se criou sobre ele desde os Ultimos decénios do século XX.
Afirma-se que, ao retratar uma cultura como auto-contida, os etnégrafos lhe fazem um desservico. Teme-se que
o modo candnico de apresentar uma cultura transforma a antropologia num “discurso de alteridade que amplia
a distancia entre ‘outros’ e ‘nés’, ao mesmo tempo em que suprime o envolvimento mutuo e a ruptura politica e
de perspectivas das culturas de ambos os observadores e os observados” (Thomas 1991: 309; minha énfase).
No entanto, Thomas admite que “é ébvio que muito da escrita antropoldgica ndo estd submetida aquele canone,
que ja existem exemplos de analises comparativas” (1991: 316; minha énfase).



Do Engajamento ao Desprendimento

O desconforto que autores como Thomas e Fabian demonstram com a tendéncia antropolégica de “alterizar”
é compreensivel na medida em que os produtos da etnografia, de fato, venham a contribuir para o aviltamento
de povos nao ocidentais aos olhos dos centros de poder (o retrato que Chagnon [1968] pintou dos Yanomami
exemplifica isso). Porém, negar que haja diferencas culturais significativas & correr o risco de inflar ainda mais
aimagem ja excessivamente inchada do Ocidente como dono da verdade. Em seu esfor¢o para criar um campo
do que canhestramente se tem chamado “empoderamento” nativo, esses antropdlogos arriscam-se a obliterar
um dos maiores valores da antropologia, ou seja, a importancia politica e moral da diversidade cultural.

Nao devemos supor que o conceito antropolégico de Outro se refira, necessariamente, a uma substancia,
uma esséncia inerente aos habitantes das margens do mundo. Muito pelo contrario, ele deve ser tomado,
nao como uma categoria substantiva, mas como um conceito analitico aplicavel em qualquer lugar, desde os
nossos vizinhos aos nossos antipodas. “Os lugares remotos”, diz Herzfeld, “ndo sdo menos relevantes do que
os acessiveis” (1987: 187).

De modo semelhante, alguns sociélogos e cientistas politicos brasileiros por vezes depreciam os estudos
antropoloégicos por sua tendéncia a favorecer o “popular” e o “cotidiano” em detrimento de uma teorizagdo mais
impassivel e elevada (Peirano 1995: 13-14). O “estado de indigéncia analitica” que disso resultaria é temido como
uma doenga contagiosa que ameaca se alastrar para as outras ciéncias sociais. Alguns antropélogos, incomodados
com opinides desse tipo e numa atitude semelhante a consciéncia infeliz hegeliana, parecem sentir-se diminuidos
ao se refletirem nos olhos mordazes de seus pares da sociologia e da ciéncia politica cuja agenda profissional
prioriza fendmenos macro e impessoais. Por isso, acabam adotando o estudo de “questdes relevantes” em
sociedades “complexas” ndo tanto por uma conviccdo de que toda e qualquer forma de humanidade merece a
atencéo antropoldgica, incluindo ai suas manifestacdes ocidentais, mas, para usar a extravagante expressao de
Herzfeld (1997: 17), como uma “adulagao sicoféntica” de seus colegas “sicofantas”, ou como um tipo de contricao
envergonhada pelo excesso atavico de atencao que a antropologia tem dado ao “pequeno e remoto”, o que teria
deixado a profissdo longe do centro borbulhante daquilo que realmente importa.

Ao clamar por “relevancia” e dar as costas as margens, os antropélogos acabam por aumentar o gosto pelo
exotico. Estudar apenas o que é “relevante” — e os povos nas margens do mundo ocidental quase por definicdo
nédo entram nesse clube — é forcosamente confirmar o exotismo dos “primitivos” que abastece o complexo de
superioridade do ocidente. Nao é abandonando a préatica da etnografia local, badsica com povos nativos, que os
antropélogos aliviam o peso do exotismo que derreia esses povos. Tal atitude s6 faz abrir mais ainda o apetite
pelo exdtico, pois o Outro distante continua anedético e irrisério na medida em que a sua légica cultural interna
segue sendo ininteligivel ao mundo que sempre o exotizou.

Alguns criticos consideram que o desinteresse da profissdo por questdes mais amplas pode ter origem na
imaginacdo colonial que gerou a antropologia. Para que esse pecado original seja expurgado, é preciso abandonar
o velho canone etnogréafico. Ou seja, o trabalho antropolégico sé é politicamente correto quando se dedica aos
meandros da dominacgao ocidental sobre os povos nativos ou marginalizados. Em si mesmos, esses povos sao
incapazes de gerar qualquer interesse que nao seja no registro do exotismo. Pareceria, entao, que eles dependem
do antropélogo para se tornar politicamente visiveis e relevantes, quando esse antropdélogo exibe ao mundo suas

13



14

Alcida Rita Ramos

“agonias de opressao” (Herzfeld 1997: 23). Se nao, estuda-los em si mesmos equivaleria a fazer-lhes um desservigo.
Por tras desta concepcéo esté a velha — e talvezimpossivel de erradicar — incapacidade do ocidente (onde quer que
este esteja) para se relacionar com as diferengas culturais de um modo que nao seja de desigualdade: ser diferente
é ser inferior. Isto esta tdo profundamente arraigado nas mentes ocidentais (onde quer que sejam formadas) que
os préprios antropoélogos tendem a essencializa-lo. Apesar de seu treinamento prolongado e meticuloso orientado
a contrapor esse pré-juizo (no sentido de pré-julgamento de Gadamer [1975: 238]), os antropdlogos parecem nao
conseguir se libertar desse grilhdo. Em seu zelo em salvar os “primitivos” do estigma da inferioridade, eles acabam
minimizando as especificidades culturais como se fossem arautos dessa inferioridade. Em vez de encarar de frente
a arrogancia ocidental, alguns antropélogos metropolitanos preferem mudar de assunto e descartar o estudo das
especificidades culturais como se elas fossem as responsaveis pela produgao do exotismo degradante, quando,
na verdade, é uma boa etnografia, seja candnica ou nao, que tem o potencial de neutraliza-lo ao transformar o
inescrutavel e recondito em inteligibilidades ou, ao menos, despertar a consciéncia para o que ndo podemos alcancar.
Entreter o gosto pelo exotismo é tratar a alteridade como irredutivel a compreensao humana; é citar detalhes
empiricos fora do contexto, transformando-os em anedotas fatuas e vacuidades banais. Um relato etnografico
superficial, uma palestra publica inconseqliente, uma piada ou comentario jocoso ou chocante perante um publico
leigo sdo alguns exemplos de contextos que geram exotismo negativo. A intolerancia étnica, o paternalismo e a
sujeicao cultural dos povos indigenas devem muito a esses abusos verbais e escritos.

Como poderia o antropélogo evitar a armadilha de produzir esses artefatos de exotismo negativo? Gregory
Batson parece ter achado a resposta quando diz:

Se fosse possivel apresentar adequadamente a totalidade de uma cultura, enfatizando cada aspecto exatamente
como ¢ enfatizado pela prépria cultura, nenhum detalhe isolado pareceria bizarro, estranho ou arbitrario ao leitor;
ao contrério, todos os detalhes seriam naturais e razodveis como sdo para os nativos que vivem suas vidas nessa
cultura (Bateson [1936] 1958: 1).

Tao inalcangavel quanto um tipo ideal weberiano, essa aspiragao de Bateson serve, no entanto, como antidoto
contra o tumor maligno que Baudrillard chamou de simulacro. Novamente, o caso Yanomami ilustra isso. Sua
imagem publica circulou no mundo de forma reduzida, simplificada e altamente distorcida que pouca semelhanca
tem com a sofisticagao cultural com a qual esse povo tem dotado a etnografia. Como “povo feroz”, os Yanomami
tém sido profunda e profusamente insultados pelos meios de comunicacdo. Com o titulo Manly or Beastly?
(“humana ou bestialmente”?), a revista estadunidense 7ime afirmou em sua edigao de 10 de maio de 1976, na
pagina 37: “a cultura horripilante dos Yanomamo faz sentido em termos de comportamento animal. Chagnon
sustenta que as estruturas Yanomamo tém um estreito paralelo em muitos primatas [tais como] bandos de
babuinos”. O que essa revista divulgou nem de longe se aproxima de uma versao profissionalmente honesta
do que seria uma descrigao da vida Yanomami; o que ela produziu foi um grotesco simulacro de uma realidade
extraordinariamente complexa e que nenhum antropélogo individualmente é capaz de abranger (Ramos 1987).
Modelos reduzidos e eticamente duvidosos como esse parecem ser a moeda corrente quando o impressionismo
ocidental decide retratar indios de carne e osso (Ramos 1994).



Do Engajamento ao Desprendimento

“Se fosse possivel” alcangar as aspiracoes de Bateson, a familiaridade suplantaria o exotismo que, por sua
vez, perderia muito de sua simulacéo virulenta. Nao podemos aspirar a tanto, mas podemos ter como meta atingir
o maximo possivel de acuidade etnografica. De fato, abarcar o mundo inteiro do Outro e continuar mantendo o
sentido das diferencas seria uma contradicdo em termos, ou seja, combinar familiaridade com estranhamento. O
exotico, diz Foster, “é sempre cheio de surpresas; deleita e excita. Domestica-lo exaustivamente seria neutralizar
esse aspecto de seu significado e integra-lo, lamentavelmente, ao ramerrao das rotinas diarias” (1982: 21-22). O
sentido da diferenca deve ser mantido se quisermos desestabilizar a arrogancia da Metrépole e dar um basta a
perpetuacéo da idéia de que o Outro é um eterno desvalido. Sempre que a Metrépole cambaleia ao confrontar a
alteridade, a etnografia se redime um pouco. Sempre que a Metrépole é despida etnograficamente como tém sido
as margens, o significado de poder é revisto. E esse potencial de produzir duvidas sobre verdades estabelecidas
que deveria ser o objetivo da antropologia repatriada.

Tudo isto mostra uma face inusitada do exotismo (Ramos 2003a). Implica um imenso esforgo, primeiro,
de compreender a légica, o sentido profundo do Outro, para depois encontrar formas de traducgéo cultural que
fagam jus as suas incriveis complexidades e, em tempo habil, converter os resultados em instrumentos de defesa
do direito a diferenca. Implica também recusar-se a adjetivar os sujeitos de nossas pesquisas, a reduzi-los a
um punhado de tragos estereotipados, a torna-los objeto de curiosidade vulgar. Uma etnografia séria que nao
nega a seus sujeitos o direito a contemporaneidade, a ser coevo com o tempo do etnégrafo (Fabian 1983), que
se constréi de modo sensivel e ético, que respeita a alteridade e que rejeita a banalizagao pode contribuir muito
para manter o exé6tico nos limites das diferencas legitimas. Em outras palavras, é possivel praticar a etnografia
sem se consumir em sentimentos de culpa.

Também se encontra o outro lado do exotismo nos movimentos sociais de povos indigenas que objetivam
sua cultura com o propdsito de proteger sua alteridade contra a pressao homogeneizante dos estados-nacgoes.
Os Kayapé do Brasil Central (Turner 1991), os povos do Nordeste (Oliveira 1999), os Mayas da Guatemala (Warren
1998), os diversos povos indigenas da Colémbia (Jackson 1989, 1991, 1995, 1999; Sotomayor 1998), os Yekuana
da Venezuela (Arvelo-Jiménez e Jiménez 2001) ou os indigenas argentinos (Briones 2003; Gordillo e Hirsch 2003;
Hirsch 2003; Lazzari 2003; Rappaport 2005; Warren 1998) ilustram bem esse fenOmeno em rapida expanséo. Seria
bom aprendermos com povos nao ocidentais, ndo apenas sobre suas especificidades culturais no estilo Bateson,
mas também sobre suas estratégias, muitas vezes vistas pelos antropélogos como questionaveis, ingénuas ou
inoperantes. Seria bom termos em mente que os povos indigenas tém uma longa experiéncia de andar certo por
trilhas tortas. O que talvez parega um vaguear sem rumo para uma mente cartesiana, pode representar o caminho
mais curto entre dois pontos politicos. Nao sao raras as ocasides em que nos surpreendemos com suas licdes de
criatividade (Sahlins 1988, 1992). Por tras da histéria processual, ha sempre um processo dialético que trabalha
em surdina, muitas vezes sem ser notado, mas que tem o poder de transformar o curso dos acontecimentos
independentemente de se estar ou ndo consciente dele. Estes comentarios ecoam os de Foster escritos no inicio
dos anos 1980: “Se os processos culturais atuam dialeticamente, é de se esperar que os significados sociais que
o exoético faz proliferar sejam controlados, contrapostos e limitados por mais maquinagdes simbélicas” (Foster
1982: 27). Até que ponto os antropdlogos podem e querem seguir tal plano, sem duavida identificado hoje com
a criatividade do local, é o desafio da profissdo neste inicio de milénio.

15



16

Alcida Rita Ramos

DESPRENDIMENTO

A maior parte do texto acima faz referéncia a idéias que me guiaram na virada do século. Mesmo ainda convencida
do valor das etnografias, e mais ainda da justeza em demonstrar a legitimidade de se ser Outro, e também do
valor ético do compromisso politico, percebo agora essas questdes sob um outro prisma, em grande medida,
devido as reagoes indigenas, recentemente identificadas, ao trabalho dos antropélogos. Este novo contexto tem
feito em mim uma impressao tao forte que proponho mudar a premissa, de compromisso a desprendimento.

E desnecessario dizer que este trabalho repousa mais em perguntas do que em respostas, em parte, porque
estamos lidando com um terreno intensamente movedico. O que se segue, portanto, € uma tentativa de fazer
algum sentido de um pequeno fragmento da histéria, no Brasil, em que surpreendemos relagdes interétnicas
no processo de se fazerem.

Pequenos crescem e remotos se aproximam

Nas trés ultimas décadas, se ndo antes, os etnégrafos que trabalhavam na América Latina, incluindo o Brasil,
eram quase unanimes em endossar a proposta de combinar pesquisa com militdncia em prol dos povos indigenas
(Ramos 1990, 1999-2000, 2003a). O compromisso politico estava na ordem do dia e a etnografia estava a servigo
da justica étnica. Essa dedicacao a causa indigena tinha, necessariamente, que afetar nao s6 o modo como se
conduzem as pesquisas, mas também o que é pesquisado. Como diz Albert, “o compromisso social do etnégrafo
nao pode mais ser visto como uma escolha pessoal politica ou ética, opcional e alheia ao seu projeto cientifico.
Tornou-se claramente um elemento constituinte e explicito da relagdo etnografica” (1997: 57-58).

Os temas de pesquisa passaram a contemplar ndo apenas os interesses do etnégrafo, mas a necessidade de
gerar conhecimento estratégico que possa contribuir para a defesa dos direitos indigenas. Essa defesa tornou-se
uma obrigagao dos etndgrafos no Brasil, de modo que, progressivamente, os indigenas ganharam consciéncia
de que a pesquisa antropoldgica tem um forte apelo politico.

Mas, enquanto os etnégrafos que fizeram suas principais pesquisas de campo dos anos 60 aos 80 puderam
escolher quando ira campo, o que estudar e com quem, comegou a haver uma mudanga quase imperceptivel. Os
antropélogos acostumados a considerar o campo como uma base de pesquisa aberta e inconteste, comegaram
a perceber que ja nao tinham o controle da situagdo em campo. O que comegou como um ato de boa vontade
por parte dos etnografos, ou seja, repassar conhecimento e conscientizagao politica a seus sujeitos de pesquisa,
de repente se transformou: mudaram registros, atores e motivos.

Ja nos anos 1990, a nova geracao de etndgrafos comegou a sentir claramente a pressao para se conformar
as demandas locais, fossem elas na forma de bens de troca, utensilios, projetos para captagao de recursos, ou
ajuda em diversas atividades, como condig¢ao para fazer suas pesquisas. Agora esse tipo de restricdo a total
liberdade de pesquisa é parte integrante do fazer etnografico entre povos indigenas e dirige-se, principal, mas
nao exclusivamente, aos jovens neoéfitos da antropologia, muitas vezes através de demandas exorbitantes para
os recursos disponiveis a esses que sado, na maioria, estudantes. Ver, por exemplo, a exigéncia de pavimentacao



Do Engajamento ao Desprendimento

de dez quildmetros de uma estrada como condicdo para que um mestrando pudesse entrar na area. Por ironia,
seu projeto de pesquisa focalizava os efeitos da biopirataria sobre esse grupo indigena que, escaldado por uma
recente experiéncia negativa, passou a tratar por igual gregos e troianos. Neste, como em outros casos, esse tipo
de provagao iniciatéria freqientemente se resolve com elaboradas negociagdes que levam o pesquisador a cursos
de acao imprevisiveis. Provavelmente, os indios acabam por redirecionar o projeto de pesquisa para atender a
seus proprios interesses. O estilo malinowskiano de trabalho de campo é coisa do passado e um punhado de
tabaco nao é mais suficiente, se algum dia o foi, para se ser admitido num paraiso etnograéfico.

Quanto afalar pelos nativos, experiéncias anteriores com o ativismo indigenista h4 muito puseram um fim
a esse prolongado habito dos antropélogos, por muito tempo vistos e assumidos como substitutos naturais dos
indios. Ao longo de sua carreira como atores politicos (Ramos 1999-2000), os antropdélogos viram seus sujeitos
indigenas tomar para si a tarefa de defender seus préprios direitos, estipular condigdes e normas para atividades
de pesquisa e afirmar-se como sujeitos politicos (Caplan 2003).

Tudo indica que comega uma nova era em que os povos indigenas no Brasil (e alhures), depois de se
apropriarem do papel de atores politicos, estdo no processo de se apropriar também do principal produto
dos etnoégrafos, ou seja, as etnografias. Daqui em diante, os antropdlogos poderao, cada vez mais, observar
os primeiros resultados dos programas de educacgéo inter-cultural que muitos ajudaram a criar e, com eles, o
interesse crescente dos indigenas na escrita de auto-etnografias.

Por longas décadas abracei o ativismo indigenista, especialmente em defesa do povo Yanomami. O que se
segue diz respeito a sua situagao atual, mas o que vemos nao esta restrito aos Yanomami nem a povos indigenas
como tais e nem é um fendmeno exclusivamente brasileiro.

O impacto da pesquisa etnografica sobre nossos sujeitos de estudo é muito maior do que pensamos ou
estamos preparados para admitir. Muitos de nés que trabalhamos com povos antes de serem expostos a escolas
tivemos a oportunidade de observar a curiosidade, principalmente dos mais novos, sobre o nosso constante
habito de escrever. Meus diarios de campo, e imagino que os de muitos colegas (como a experiéncia ja relatada
por Lévi-Strauss nos anos 1930 [1957: 312-323]), tém as margens cobertas de linhas onduladas desenhadas por
jovens Yanomami enquanto observavam minha faina diaria de registrar os eventos do dia. A escrita, inicialmente
associada aos missiondrios protestantes que residiam em suas aldeias, era um dos tracos distintivos de se ser
setenabi, conceito usado pelos Sanuma (o subgrupo Yanomami mais setentrional com quem fiz minhas pesquisas
de campo) e traduzivel como “o outro, branco”. Fazer a conexdo entre escrita e poder foi relativamente facil
para eles, ja que p6r marcas num pedaco de papel era capaz de produzir conseqiiéncias espetaculares. Porém,
diferentemente dos missionarios, logo percebidos como tendo como principal interesse a lingua e a pregacao
(em Sanuma deusimo, do portugués Deus + -mo, verbalizador), a etnégrafa ndo so6 fazia uma quantidade enorme
de perguntas sobre muitos outros assuntos, mas até estimulava habitos condenados pelos missionarios, como
a poliginia e o xamanismo.

Eram perguntas que talvez as pessoas das aldeias nunca tivessem feito, o que deflagrou um sutil processo
de auto-curiosidade. Pensamentos desse tipo afloraram na minha mente no fim dos anos 1980, quando trouxe a
tona lembrancas das minhas entrevistas de 1974 com um homem ambicioso, jovem entao, enquanto eu compunha
o texto que resultou em Memdrias Sanuma (Ramos 1990). Tomo a liberdade de citar um trecho:

17



18

Alcida Rita Ramos

Foram essas entrevistas que me apontaram os caminhos que podem levar ao surgimento de “fildsofos” nativos. A
semente do estranhamento pode ser plantada por missiondrios e outros agentes de mudancga, mas o antropélogo,
o estranhador por exceléncia, em seu afa de descortinar o implicito, ndo esta excluido desse processo, perguntando
o imperguntavel, duvidando do que é tido como certo. Ao se destacar daqueles agentes de mudanca, o etndgrafo
projeta uma maneira de “ser branco” que ndo tem precedente nem nexo para os indigenas. O préprio respeito e
emulagdo que demonstra pelos costumes locais passam a ser fonte de questionamento para os seus anfitrides
(Ramos 1990: 329-330).

Considerando que o aprendizado entre povos indigenas se faz, principalmente, pela observacao e imitagao,
ou replicagao, obter instrucdo através de um processo intenso de perguntas e respostas no estilo etnografico
parece ter sido para os Yanomami uma tremenda novidade. Silenciosamente, eles ndo somente assimilaram
esse modo de aprender, mas até incorporaram alguns dos conceitos antropolégicos como dispositivos para
fazer sentido da nova ordem de relagbes interétnicas que os afetava cada vez mais (Albert 1993). Observar o
etnografo reproduzindo fragmentos do saber local, fixando-os em papel, levou muitos Yanomami no Brasil a
querer estudar. Suspeito que, no seu caso como em muitos outros, ndo ha razao para pensar que a pesquisa
etnogréfica localizada venha suprimir o “envolvimento muatuo”, como Thomas parecia temer.

Em 1995, a Comisséo Pr6-Yanomami, ONG brasileira criada em 1978, que de modo tao vigoroso empreendeu
uma ampla e longa campanha pela demarcagao das terras Yanomami (assinada pelo presidente da Republica
em 1991, depois de 13 anos de intensos esforgos), comegou um programa de alfabetizagao, primeiramente, num
pequeno grupo de aldeias. Em 2004, ja havia 38 escolas abertas em sete regidoes com cerca de 1.700 pessoas, 470
alunos e 25 professores Yanomami. Quase todas as aulas sdo dadas nas linguas locais que, assim, se tornaram
o principal veiculo de comunicacao via troca de mensagens abrangendo uma vasta rede que cobre a grande
Terra Indigena Yanomami (mais de nove milhées de hectares). Alguns jovens vém desenvolvendo um gosto
pela pesquisa e tomaram a si a tarefa de obter de seus pais e avds o conhecimento erudito sobre o universo
Yanomami. Em visita a outros povos indigenas no pais (como parte de suas atividades escolares), esses jovens
dedicam parte de seu tempo pesquisando seus anfitrides.

O fortalecimento cultural e politico que advém do comando da escrita, embora ainda timido, tem-se
manifestado, por exemplo, no uso pelos Yanomami de cartas coletivas a autoridades do estado exigindo respeito
por seus direitos, seja com relagao a saude, seja sobre invasdes de terras. Essas cartas tém sido divulgadas via
Internet pela Comissdo Pr6-Yanomami, alcancando um publico grande e variado, desde membros do governo
a jornalistas. Dos incoerentes rabiscos dos anos 60 e 70, os Yanomami estao, finalmente, dominando a técnica
da escrita e ja sentem seus primeiros efeitos como instrumento politico.

Quando a Comissao Pré6-Yanomami foi criada, seus fundadores (entre eles alguns antropdélogos),
propuseram que a expectativa de vida da organizacao dependeria do grau de preparacao dos Yanomami para
enfrentar as pressdes externas?. O primeiro passo nessa direcéo foi garantir a protegao oficial de seus direitos
territoriais. Feito isso, comecaram de maneira sistematica os programas de salde e educacédo, ndo apenas
como parte do objetivo original de poupar aquele grupo étnico do destino que encheu copiosos volumes sobre
a tragédia do contato interétnico nas Américas, mas também para atender a crescente e insistente demanda
dos préprios Yanomami. Treze anos depois da demarcacéao oficial de seu territério, em novembro de 2004, os



Do Engajamento ao Desprendimento

Yanomami no Brasil criaram sua primeira associagao destinada a promover suas linguas e cultura e dirigir seus
préprios interesses do modo mais auténomo possivel. A Comissao Pr6-Yanomami, seu maior aliado, prevé seu
proprio fechamento no futuro préoximo, assim que o projeto original esteja consolidado. Quando os Yanomami
estiverem plenamente aptos para defender os seus direitos e caminhar em solo interétnico firme, entao sera
a hora da Comisséao, a /a Missao Impossivel, se auto-destruir, por assim dizer. Longe de ser uma derrota, essa
retirada é vista por seus membros fundadores como seu maior sucesso.

Os Yanomami chegaram ao século XXl relativamente isentos das aflicbes que atingiram a grande maioria
dos povos nativos do mundo. As invasdes e as epidemias fizeram, sim, um grande estrago, principalmente
na segunda metade do século XX (Ramos 1995), mas boa parte dos 25 mil Yanomami (divididos entre a
Venezuela e o Brasil) conseguiu escapar da degradagcao material e da humilhacgao social que satura a histéria
do contato interétnico nas Américas. E uma situagao muito favoravel e adequada para um trabalho preventivo,
uma vez que quase toda a area esta livre de invasores, as escolas seguem os moldes da educacéao intercultural
estabelecida pelo estado brasileiro e, com maior ou menor empenho por parte do estado, a salde tem sido
objeto de atencao especial.

No entanto, para uma boa parte da populacdo Yanomami, todos esses elementos soam estranhos e longe
de sua experiéncia imediata. Por exemplo, a &rdua batalha pelos seus direitos territoriais contra fortes interesses
nacionais e regionais tem algo de abstrato para um povo que toma terra como um dado inquestionavel. Essas
realidades distantes de sua experiéncia estdo sendo aos poucos incorporadas pelos Yanomami pela via da
educacao formal para a qual a sua nova associacao servird como possante catalizador.

O etndgrafo como ator coadjuvante

O século XX marcou a antropologia tanto com sérios abusos de ordem ética — tais como as atividades de
espionagem estadunidense na América Latina e no Sudeste da Asia (Weaver 1973) — quanto com uma grande
preocupacgao com a conduta ética em atividades de pesquisa (Caplan 2003; Fluehr-Lobban 2003; Victora et al.
2004). Como resultado surgiram varias questoes que tém assombrado os etndégrafos e que transcendem as
preocupacdes com a moralidade do conceito de cultura: como os sujeitos de pesquisa reagirdao aos escritos
etnograficos; serd que eventuais reacoes negativas porao um fim a pesquisas futuras; os etnégrafos tém o
direito moral de desnudar as vidas das pessoas; quao ético, afinal, € o ato mesmo da pesquisa etnografica (Mills
2003)? O aumento da consciéncia critica por parte dos povos indigenas culmina, assim, com a possibilidade de
que todas essas questoes possam, mais cedo ou mais tarde, se tornar ociosas, ou seja, quando esses povos
completarem o processo de apropriagdo do saber etnogréafico e se lancarem num projeto de auto-etnografias. Se
e quando isso ocorrer, o que sera do pesquisador de campo tradicional? A capacidade de auto-preservagao dos
habitos académicos parece ter protegido os antropdélogos contra tais desafios, se observarmos, principalmente, a
experiéncia dos Estados Unidos. Por anos afio, indigenas como Vine Deloria chamaram a atencao dos antropélogos
sobre a sua duvidosa ética profissional e falta de compromisso para com seus sujeitos de pesquisa. O resultado
dessas adverténcias tem sido irrisério (Deloria Jr. 1988; Mihesuah 1998). Talvez o peso da Metrépole seja tao

19



20

Alcida Rita Ramos

forte a ponto de sufocar possiveis vocagdes ativistas na academia daquele pais. Talvez fosse preciso que o
grito de “fora antropélogos” tomasse proporgdes globais para ser levado em consideracdo pela antropologia
metropolitana. Jd estamos a beira desse desafio. Por sua vez, na América Latina em geral e no Brasil em particular,
a condicao antropoldgica, longe dos centros metropolitanos de produgao, tem favorecido uma posicao aberta
a influéncias multiplas, inclusive a que provém diretamente da experiéncia etnografica com povos indigenas
(Velho 1982; Ramos 1990; Ribeiro 2005).

Exemplos atuais mostram como podem ser os papéis dos etnégrafos no futuro. Na regidao do Uaupés no
Brasil tem havido umrico periodo de produgao literaria por parte dos Desana, povo de fala Tukano, e dos Tariana,
de fala Aruaque, que receberam recursos para publicar uma série de livros sobre sua mitologia. Para levar a cabo
o projeto, pediram a assessoria de sua etndgrafa e ativista de longa data, Dominique Buchillet, que assumiu a
organizacao e editoracao dos sete volumes da série “Narradores Indigenas do Rio Negro”, sob os auspicios da
Federagao de Organizacdoes do Rio Negro (FOIRN). A pesquisa dessa antropé6loga sobre salide e xamanismo,
que a qualificou para aquela tarefa, deu lugar a esse novo compromisso de modo a atender a intensa demanda
dos indios para publicar sobre sua prépria cultura. Portanto, de uma posicao de principal investigadora com seus
projetos proprios, ela assumiu o papel de atriz coadjuvante numa producao de seus sujeitos de pesquisa.

De modo semelhante, Bruce Albert, com pesquisa de campo entre os Yanomami no Brasil desde 1975,
viu sua pesquisa etnografica solitaria interrompida pela demanda de seu anfitrido, Davi Kopenawa, de preparar
um livro sobre a sua vida, sua cultura e rica experiéncia interétnica. Albert escreve, mas é Kopenawa o mentor
inconteste do projeto e autor da narrativa. Percebendo a extraordinaria importancia desse gratificante trabalho
de intensa cooperacao etnogréfica, Albert abandonou qualquer idéia de voltar a etnografia candnica que praticou
durante décadas (Albert 1997).

Estes casos ilustram os papéis que os antropélogos podem desempenhar numa era em que os sujeitos
de pesquisa poderao manter os etnégrafos a distdncia como parte do seu processo de auto-afirmacéo e
fortalecimento sécio-politico. O investimento intelectual de toda uma vida (dos antropélogos) comega a frutificar
para aqueles (seus sujeitos de pesquisa) que, afinal, tornaram possivel esse investimento. Como um eco figurativo
de um cargo cult, esse movimento tem por objetivo apreender a substancia da etnografia, de preferéncia,
descartando o etndgrafo, ndo por meio da “magia do etnégrafo”, como Stocking (1983) evocou de Malinowski,
mas por uma nova forma de erudigao. A relacdo dialdgica entre observador e observado, tdo alardeada, mas em
geral mantida num vacuo social pelos autores pés-modernos, pode muito bem materializar-se como uma joint
venture na qual o papel principal ndo cabe mais ao etnégrafo convencional, como de habito nas etnografias a
mais de duas maos.

O conhecimento gerado da pesquisa de campo e posto em pratica em certas agdes politicas, como a
mobilizacado da opiniado publica, a organizagao de grupos de apoio e, talvez mais contundentemente, em busca de
recursos, vem convencendo os sujeitos de pesquisa que, por tras da curiosidade aparentemente inocente, sem
sentido ou irritante dos pesquisadores, hd um poder insuspeito de criar imagens e alteridades etnograficas. As
reagdes nem sempre sédo afaveis, muitas vezes causam desgosto nos etnégrafos, mas isso ndo nos deve cegar
para as conseqléncias plenas das nossas atividades profissionais. As normas brasileiras para obter permissao



Do Engajamento ao Desprendimento

parafazer trabalho de campo em area indigena incluem a necessidade de aceitagao do projeto de pesquisa pelas
comunidades envolvidas. Isto pde nas méos dos indios o destino do pesquisador. Em certas circunstancias,
sentimentos de rejeicdo ou exigéncias excessivas produzem tal decepg¢ao no etnégrafo a ponto de embotar sua
capacidade de refletir seriamente sobre o que esta por tras desse antagonismo. Com freqiéncia, incidentes no
campo acarretam mal-entendidos que, na verdade, sdo potencialmente produtivos e, no tempo certo, quando a
poeira assenta, provocam no antropélogo a vontade de ponderar e analisar essas novas conjunturas de velhas
estruturas que se desvendam diante de seus olhos incrédulos.

Os antropdlogos ativistas fariam bem em abandonar a fantasia de que sua redentora boa vontade é um
salvo conduto automatico contra a recusa nativa de cooperar. De fato, ndo é impossivel que a benevoléncia
antropoldgica se incline mais para a sociedade dominante do que para o povo estudado, como aponta Povinelli
no caso dos Aborigenes australianos: “Por serem gente de boa vontade — que demonstravam solidariedade
real, conhecimento e paixdo pela sociedade Aborigine — os antropdlogos podiam tranquilizar o publico de
que qualquer que fosse o protocolo disciplinar que defendiam para a sociedade Aborigene era defendido
humanitariamente, tolerantemente e em seu beneficio. Seria justo e moral” (Povinelli 2002: 122). Muitas imagens
etnogréaficas distorcidas de povos indigenas foram feitas com a boa intengao de protegé-los de juizos ofensivos
sobre costumes que desagradam a sociedade dominante. Essas tentativas de sanear as culturas nativas sao tao
insultuosas quanto os casos em que elas sao denegridas. Ambos sédo hoje objeto de enfurecidas reagdes por
parte do povo ofendido.

Os obstaculos que dificultam a pesquisa, muitas vezes percebidos pelo magoado etnégrafo como
tratamento injusto em troca de sua dedicacéo altruista, devem ser reconhecidos como um fen6meno muito mais
profundo cujainteligibilidade deve ser buscada na histéria recente das relagdes interétnicas e ndo na contingéncia
pessoal dos desencontros etnograficos. Depois de uma longa trajetéria de submissao forcada, os povos indigenas
no Brasil, e alhures, agem agora com a urgéncia de assumir a produgao de etnografias como capital simbélico.
E como se, do ponto de vista nativo, a etnografia fosse importante demais para ser deixada aos etnégrafos. A
busca, simbolicamente saturada, por repatriar a identidade cultural, que teve inicio com o ato politico de auto-
representagao, completa-se quando a producéo etnogréafica é devidamente apropriada.

No entanto, isso nao é nada facil. Transmitir a I6gica indigena a um publico ndo indigena sem a intermediacéo
do antropdélogo pode ser uma tarefa extremamente dificil, como atesta o historiador da etnia Huron, Georges E.
Sioui (1992: xxi): “Muitas vezes me surpreendi com as imensas dificuldades que encontram os povos de culturas
nativas ao tentar sensibilizar forasteiros sobre seus valores tradicionais”. Cultivar a imagem do indio hiperreal
(Ramos 1994) é um velho héabito que, certamente, custara a morrer.

Na ordem inversa do compromisso indigena com a auto-afirmacéao, a consciéncia antropolégica no Brasil,
e alhures, gradualmente se afasta das convencgdes etnograficas e militantes. H4 questdes tacitas no ar que ainda
esperam por uma formulacdo explicita. A etnografia podera sobreviver sem os etnégrafos convencionais? Os
antropélogos concordariam em desempenhar o papel de atores coadjuvantes? Nesse caso, o que poderiam eles
fazer: assumir as tarefas rotineiras que os sujeitos de pesquisa esperam deles? Facilitar o acesso destes as teorias
antropolégicas como ferramentas para refinar sua auto-pesquisa? Guia-los no vasto mundo das etnografias

21



22

Alcida Rita Ramos

comparadas se, naturalmente, eles mostrarem algum interesse pela teoria e pela comparagéo, o que nao é nada
claro? Simplesmente abdicar de seu préprio protagonismo e se retirar para os bastidores, convertidos em mera
conveniéncia para os objetivos dos novos atores do auto-indigenismo, ou se regozijar com os novos e criativos
prospectos, embora ainda imensuraveis, de um novo tipo de trabalho teérico e participativo?

A tradigao da antropologia académica no Brasil, relativamente longa e estabelecida (Ribeiro 1999-2000;
Grimson et al. 2004; Trajano Filho e Ribeiro 2004), resultou numa relagdo algo ambigua entre etnégrafos e seus
sujeitos de pesquisa. Por um lado, se a maioria dos que trabalham com povos indigenas aderiu ao compromisso
politico que tem caracterizado o estudo das relagdes interétnicas no pais (Ramos 1999-2000), por outro lado, o
peso da autoridade académica ndo tem passado despercebido aos anfitribes das pesquisas. Durante um tempo,
os antropoélogos eram vistos como um recurso em varias esferas que envolviam os indios em questdes de direitos
humanos. De modo um tanto caricatural, cada tribo tinha seu antropélogo para atender as suas demandas.
Ainda hoje esse padrao sobrevive em alguns contextos interétnicos, mas os lideres indigenas cada vez mais se
esforgam por se desvencilhar dos antropélogos como autoridades. Na melhor das hipdteses, permite-se que
estes atuem como assessores na politica interétnica. Apesar das boas intencdes, os antrop6logos nao tém mais
o papel proeminente que ja tiveram na defesa de “seu povo”.

No entanto, de todos os parceiros politicos possiveis no cenario etno-politico, os indios brasileiros ainda
preferem trabalhar com antropdélogos. Por que optam por se envolver com eles em suas empreitadas politicas?
Poderia ser por respeito e apreciagao, pelo fato de que o envolvimento etnografico em pesquisa nao tem cobrancgas,
por exemplo, de ordem econémica ou religiosa; ou pelo que percebem como a capacidade dos etndgrafos de
propagar sua imagem pelos centros de poder? Talvez uma combinacédo de todos esses e outros fatores tenha
feito brotar uma nova relagcdo no campo. Uma leitura otimista disto é que, se pudermos por entre parénteses o
diferencial de poder que sempre existe entre etndgrafo académico e povo estudado, podemos conceber essa nova
associagdo como parceria. O que foi enaltecido como cumplicidade® talvez ja ndo seja suficiente para descrever
a novidade na ambiéncia etnografica em paises como o Brasil. Se a cumplicidade sublinha o vinculo criado
com a interagao prolongada no trabalho de campo, em contraste com aqueles que nao partilham da intimidade
etnografica, ela silencia sobre os termos da co-producéo entre o pesquisador académico e o etndgrafo “nativo”.
Portanto, cumplicidade é uma condigdo necesséaria, mas nao suficiente para se criar uma parceria etnogréfica.

Muito além das surpresas, desilusdes e dlvidas que o trabalho de campo tem trazido nos ultimos tempos,
os antropodlogos, principal, mas nao exclusivamente os que atuam na esfera dos direitos humanos, devem ter
em mente a dupla influéncia de seu trabalho etnogréafico. Por um lado, pelo exemplo de esquadrinhar mundos
culturais e depois atuar em sua defesa, eles primeiro despertaram em seus sujeitos de pesquisa a vontade de
atuar em prol de sua integridade étnica e politica. Por outro, com seu ativismo, os antropélogos abriram novas
linhas de pesquisa, contribuindo para dignificar o lado pratico da profissdo que, por muito tempo, foi tido como
antropologia de segunda classe ao ser chamada de “antropologia aplicada” ou “antropologia da acao” (Hastrup
e Elsass 1990: 302, 306, 307; Caplan 2003: 14). Ambos esses aspectos tém tido conseqliéncias profundas para
o futuro da antropologia.

Do ponto de vista dos povos indigenas, h4 uma clara convergéncia de interesses em sua nova atitude
para com o legado dos antropélogos. Auto-defesa e auto-representacdo caminham juntas quando os indios,



Do Engajamento ao Desprendimento

como todo mundo, se dao conta de que conhecimento é poder e que a escrita € uma poderosa tecnologia para
acumular conhecimento. Por que, entdo, deixar a sabedoria de seu mundo em maos estrangeiras? E, o que é pior,
de formaincompleta, fragmentada e muitas vezes distorcida, como séi ser o conhecimento etnografico na visao
de Bateson, entre outros, quando, nas proprias maos, esse conhecimento pode alcangar incomparaveis niveis de
profundidade, inteligibilidade e significado imediato*? Ndo poderiam as auto-etnografias satisfazer o desejo de
Bateson por uma alteridade sem exotismo? Juntos, conhecimento etnogréafico e agao politica parecem perfazer
um pacote de tipo cargo cult secular a beira de ser resgatado dos ocidentais e repassado aos atores nativos
que estao ocupando o palco interétnico. “Sera”, diz Stuart Kirsch, cuja pesquisa e militancia na Nova Guiné tem
provocado pensamentos semelhantes (2006), que “estamos na cuUspide de uma terceira era na qual o povo com
quem trabalhamos comeca a ter preocupagdes com a nossa participagao, que talvez nao nos queira envolvidos
em projetos tao intimamente ligados as suas préprias identidades e auto-determinacao”? (Kirsch 2004).

Por ironia, nessa emergente tendéncia nativa, os etndgrafos, os promotores por exceléncia do
distanciamento e arautos da auto-curiosidade, sdo os principais responsaveis, embora ndo Unicos, pelo atual
boom de consciéncia cultural e afirmacéo politica indigenas. Ver, por exemplo, a transformacgéo do conceito de
cultura, de artefato conceitual académico a icone de fortalecimento étnico e auto-determinacéo (Turner 1991;
Sahlins 1992, 1993; Ramos 2003b). Ver também a forca do slogan Nosso Saber E Nossa Marca que acompanhao
logotipo do Instituto Indigena Brasileiro de Propriedade Intelectual. Nao é por acaso que a produgéao etnograéfica
tradicional estd sob suspeita e vigilancia, tratada como um tipo de contrabando ou invasao, para a qual raramente
ha um consentimento adequadamente informado.

Por que optei pela expressao auto-etnografias e ndo “etnografias nativas” ou o que poderiamos chamar de
“etnografias metonimicas” (o igual pesquisando o igual, como mulheres estudando mulheres, negros estudando
negros, homossexuais estudando homossexuais, étnicos estudando étnicos etc.)? A principal razao tem a ver
com a orientacao intelectual especifica da primeira, que difere muito das outras duas. De fato, praticamente a
Unica coisa que hd em comum nas trés é a pequena ou nenhuma distancia entre observador e observado. Tanto
a “etnografia nativa” quanto a “etnografia metonimica” segue o canone antropolégico metropolitano com sua
énfase na base tedrica e a busca de conhecimento pelo conhecimento. Embora os antropdlogos nativos se rebelem
contra o estado de invisibilidade a que a Metrépole os relega (Briggs 1996), ainda assim se moldam pela “divisao
fundacional entre Eu e Outro que organiza o trabalho de campo classico e produz o antrop6logo nativo como
membro virtual da disciplina” (Bunzl 2004: 436). Parte integrante do modo académico tradicional, a etnografia
metonimica tem sido elogiada por seu apelo a repatriagao da antropologia (Clifford e Marcus 1986). Por sua vez,
as auto-etnografias, que se saiba, ndo mostram nenhum compromisso perceptivel com o lado académico da
antropologia e talvez nunca o facam se persistir atendéncia de rejeitar qualquer emulacdo dos hébitos intelectuais
do ocidente. Na atual fase de consciéncia étnica (insisto novamente em que me refiro ao contexto brasileiro),
as auto-etnografias parecem dirigir-se a instrumentalizacdo dos recursos étnicos a ser aplicados em contextos
de politica interétnica. Esta percepcao coincide com a de Mary Louise Pratt para quem as auto-etnografias, “em
distintos graus, sao fundidas e infiltradas nos idiomas indigenas para criar auto-representacoes a fim de intervir
nos modos de compreensao metropolitanos” (Pratt 1994: 28; énfase no original).

23



24

Alcida Rita Ramos

E pouco provavel que as auto-etnografias se espelhem nas etnografias tradicionais, pois, até onde se pode
discernir, a apropriagao “nativa” da produgao etnografica tem uma razao claramente diferente (ver, por exemplo,
a experiéncia de Gewertz e Errington na Nova Guiné [1991: 154-168]). Seu interesse na auto-representacdo é mais
politico do que académico o que, com certeza, molda a observacao e a analise de maneira distinta das etnografias
académicas. Por exemplo, é de se esperar que haja uma grande diferenga na escolha de topicos, estilos e publico.
E até possivel que a questao da autoria, tdo importante para os pesquisadores ocidentais (mesmo com todas as
complicacoes advindas da era eletronica), possa ter um papel bem menor no cenario politico das auto-etnografias.
Também seria possivel esperar que, mesmo que houvesse interesse dos povos indigenas em etnografar o ocidente,
ele seguiria 0 mesmo rumo politico e ndo académico. Ndo héa razdo para se supor que a orientagao escolar das
etnografias feitas no ocidente seja um pré-requisito para produzi-las. Se fazer etnografias tiver como conseqiéncia
o repasse dos conhecimentos necessarios para que os sujeitos desenvolvam suas préprias pesquisas, entdo nao
ha porque supor que a pesquisa etnografica seja uma prerrogativa apenas do ocidente.

O velho Malinowski versus o novo Boas

Estaria surgindo um novo Zeitgeist no horizonte antropoldgico? Os sinais de uma “terceira era”, na intuicao de
Kirsch, parecem estar no ar, anunciando nao apenas a saida do antropélogo do palco do ativismo, mas também a
confluéncia da praxis com a teoria antropolégicas. O cdnone malinowskiano de pesquisa etnogréfica, responsavel
que foi por grande parte da bagagem empirica e tedrica da disciplina, deixou de ser viavel e até mesmo necessério.
A “magia do etnégrafo, pela qual ele pode evocar o real espirito dos nativos, o verdadeiro retrato da vida tribal”
(Malinowski 1961: 6), esta perdendo seu mistério. Ao olhar por cima do ombro do etnégrafo por tanto tempo,
o “nativo” agora comeca a desvendar a férmula secreta daquela magia. Podemos detectar, pelo menos, dois
fatores principais responsaveis pela perda da hegemonia etnogréfica e pela sensacao de mal-estar que abala a
profissao.

Por um lado, a queda do “objeto de pesquisa”, esse bastido imaginado da imanéncia, ultimamentes tem
causado bastante desconforto, brutalmente acentuado no auge da rebelido pés-moderna. Ndo foram poucos
os etnégrafos que, incompreensivelmente alheios a metamorfose histérica que transformou seus “informantes”
em espertos atores politicos, se viram apanhados de surpresa, por estranho que pareca, quando souberam que
seus preciosos projetos de pesquisa nao tinham o menor interesse para os seus anfitribes de outrora e, por
isso, por favor, ndo voltem por aqui. Com o tapete puxado de baixo de seus pés, os etndégrafos parecem ter
perdido o equilibrio e ainda cambaleiam de espanto, atordoados pesquisadores em busca do campo perdido. Isto
aparece mais no Brasil do que em outras partes da América Latina, mas é evidente que a etnografia indigenista
(alids, um segmento minoritario na antropologia do pais) atrai menos atencdo do que outros assuntos. De fato,
alguns etnégrafos mudaram de campo depois de suas pesquisas doutorais. Apanhados entre duas conjunturas
contrastantes que podem bem levar a uma nova, mas imprevisivel configuracao de pesquisa, muitos de nés
ainda precisam ponderar sobre um futuro onde a etnografia podera se tornar, literalmente, alheia ao nosso
treinamento e as nossas expectativas.



Do Engajamento ao Desprendimento

Por outro lado, a antropologia esta totalmente saturada de “fatos etnograficos” que se acumularam
durante nove décadas até transbordar, entulhando a disciplina com um excesso de aproveitamento decrescente
(diminishing returns). Em quase um século de atividade profissional, a antropologia produziu um extraordinario
acervo etnogréfico que resultou do esforco continuo e crescente de coleta de dados do mundo inteiro (o maior
exemplo sdo os Human Relations Area Files, projeto mirabolante criado na Universidade de Yale em 1949 que
pretende catalogar todo e qualquer trago cultural ja registrado por etnégrafos e outras fontes). Com essareserva
em maos, todas as principais metas nobres da antropologia ja foram alcancadas, algumas, inclusive, ad nauseam,
mas nao, necessariamente, por consenso: a universalidade e primazia da cultura, os méritos e perigos do
relativismo, o elogio e orgulho da diversidade humana. Até que ponto o acumulo compulsivo e interminavel de
novos dados nao levara a um pesadelo do tipo aprendiz de feiticeiro, se os “nativos” nao Ilhe puserem um ponto
final? Ou continuara, apesar de tudo, a alimentar o tipo de imaginagao antropolégica ocupada eternamente em
tecer filigranas mentais a /a pensée sauvage (por exemplo, Viveiros de Castro 1995)? Como disse a antropdloga
estadunidense Sherry Ortner hd quase uma década: “A andlise cultural, em geral, ndo pode mais ser um fim em
si mesma. Retratar outras culturas, mesmo com talento, ndo é mais a opg¢ao principal” (1999: 9).

Se a maneira malinowskiana de fazer etnografias minimizava o transito intelectual entre observador
e observado, o roteiro antropolégico criado por Boas deixou essa possibilidade em aberto. Talvez nao seja
coincidéncia que Boas tenha exercido maior influéncia na América Latina do que Malinowski®. Os esforcos recentes
para restaurar a influéncia de Boas na antropologia contemporanea apontam para um modo neo-boasiano de
modelar o campo. Respondendo em parte a barragem de criticas contra o conceito de cultura, Bashkow (2004),
Bunzl (2004), Handler (2004), Orta (2004) e Rosenblat (2004) fizeram uma triagem do pensamento antropolégico
de Boas para mostrar que o espectro das culturas isoladas nada mais é do que um exemplo de racionalizacdo
secundaria, “muito carregado de valor emocional” (Stocking citado em Bunzl 2004: 439), e que o abismo entre
sujeito cognoscente e objeto cognoscivel ndo constava de sua agenda profissional. De fato, “Boas néao se
importava se eram os nativos americanos que geravam eles mesmos os dados etnograficos” (Bunzl 2004: 438).
Em outras palavras, Boas, que veio da tradigao herderiana onde Ku/tur assumiu o status de esséncia nacional, de
maneira muito significativa, concebeu para a antropologia um sentido de cultura totalmente aberto ndo apenas
ao trabalho da histéria, mas também ao escrutinio interno e externo. Aquilo que por tantos anos jazia dormente
nas dobras da memoaria antropolégica, submerso por ondas sucessivas de novidades teoéricas, voltou a tona
como sabedoria ancestral para resgatar a disciplina de um impasse pendente.

A matriz boasiana, rebobinada, poderia tornar-se um instrumento adequado para medir o que acontece
agora no problematico campo da etnografia. Longe de ser uma panacéia universal para o atual mau humor
antropolégico, o neo-boasianismo simplesmente oferece uma oportunidade para reflexdo. E bom para pensar
os problemas atuais do campo, pois oferece “uma condi¢do dindmica de possibilidade para uma antropologia
significativa e relevante” (Orta 2004: 485).

Seguindo a deixa que Boas, talvez involuntariamente, legou, é bem possivel que a etnografia esteja em vias
de ser transferida para os seus tradicionais sujeitos, o que, em si, jd € uma medida de seu sucesso. O habito de
observar seus observadores em agao, transformando infindaveis perguntas em conhecimento e conhecimento

25



26

Alcida Rita Ramos

em influéncia, provocou nos “nativos” da etnografia o desejo de assumir o controle desse precioso instrumento
de agencialidade e poder. E de se esperar que as auto-etnografias tenham um sabor muito diferente do cdnone
ocidental. Observar os observados no ato de nos observar pode ser uma gratificante conclusao para a longa
narrativa que a antropologia vem compondo sobre a Alteridade. Por conseguinte, tanto em termos de ativismo
como de trabalho etnografico, a ética do desprendimento esta na ordem do dia. E desnecesséario dizer que o
desprendimento como descrito aqui é em si mesmo um potente ato de compromisso. De fato, eu diria que é
a maior expressdo de compromisso, pois requer do etnégrafo que ele saia do palco de modo que este seja
ocupado pelos nossos “outros” tradicionais. E o reconhecimento Gltimo de que, por fim, esses outros estéo se
afirmando como plenos agentes, produtores de conhecimento antropolégico. Quao mais comprometido se pode
ser ao se renunciar ndo somente ao status de autoridade etnogréafica, mas também a décadas de tratar as feridas
da submissao dos povos indigenas? Quao mais madura pode ser a propria antropologia ao acolher de bragos
abertos aqueles que durante geragoes eram apenas alimento para o seu pensar teérico?

Alcida Rita Ramos é pesquisadora associada senior do Departamento de

Antropologia da Universidade de Brasilia e pesquisadora do CNPq.



Do Engajamento ao Desprendimento

NOTAS

1 A versao original deste trabalho, intitulada “Disengaging Ethnography”, faz parte da coletdnea Blackwell’'s Companion to Latin
American Anthropology, organizada por Deborah Poole (a sair).

2 Para maiores informacgdes, consultar www.proyanomami.org.

3  “Acondicédo béasica que define a mise-em-scene alterada, da qual a cumplicidade e ndo o rapport é a figura mais apropriada, € uma
consciéncia de duplicidade existencial por parte tanto do antropélogo como do sujeito” (Marcus 1999: 97).

4 Aquestdo do significado e da relevancia ficou evidente para mim durante uma aula de p6s-graduacgédo quando discutiamos o livro de
Fernando Coronil, The Magical State. Convidada a aula, a antropéloga venezuelana, Nelly Arvelo-Jiménez, divertiu-se com o animado
debate em que eu e os estudantes levantdvamos vérias possibilidades de interpretar o contexto venezuelano tendo como pano de
fundo a experiéncia brasileira. Quando solicitada a comentar, nossa convidada declarou que todas as opinides eram interessantes,
mas, embora ndo estando erradas, eram virtualmente vazias de significado para um venezuelano. De modo semelhante, os intelectuais
brasileiros tendem a tomar as analises dos brasilianistas com um grdo de ceticismo. Nos velhos tempos da etnociéncia, isso era
um ponto de discérdia, espirituosamente intitulado God'’s truth or hocus-pocus (Burling 1964).

5 Agradeco a Deborah Poole por ter chamado minha atencéao para este ponto.

27



28

Alcida Rita Ramos

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALBERT, Bruce. 1993. L'Or Cannibale et la Chute du Ciel: Une critique chamanique de I'économie politique de la nature
(Yanomami, Brasil). Nimero tematico: La Remontée de I’Amazonie. L ‘Homme 126-128:349-378.

. 1997. “’Ethnographic Situation’ and Ethnic Movements: Notes on post-Malinowskian fieldwork”. Critique of
Anthropology 17(1):53-65.

ARVELO-JIMENEZ, Nelly e Simeén Jiménez (orgs.). 2001. Atlas Dekuana. Caracas: Point Grafique, C.A.
ASAD, Talal. 1973. Anthropology and the Colonial Encounter. Londres: Ithaca Press.
BASHKQOW, Ira. 2004. A Neo-Boasian Conception of Cultural Boundaries. American Anthropologist 106(3): 443-458.

BATESON, Gregory. 1958 [1936]. Naven: A survey of the problems suggested by a composite picture of the culture of a
New Guinea tribe drawn from three points of view. Stanford, CA: Stanford University Press.

BRIGGS, Charles. 1996. “The Politics of Discursive Authority in Research on the ‘Invention of Tradition”. Cultural
Anthropology 11(4): 435-469.

BRIONES, Claudia. 2003. “Re-membering the Dis-membered: A drama about Mapuche and anthropological cultural
production in three scenes” (42 edicdo). Nimero temético: Indigenous Struggles and Contested Identities in Argentina,
Gaston Gordillo e Silvia Hirsch (orgs.) Journal of Latin American Anthropology 8(3): 31-58.

BURLING, Robbins. 1964. Cognition and Componential Analysis: God’s truth or hocus-pocus? American Anthopologist
66: 20-27.

BUNZL, Matti. 2004. “Boas, Foucault, and the ‘Native Anthropologist’”: Notes toward a neo-Boasian anthropology. American
Anthropologist 106(3): 435-442.

CAPLAN, Pat (org.). 2003 The Ethics of Anthropology: Debates and dilemmas. Londres: Routledge.
CHAGNON, Napoleon. 1968. Yanomam©é: The fierce people. Nova York: Holt, Rinehart and Winston.

CLIFFORD, James e George Marcus (orgs.). 1986. Writing Culture: The poetics and politics of ethnography. Berkeley:
University of California Press.

DELORIA Jr., Vine. 1988. Custer Died for Your Sins: An Indian manifesto. Norman: University of Oklahoma Press.

FABIAN, Johannes. 1983. 7Time and the Other: How anthropology makes its object. Nova York: Columbia University
Press.

FARDON, Richard, org.1990. Localizing Strategies: Regional traditions of ethnographic writing. Edimburgo: Scottish
Academic Press e Washington: Smithsonian Institution Press.

FLUEHR-LOBBAN, Carolyn (org.). 2003. Ethics and the Profession of Anthropology: Dialogue for ethically conscious
practice. 22 ed. Walnut Creek, CA: Altamira Press.

FOSTER, Stephen W. 1982. The Exotic as a Symbolic System. Dialectical Anthropology 7(1): 21-30.

FOX, Richard G. (org.). 1991. Recapturing Anthropology: Working in the present. Santa Fé, N.M.: School of American
Research Press.

FOX, Richard G. e Barbara J. King (orgs.). 2002. Anthropology Beyond Culture. Oxford: Berg.



Do Engajamento ao Desprendimento

GADAMER, Hans-Georg. 1975. Truth and Method. NovaYork: Crossroads.

GEWERTZ, Deborah B. e Frederick K. Errington. 1991. Twisted Histories, Altered Contexts: Representing the Chambri in
a world system. Cambridge: Cambridge University Press.

GORDILLO, Gaston e Silvia Hirsch (orgs.). 2003. “Introduction. Indigenous Struggles and Contested Identities in Argentina:
Histories of invisibilization and reemergence”. Nimero tematico: Indigenous Struggles and Contested Identities in Argentina,
Gastén Gordillo y Silvia Hirsch (orgs.) Journal of Latin American Anthropology 8(3): 4-30.

GRIMSON, Alejandro, Gustavo Lins Ribeiro e Pablo Seman (orgs.). 2004. La Antropologia Brasileia Contemporénea:
Contribuciones para un didlogo latinoamericano. Buenos Aires: Prometeo Libros/ABA.

HANDLER, Richard. 2004. “Afterword: Mysteries of culture”. American Anthropologist 106(3): 488-494.

HASTRUP, Kirsten e Peter Elsass. 1990. “Anthropological Advocacy: A Contradiction in terms?” Current Anthropology
31(3): 301-311.

HERZFELD, Michael. 1987. Anthropology Through the Looking Glass: Critical ethnography in the margins of Europe.
Cambridge: Cambridge University Press.

. 1997. Cultural Intimacy: Social poetics in the nation-state. Londres: Routledge.

HIRSCH, Silvia Maria. 2003. “Bilingualism, Pan-Indianism, and Politics in Northern Argentina: The Guarani’s struggle for
identity and recognition”. Nimero tematico: Indigenous Struggles and Contested Identities in Argentina, Gastén Gordillo
y Silvia Hirsch, orgs. Journal of Latin American Anthropology 8(3): 84-103.

HYMES, Dell, org. 1974. Reinventing Anthropology. NovaYork: Vintage Books.

JACKSON, Jean. 1989. Is There a Way to Talk About Making Culture Without Making Enemies? Dialectical Anthropology
14: 127-143.

. 1991. Hostile Encounters Between Nukak and Tukanoans: Changing ethnic identity in the Vaupés, Colombia. The
Journal of Ethnic Studies 19(2): 17-39.

. 1995. Culture, Genuine and Spurious: The politics of Indianness in the Vaupés, Colombia. American Ethnologist
22(1): 3-27.

. 1999. The Politics of Ethnographic Practice in the Colombian Vaupés. /dentities 6(2-3): 281-317.

KIRSCH, Stuart. 2004. “Activist Ethnographies: Politics of the body, state and nature in New Guinea”. Conferéncia intitulada
Political Interactions: Research, Advocacy and Representation. Goldsmith’s College, Londres, novembro.

LAZZARI, Axel. 2003. “Aboriginal Recognition, Freedom, and Phantoms: The vanishing of the Ranquel and the return
of the Rankiilche in La Pampa”. Namero temético: Indigenous Struggles and Contested Identities in Argentina, Gastén
Gordillo y Silvia Hirsch, orgs. Journal of Latin American Anthropology 8(3): 59-83.

MALINOWSKI, Bronislaw. 1961. Argonauts of the Western Pacific. Nova York: E. P. Dutton & Co., Inc.

MARCUS, George. 1999. “The Uses of Complicity in the Changing Mise-en-Scéne of Anthropological Fieldwork”. In Sherry
Ortner (org.) The Fate of “Culture”: Geertz and Beyond. Berkeley: University of California Press.

MIHESUAH, Devon A. 1998. Natives and Academic: Researching and writing about American Indians. Lincoln: University
of Nebraska Press (Bison Books).

29



30

Alcida Rita Ramos

MILLS, David. 2003. “’Like a horse in blinkers'? A political history of anthropology’s research ethics. In Pat Caplan (org.)
The Ethics of Anthropology: Debates and dilemmas. Londres: Routledge.

OLIVEIRA, Joao Pacheco (org.). 1999. A Viagem da Volta: Etnicidade, politica e reelaboragéo cultural no Nordeste indigena.
Rio de Janeiro: Contra Capa.

ORTA, Andrew. 2004. “The Promise of Particularism and the Theology of Culture: Limits and lessons of ‘neo-Boasianism.
American Anthropologist 106(3): 473-487.

ORTNER, Sherry B. (ed.). 1999. The Fate of Culture: Geertz and beyond. Berkeley: University of California Press.
PEIRANO, Mariza. 1995. A Favor da Etnografia. Rio de Janeiro: Relume Dumara.

POVINELLI, Elizabeth. 2002. The Cunning of Recognition: Indigenous alterities and the making of Australian multiculturalism.
Durham: Duke University Press.

PRATT, Mary Louise. 1994. “Transculturation and Autoethnography: Peru, 1615/1980”. In Francis Barker, Peter Hulme
e Margaret Iversen (orgs.) Colonial Discourse/Postcolonial Theory. Manchester e Nova York: Manchester University
Press.

RAMOS, Alcida R.1987. “Reflecting on the Yanomami: Ethnographic images and the pursuit of the exotic”. Cultural
Anthropology 2(3):284-304. Republicado em George Marcus (org.) 1992, Rereading Culftural_Anthropology. Durham:
Duke University Press.

. 1990. “Ethnology Brazilian Style”. Cultural Anthropology 5(4): 452-472.
. 1994. “The Hyperreal Indian”. Critique of Anthropology 14(2):153-171.

. 1990. Memdrias Sanuma: Espaco e tempo em uma sociedade Yanomami. Sao Paulo: Marco Zero/Brasilia:
Edunb.

. 1995. Sanuma Memories: Yanomami ethnography in times of crisis. Madison: University of Wisconsin Press.

. 1999-2000. “The Anthropologist as Political Actor”. Nimero tematico: Reading Brazilian Anthropologists, Gustavo
Lins Ribeiro (org.) Journal of Latin American Anthropology 4(2)/5(1): 172-189.

. 2003a. “Advocacy Rhymes with Anthropology”. Social Analysis, Série Forum (Australia) 47(1): 110-116.

. 2003b. “Pulp Fictions of Indigenism”. In Donald Moore, Jake Kosek e Anand Pandian (orgs.) Race, Nature, and the
Politics of Difference. Durham: Duke University Press.

RAPPAPORT, Joanne. 2005. Intercultural Utopias: Public intellectuals, cultural experimentation, and ethnic pluralism in
Colombia (Latin America Otherwise). Durham: Duke University Press.

RIBEIRO, Gustavo Lins (org.). 1999-2000. Numero teméatico: Reading Brazilian Anthropologists. Journal of Latin American
Anthropology 4(2)/5(1).

. 2005. “Antropologias Mundiais: Cosmopoliticas, poder e teoria em antropologia”. Série Antropologia 379.
Departamento de Antropologia, Universidade de Brasilia.

ROSENBLATT, Daniel. 2004. “An Anthropology Made Safe for Culture: Patterns of practice and the politics of difference
in Ruth Benedict”. American Anthropologist 106(3): 459-472.



Do Engajamento ao Desprendimento

SAHLINS, Marshall. 1988. “Cosmologies of Capitalism: The trans-Pacific sector of the ‘world system’. Proceedings of
the British Academy for 1988: 1-51.

. 1992. The Economics of Develop-Man in the Pacific. Res 21: 12-25.

. 1993. “Goodbye to Tristes Tropes: Ethnography in the context of modern world history”. The Journal of Modern
History 65(1): 1-25.

SIOUI, Georges E. 1992. For an American Autohistory (tradugédo do francés por Sheila Fischman). Montreal: McGill-
Queen’s University Press.

SOTOMAYOR, Maria Lucia (org.). 1998. Modernidad, Identidad y Desarrollo: Construccion de sociedad y re-creacion cultural
en contextos de modernizacion. Bogota: Instituto Colombiano de Antropologia/Ministerio de Cultura/Conciencias.

STOCKING Jr., George. 1983. “The Ethnographer’s Magic: Fieldwork in British anthropology from Tylor to Malinowski”.
In Observers Observed: Essays on ethnographic fieldwork. Madison: University of Wisconsin Press.

THOMAS, Nicholas. 1991. “Against Ethnography”. Cultural Anthropology 6(3): 306-322.

TRAJANO Filho, Wilson e Gustavo Lins Ribeiro (orgs.). 2004. O Campo da Antropologia no Brasil. Rio de Janeiro: Contra
Capa/ABA.

TROUILLOT, Michel-Rolph. 1991. Anthropology and the Savage Slot: The poetics and politics of otherness. In Richard G.
Fox (org.) Recapturing Anthropology: Working in the present. Santa Fe, N.M: School of American Research Press.

TURNER, Terence. 1991. Representing, Resisting, Rethinking: Historical transformations of Kayapo culture and
anthropological consciousness. In George W. Strocking, Jr. (org.) Colonial Situations: Essays on the contextualization of
ethnographic knowledge. Madison: University of Wisconsin Press.

VELHO, Otavio Guilherme. 1982. “Through Altusserian Spectacles: Recent social anthropology in Brazil”. Ethnos 47(1):
133-149.

VICTORA, Ceres, Ruben G. Oliven, Maria Eunice Maciel e Ari P Oro (orgs.). 2004. Antropologia e Etica: O debate atual no
Brasil. Niteréi (RJ): Editora da Universidade Federal Fluminense.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo (org.). 1995. Antropologia do Parentesco: Estudos amerindios. Rio de Janeiro: Editora
UFRJ.

WARREN, Kay B. 1998. Indigenous Movements and Their Critics: Pan-Maya activism in Guatemala. Princeton: Princeton
University Press.

WEAVER, Thomas (ed.). 1973. To See Ourselves: Anthropology and modern social issues. Glenview, IL: Scott, Foresman
& Company.

31



32

Alcida Rita Ramos

Do Engajamento ao Desprendimento

RESUMO

Com a crescente tomada de consciéncia de seus direitos, os povos indigenas no Brasil, a exemplo de tantos
outros no mundo, passaram a reagir contra os abusos de certos pesquisadores que persistem em tratar o espaco
indigena como terra de ninguém. Essas reacdes atingem muitos etnégrafos, principalmente a partir dos anos
1990, o que nos leva a ponderar sobre o futuro dos estudos etnogréficos tradicionais. Ao mesmo tempo, com a
crescente escolaridade dos indigenas, abre-se o horizonte para as auto-etnografias, ou seja, pesquisas realizadas
por aqueles que sempre foram “objetos” de investigacdo etnogréfica. Se essa tendéncia se confirmar, o que
acontecera com a etnografia académica? Sob o nome de ator coadjuvante, propde-se a possibilidade de uma
gama de provaveis papéis que os etnografos tradicionais podem assumir sem abrir mao de seu compromisso
tanto com os povos indigenas quanto com a profissdo antropoldgica.

PALAVRAS-CHAVE: engajamento, desprendimento, pesquisa etnografica, auto-etnografias.

From Engagement to Disengagement

ABSTRACT

Indigenous peoples in Brazil, as elsewhere, increasingly take stock of the abuses perpetrated by certain scientific
researchers who act as though indigenous spaces were no man’s land. Reactions on the part of the Indians have
affected a number of, especially young, ethnographers. This situation deserves our attention with regard to the
future of traditional ethnography. At the same time, a growing number of Indians have access to higher education,
which opens the horizon for the establishment of auto-ethnographies, namely, research carried out by those
who have been the “objects” of ethnographic inquiry. If this trend is confirmed, what will happen to academic
ethnography? Itis suggested that a number of possible roles can be opened for non-indigenous ethnographers who
might become supporting actors in ethnographic research. In such new scenarios academic ethnographers could
continue to exercise their commitment both to indigenous peoples and to the anthropological profession.
KEYWORDS: engagement, disengagement, ethnographic research, indigenous agency, auto-ethnographies.

Recebido em 17/07/2007
Aprovado em 04/08/2007



